Le créole, synthese culturelle

Jean Casimir

1. Introduction

L’¢éclosion de la culture haitienne a partir de courants de
pensée qui lui sont antérieurs est le fruit des réponses au pro-
jet de transformation de captifs désocialisés en esclaves.
Elle passe par la formulation graduelle de stratégies de sur-
vie qui contredisent le projet susmentionné, pour déboucher
sur 1’éclatement du semblant de société qui I’accueille.
L’Etat qui congoit ce projet a deux faces: en métropole, il
s’agit d’un Etat de droit, tandis que, dans la colonie, il s agit
d’un Etat despote. La société francaise, gouvernée par des
lois, soumet la colonie de Saint-Domingue par le glaive.'
Pour situer la culture haitienne par rapport a la version de la
culture latine et aux versions de diverses cultures africaines
dont elle dérive, il est prudent d’éviter la tentation de con-
vertir ces formations historiques plus anciennes en cons-
tructions définitives de 1’esprit humain.

Il n’est pas juste de comparer et de hiérarchiser les vi-
sions du monde formulées en France et a Saint-Domingue a
partir des résultats matériels obtenus dans la gestion de leurs
environnements respectifs. La vie en société est gérée, de ce

171



172 Jean Casimir

coté de I’ Atlantique, par un pouvoir qui en modifie les pa-
ramétres pour satisfaire des attentes et des besoins étrangers
aux acteurs sociaux. Les liens de parenté entre les cultures
métropolitaines et coloniales se tissent en regard des préro-
gatives que s’octroie la raison du plus fort.

Toutefois, indépendamment de 1’origine du pouvoir et
des caractéristiques des systémes juridiques et administra-
tifs dominants, le contrdle et la reproduction de la vie
quotidienne par les individus obéissent a des principes sem-
blables en métropole et dans la colonie. IIs correspondent a
I’articulation nécessaire entre les groupements humains et
leurs membres. Les stratégies de ce genre et leurs résultats
sont comparables. De ce point de vue, les deux cultures,
c’est-a-dire les deux systémes de perception et de gestion de
la vie quotidienne, s’équivalent. L’analyse de leurs rapports
permet d’isoler les effets négatifs du pouvoir et de délimiter
le lieu d’un éventuel rapprochement entre les stratégies de
survie auxquelles elles président.

2. La culture latine a Saint-Domingue

Le parcours d’un Bossale — du razzia de sa communauté
aux transferts d’un négrier a I’autre, a I’adaptation aux cases
a negres et au travail en plantation, et éventuellement a la
conquéte d’une sorte de liberté par affranchissement — peut
se décrire comme un calvaire allant de la désocialisation
graduelle a une intégration croissante a la version coloniale
de la culture francaise. Une perte progressive des attributs et
des attentes de I’€tre humain en société, suivie d’un rapiéga-



Le créole, syntheése culturelle 173

ge de lambeaux d’humanité, conservés dans la mémoire ou
glanés ici et la, débouche sur la confection de nouveaux
groupements sociaux et d’un tissu social communautaire
original. Cet itinéraire de créolisation est suivi dans toute
société de plantation antillaise.

L’Etat implante a Saint-Domingue un fragment de la
culture frangaise et, partant, une version encore plus tron-
quée de la pensée occidentale. Est visible aux résidents, et
particulierement aux étrangers, la fraction ordonnatrice de
la fonction et de la vie publiques, accompagnée des justifi-
cations de la domination et de I’exploitation abusives. Les
valeurs morales, qui fondent 1’Etat francais et I’enracinent
dans le droit, ne s’adressent pas aux colonisés. Elles sont
peut-étre connues tangentiellement, mais elles n’enrichis-
sent pas leurs pratiques sociales.” Les omissions des philo-
sophes du si¢cle des Lumicres témoignent amplement de
I’atrophie de ces normes et principes lorsque la pensée do-
minante analyse les systémes de pouvoir.” Les orientations
d’exception de la vie politique coloniale, triées dans un en-
semble plus vaste, se gardent d’universaliser et de promou-
voir les bases de la vie sociale en métropole.* De la culture
latine, les colonisés n’expérimentent que la myopie et la
dextérité a manier le baton et ses succédanés.

3. La fabrication d’un esclave

L’¢lucidation des problématiques posées par 1’escla-
vage’ n’éclaire pas, outre mesure, sur le calvaire des popula-
tions enchainées et déportées ni sur la maniere dont elles



174 Jean Casimir

survivent ou ressuscitent comme conglomérats d’étres hu-
mains. La culture haitienne se découvre en analysant com-
ment ces populations opprimées se frayent un chemin dans
la jungle sociale africaine ou occidentale.

La transformation d’un Bossale en esclave créolisé sup-
pose lamise en place d’un dispositif institutionnel déshuma-
nisant qui scelle les opportunités de survivre en dehors de la
soumission au maitre et a la société dominante. Dans ce pro-
cessus, I’identification originelle de 1’opprimé s’estompe
devant les définitions inventées par le pouvoir. La diversifi-
cation ethnique est résorbée par la discrimination raciale,’
telle que promue par la culture dominante, et les prisonniers,
originaires de nations africaines les plus disparates, devien-
nent des Noirs, confondus dans une seule et méme caste,
celle des esclaves. La race blanche est placée au sommet de
la pyramide sociale, les esclaves affranchis — mieux connus
comme “des affranchis”’ — formant une caste intermédiaire.
Les déshérités des provinces de France qui se font embau-
cher comme engagés avant |’intensification de ces change-
ments, profitent de cette racialisation pour se muer en
“petits blancs” avec les avantages qu’octroie leur épiderme.

La survie dans une société de plantation suppose la con-
naissance — plus approfondie au fur et a mesure que les gé-
nérations se succédent — des dispositions de 1’Etat colonial
et le respect de celles-ci. C’est la premiere facette du proces-
sus de créolisation, ce que K. Brathwaite appelle ac/cultura-
tion,® a savoir “the yoking (by force and example, deriving
from power/prestige) of one culture to another (in this case

the enslaved/African to the European)”.’



Le créole, syntheése culturelle 175

4. La conquéte d’une vie privée

L’ensemble que Braithwaite appelle “culture africaine”
n’existe, de fait, nulle part. A Saint-Domingue, la masse de
captifs forme, pour ainsi dire, une juxtaposition de curricu-
lum vitae individuels, sans rapport les uns avec les autres ou
avec la réalité sociale nouvelle.'® Cet amas confus d’ex-
périences et de conceptions personnelles ne donne pas une
culture. La culture de la colonie nait, a partir de la reconsti-
tution de groupes sociaux, au cours de 1’organisation et du
contrdle graduels de la vie quotidienne. Elle est le fruit de
I’émergence de relations interpersonnelles, de leur intensifi-
cation et de leur standardisation.

Pour appréhender les difficultés de la reconstitution des
rapports humains, il convient de se rappeler les caractéristi-
ques de la plantation. L’on sait qu’il s’agit, suivant I’ex-
pression classique de R. T. Smith, d’une “institution totale”
a laquelle ne sont habitués ni les captifs ni les colons franca-
is."" Ainsi pendant que se déroule un processus multidimen-
sionnel de gestion proprement politique et économique, la
deuxiéme facette de la créolité bourgeonne dans une mani-
pulation du systéme dominant, visant a déblayer un espace
minimum de vie humaine. Cette manipulation s’entreprend,
bien entendu, en regard des termes fixés par la culture domi-
nante, mais elle s’oriente dans le sens opposé aux objectifs
de celle-ci, car elle s’efforce d’y surprendre des niches ou
peuvent germer des initiatives autonomes, partagées par les
partenaires éventuels.



176 Jean Casimir

Dans le semblant de société que 1’on convient d’appeler
un systéme de plantation,' les relations interpersonnelles
essaient de satisfaire la nécessité de s’entendre sur certaines
normes de convivialité: du besoin des nouveaux venus de
parler et de s’approprier la langue vernaculaire jusqu’aux
demandes des “esclaves affranchis” de léguer a leurs en-
fants le fruit de leur labeur et de défendre ce droit devant les
tribunaux, sans omettre 1’urgente nécessité pour les “petits
blancs” de vivre dans des unités familiales constituées, en
mesure de se reproduire et de se multiplier.

Les rapports sociaux que développe la population coloni-
sée tendent certes a modifier les relations coloniales, a savoir
“I’institution totale”; mais ils inventent surtout des pans de
vie en société que le systtme dominant ne prévoit pas. Ils y
creusent des espaces d’épanouissement de la vie privée que
réduit le travail en plantation méme au-dela du pensable.

C’est dans cette dimension que se structure la culture op-
primée ou, pour conserver I’expression de Brathwaite, le pro-
cessus d’intra/culturation. En dépit des réglements officiels,
la population colonisée tisse la trame d’une vie privée qui
s’oriente vers sa reproduction in situ et dépasse sa diversité
ethnique dans le méme mouvement. Cette création culturelle
contredit le besoin systémique d’importations régulicres et
croissantes de force de travail, ainsi que celui de division et de
segmentation des classes subordonnées. Elle place les de-
mandes locales au centre des rapports sociaux.

La culture opprimée et la culture dominante ne s’ali-
mentent donc pas aux mémes sources et ne se confondent



Le créole, syntheése culturelle 177

pas dans un méme systéme de pensée. Les demandes d’ins-
titutionnalisation de la vie privée défient les parametres po-
litiques et économiques de la plantation saint-dominguoise.
Leur simple existence force le pouvoir a se raidir ou a négo-
cier des solutions de compromis.

La gestion de plus en plus avisée et appropriée de la vie
privée renverse le processus de transformation des captifs
en esclaves. Les ¢changes interpersonnels entretiennent
chez ces acteurs sociaux le sentiment d’étre tenu en captivi-
té et, par ce biais, obligent les institutions du pouvoir a réé-
diter sans répit la fabrication de I’esclave et de 1’affranchi.
Partant, la colonie esclavagiste ne peut jamais se passer de
’utilisation de la force brute comme instrument de gouver-
nement, et I’Etat ne peut jamais se défaire de son caractére
despotique. L’ceil du maitre, a savoir la culture dominante
latine, pénétre la vie privée des colonisés en partenaire mi-
neur, comparée aux contributions des couches et classes so-
ciales opprimées. Son rdle, indiscutablement, essentiel
équivaut a celui du grain de sable dans la production de la
perle par I’huitre.

5. Les particularités de Saint-Domingue

Les plantations esclavagistes présentent des similarités
de base quels que soient les différents systemes coloniaux.
La créolisation, congue comme adaptation aux exigences
impériales, accuse des traits que 1’on retrouve dans toutes
les sociétés antillaises. Par contre, la culture opprimée, a sa-



178 Jean Casimir

voir le processus d’intra/culturation de chacune de ces so-
ciétés correspond, avant tout, a des particularités historiques
concretes.

La Saint-Domingue francaise, est, apres la Dominique,
I’une des plus récentes colonies des temps modernes. Les
Espagnols, établis dés 1492, laissent sa partie occidentale
inexploitée jusqu’a I’arrivée des Francais a la fin du XVlIle
siecle. Ceux-ci y implantent les structures d’une colonie
d’exploitation & la fin du premier quart du XVIIle. A cette
époque, les populations de la Barbade, de la Martinique et
de la Guadeloupe, par exemple, font, depuis cent ans déja,
I’expérience du régime plantationnaire esclavagiste.

En 1751, la population de Saint-Domingue s’éleve a
prés de 149.000 ames."” On sait qu’a I’époque de I’inten-
sification des troubles sociaux, soit quarante ans plus tard,
elle atteint entre 500 et 600.000 personnes. Il est générale-
ment accepté qu’en raison des importations croissantes de
captifs, les “Africains”'* constituent plus de 60% de la po-
pulation servile entre 1750 et 1790, particulierement dans le
Sud et I’Ouest, alors qu’ils sont prés de la moiti¢ dans le
Nord.

Comme les contestations du régime s’accélérent en
1790, ces données suggerent qu’une pensée créole colonia-
le, entendue comme adaptation de (et &) la culture impériale,
n’a lieu que durant ces quatre décennies et ne serait le fait
que de deux générations de contemporains au maximum:
celle qui nait des premiers contingents importants qui débar-
quent peu avant 1750 et celle que procrée cette derniére. En



Le créole, syntheése culturelle 179

effet, si les captifs qui déferlent a partir de 1740, par exem-
ple, commencent a enfanter en 1741, les promotions de
Créoles qui naissent dans les vingt ans qui suivent ne com-
mencent a procréer qu’aux environs de 1781. La grande ré-
volte surprend la troisiéme génération au cours de sa tendre
enfance.

L’on ne compte pas de données plus précises pour
I’ensemble des Créoles. Mais, pour ce qui a trait aux affran-
chis considérés séparément, Louis Sala-Molins retient
qu’au lendemain de 1789, ils sont a peine 400, sur un total
de 20.000 ames, a naitre de parents eux aussi affranchis."
Par conséquent, dans la balance de 19.600 porteurs privilé-
giés de la culture créole, la mére ou le pére, sinon les deux,
ont fait une expérience de vie quotidienne au milieu de per-
sonnes nouvellement arrivées ou en contact étroit avec elles.

On est en droit de conclure que, durant les troubles ré-
volutionnaires de 1790 a 1804, 1’assimilation des normes et
principes de la colonie par la population créole adulte est dé-
ficiente et précaire. Les Créoles évoluent dans un monde
hétérogene ou les régles de convivialité ne sont pas standar-
disées et ou les autorités n’arrivent pas a imposer 1’ordre so-
cial. Avec ’accélération des troubles, la suprématie de la
pensée esclavagiste est encore plus branlante, et la créolisa-
tion-ac/culturation fait face a de sérieuses difficultés.

Malgré la discrimination et la minoration des Bossales
par le secteur créole — attitude que reproduit 1’¢lite intellec-
tuelle haitienne tout au long de I’histoire nationale —, il faut
bien concéder une participation privilégiée de la culture lo-



180 Jean Casimir

cale dans le questionnement du systéme de plantation et
dans la mise en place de la société paysanne d’apres 1804.
Avec un si faible nombre d’acculturés, la colonie, de 1790 a
1804, est ingouvernable, et cette ingouvernabilité ne se
nourrit pas principalement aux sources idéologiques de la
Révolution frangaise. L’Etat de droit — royaliste ou républi-
cain — fonctionne dans la colonie comme un Etat despote, le
glaive dans une main et la croix dans ’autre.

L’ingouvernabilit¢ de Saint-Domingue contraste avec
ce que ’on observe a la Barbade ou 90 % de la population
est créole en 1800, c’est-a-dire au terme de presque deux
siécles d’économie de plantation. Déja, en 1788, un échan-
tillonnage accuse seulement 17% de Bossales sur les planta-
tions de cette colonie. Lorsqu’en 1806, son Assemblée
coloniale examine la possibilit¢ d’abolir la traite négriére,
un de ses membres déclare que ceci aurait di avoir lieu vingt
ans auparavant.'®

6. Les particularités de la créolité haitienne

L’on retrouve, bien avant 1804, plusieurs des maux
dont la communauté internationale accuse I’Etat haitien de
nos jours. Faut-il rappeler que les mémes causes produisent
les mémes effets?

En premier lieu, il est évident que 1’Etat colonial est in-
capable de produire, dans le laps de temps observé, un nom-
bre suffisant d’acculturés — “créoles” ou métis culturels —
qui permettrait la mise en place d’une vie sociale gérable. Le



Le créole, syntheése culturelle 181

nombre de connaisseurs des us et coutumes de la colonie
étant réduit, cet Etat n’est pas équipé pour bloquer les straté-
gies de survie qui se multiplient en dehors du systeme domi-
nant. Son controle de la société saint-dominguoise ne peut
se comparer a ce que 1’on retrouve dans les autres iles a su-
cre.

En second lieu, puisque la production de Créoles est
déficitaire, 1’Etat n’arrive pas a introduire les ethnies en pré-
sence dans la stratification raciale essentielle au fonctionne-
ment des castes types des sociétés de plantation. Il gouverne
une prison et impose une discipline aux captifs; mais il ne
peut obtenir d’une proportion significative de ces captifs
qu’ils acceptent ou prétendent accepter leur condition
d’esclaves comme normale et naturelle. L’Etat despote est
en faillite, la société saint-dominguoise est ingouvernable.
Si les péripéties du pauvre Sonthonax ne suffisent pas pour
en faire la preuve, il n’est que de se souvenir des 40.000 sol-
dats de ’armée expéditionnaire du général Leclerc, qui se
font tailler en picces.

En troisiéme lieu, comme corollaire des difficultés qui
entravent le bon fonctionnement de la société coloniale, les
captifs rognent sur le temps de travail qui est censé absorber
leur vie entiere. Sans arriver a le réduire significativement,
ils en tirent des avantages collatéraux imprévus. Dans le dé-
nuement absolu, ils se créent des instruments pour mieux
s’occuper d’eux-mémes et se construire un embryon de vie
privée et communautaire. Les barriéres linguistiques sont
les premicres a tomber, puis les barricres de couleur.



182 Jean Casimir

L’interpénétration des formes d’organisation de la vie pri-
vée produit une reformulation des relations interethniques
qui passe outre aux implications du concept de race utilisé
par la culture dominante. Les stratégies de survie se standar-
disent parallélement aux progres de la cohésion sociale. Les
identités en provenance de I’ Afrique, source de divisions et
de conflits, se replient dans la liturgie de la religion familia-
le, pratiquée traditionnellement dans I’intimité¢, sinon dans
le secret.

En quatriéme lieu, et toujours comme corollaire des la-
cunes de la créolisation-ac/culturation, I’intra/culturation
explique avec plus de netteté les caractéristiques culturelles
de la société émergente. Les ethnies africaines en présence,
de méme que les groupes opprimés issus des différentes
provinces de France, s’inventent, dans les interstices de la
société de plantation, une culture opprimée qui régit les for-
mes émergeantes de vie privée. Les normes et principes de
leurs relations interpersonnelles, tout en tenant compte des
injonctions de la société dominante, s’institutionnalisent en
satisfaisant essentiellement les besoins que ressentent et
définissent les colonisés eux-mémes. Par ce biais, les grou-
pements humains qui résultent des pratiques sociales quoti-
diennes exercent une pression sur le systeme de pouvoir
colonial jusqu’a provoquer son éclatement.

Cinquiemement, la racialisation des relations de travail,
diminuée parmi les captifs inadéquatement créolisés, recule
aussi dans la vision des rapports que les esclaves affranchis
entretiennent avec leurs anciens maitres. La barriére de cou-



Le créole, syntheése culturelle 183

leur, vu la composition phénotypique variée de la caste in-
termédiaire, se fragilise et fait marche arriere, sans toutefois
disparaitre. La lutte des affranchis pour la reconnaissance de
leurs droits de citoyens témoigne du questionnement de la
supériorité du Blanc. L’hégémonie de 1’Occident est recon-
nue dans le pouvoir et le prestige que la culture dominante
latine acquiert par la gestion du politique et de 1’économie.
Le Blanc, néanmoins, n’incarne plus 1’excellence dans sa
personne physique mais dans ses connaissances, percues
comme accessibles a tous. De 13, la politique d’éducation
ethnocidaire qui surgit dés les discours des leaders de la Ré-
volution — Toussaint Louverture en premier lieu —, en rem-
placement des théories racistes qui servent de fondement a
I’esclavagisme. Néanmoins, I’impuissance de ’Etat, avant
et apres I’indépendance, a procéder a I’ethnocide qui devrait
accompagner 1I’économie “moderne” de plantation, renvoie
encore a I’ingouvernabilité de la formation sociale.
Sixiémement, le dépassement de la racialisation des re-
lations sociales modifie la définition occidentale du Noir
proposée par le Code de Louis XIV. La Constitution politi-
que de I’empire dessalinien fait de tout Haitien un Noir,
indépendamment de la couleur de sa peau. La langue verna-
culaire témoigne de ce progres dans la synonymie entre
“negre” et “€tre humain”. La prééminence durant la Révolu-
tion du processus d’intra/culturation, ancré dans le réel de la
colonie, explique que les leaders décident de se défaire du
nom de baptéme de la colonie pour revenir a son appellation
précolombienne; Saint-Domingue devient donc Haiti. Ce



184 Jean Casimir

changement est loin d’étre I’effet du hasard. L’armée rebel-
le en route vers la victoire de 1804 se veut, dans un premier
temps, /’armée des Incas, puis [’armée des fils du Soleil —
car son mouvement insurrectionnel suit de pres les exploits
de Tupac Amaru II. Elle se fait appeler, en dernier ressort,
[’armée indigene, et le nom lui reste, sans que personne ne
remarque que ce corps ne compte pas d’indigene. Le proces-
sus d’intra/culturation quitte le champ de la vie privée et
produit, en I’occurrence, I’institution pivot de I’Etat indé-
pendant, en se plagant aux antipodes des pratiques politi-
ques racistes quatre fois centenaires de I’Occident colonial.

Septiemement, la culture latine se faufile dans les in-
terstices du processus d’intra/culturation, avec la méme mo-
destie que chacune des contributions ethniques d’origine
africaine. Les particularités de la créolité haitienne se con-
solident durant le XIXe siécle, sans aucune influence occi-
dentale institutionnelle jusqu’a la signature du Concordat
avec le Vatican. Haiti est la seule nation qui se crée dans la
transformation d’une colonie d’exploitation en colonie de
peuplement. Elle invente une économie et une société pay-
sannes orientées essentiellement vers le renforcement de la
vie privée. Son systéme politique, prisonnier de la coloniali-
t¢ du pouvoir,'” n’arrive pas a gérer son autonomie, et tout
comme I’Etat colonial frangais, il continue a ne pas pouvoir
créer le nombre suffisant de Créoles capables de fonctionner
suivant ses prémisses ou de travailler a les modifier. En
d’autres mots, I’Etat ne peut parachever sa politique
d’ethnocide.



Le créole, syntheése culturelle 185
7. Conclusion

Haiti n’est ni la brebis galeuse de I’Occident ni la fille
déchue de I’ Afrique. Elle produit une culture et une civilisa-
tion distinctes. Ses carences pénibles, que brandit a tour de
bras la communauté internationale, proviennent de I’in-
congruité — plit au ciel passagere, malgré deux cents ans
d’existence! — entre les valeurs et prémisses qui émergent
durant son avénement et celles qui, de nos jours encore, ori-
entent le cheminement de [’Occident. Une formule
d’interface, respectueuse des exploits réalisés de part et
d’autre, aura, a la longue, raison de ces carences. La ques-
tion est de savoir si une telle formule deviendra jamais poli-
tiquement correcte.

L’¢épanouissement de la créolité haitienne se produit
dans la transformation, au XIXe si¢cle, de la colonie
d’exploitation qu’est Saint-Domingue en une colonie de
peuplement. Lorsque 1’on se souvient de I’histoire de I’in-
ternationalisation du marché de travail, de la réunion amp-
hictyonique de Panama en 1826, de la Traite des Noirs au
XIXe siecle et des contributions brésiliennes et cubaines, du
développement de I’esclavagisme en Amérique du Nord et
des conditions de travail des engagés asiatiques du Com-
monwealth de la Caraibe, du génocide des Amérindiens des
Etats-Unis d’Amérique du Nord, le tout, ajouté aux méfaits
de I’Occident en Afrique, en Océanie et en Asie, et au silen-
ce de I’Eglise romaine qui attend 1888 avec Léon XIII pour
s’engager dans la croisade anti-esclavagiste en Afrique,'® on
comprend que les efforts des élites intellectuelles du pays



186 Jean Casimir

pour se rapprocher de 1’Occident aient échoué. Démonter
I’inconsistance des théories racistes “scientifiques” est cho-
se facile en Haiti, mais comment convaincre la communauté
internationale de se défaire de pratiques si productives éco-
nomiquement et politiquement?

Dans la mesure ou I’étude de la créolité haitienne ne ci-
ble pas uniquement les productions culturelles des élites,
mais I’ensemble des instruments sociaux qu’utilise la nation
pour percevoir et transformer son environnement, elle
intégre la contribution de tous les groupes ethniques qui sur-
vivent a I’esclavagisme en se fusionnant en une seule et uni-
que nation. Dans la synthése qu’offre a I’observation cette
créolité particuliere, tout semble indiquer que les apports du
monde latin demeurent encore ténus. Leur importance peut
croitre si ce monde contribue, avec les élites locales — qui
cultivent soigneusement leur latinité — a la mise en place de
ce pont entre Haiti et la communauté internationale, et a
I’annulation des ethnocides qui sont encore a 1’ordre du jour
dans I’hémisphere occidental.

Notes

1. Pour la distinction entre des deux types d’Etat, voir Blandine Krie-
gel, L'Etat et les esclaves, Réflexions pour I'histoire des Etats, Pa-
ris, Editions Payot & Rivages, 2003.

2. “Aux abords du Cap, des groupes de Noirs font savoir aux forces
qui montent la garde que ce qu'ils veulent, c'est les droits de
I'homme.” Cité par Yves Benot, La modernité de l'esclavage, essai
sur la servitude au coeur du capitalisme, Paris, Editions La Décou-
verte, 2003, p. 216



Le créole, synthése culturelle 187

Louis Sala-Molins, Le Code Noir ou le calvaire de Canaan, Paris,
Presses Universitaires de France, 1987 (1re édition 1987, 2e édi-
tion “Quadrige”: 2003).

L’adaptation de la culture frangaise métropolitaine au paysage co-
lonial est une forme de créolisation qui ne retient pas I’attention des
chercheurs, occupés qu’ils sont a observer 1’adaptation des popula-
tions subordonnées a une culture dominante paradigmatique.
L’analyse de cette adaptation aiderait a comprendre a quoi
s’adaptent les captifs. Aux préjugés qu’entretient la culture domi-
nante par rapport a la culture opprimée, correspondent les préjugés
de la culture opprimée en référence a la dominante, d’ou une in-
compréhension de part et d’autre, chaque jour plus sophistiquée.
Olivier Pétré-Grenouilleau, Les traites négrieres, Essai d’histoire
globale, Bibliothéque des Histoires, Paris, Editions Gallimard,
2004.

Paul E. Lovejoy et David V. Trotman, “Enslaved Africans and the-
ir expectations of Slave Life in the Americas. Toward a Reconside-
ration of Models of Creolisation, in Verene A. Shepherd et Glen L.
Richards, ed. Questioning Creole, Creolisation Discourses in Ca-
ribbean Culture, Kingston, Ian Randle Publishers, 2002, p. 83.

A propos du terme “affranchi” et du substantif sous-entendu “es-
clave”, voir J. Casimir, “Le planteur avait une esclave, ma
grand-mére était une captive: Peuplement et latinité en Haiti” in
Union Latine, La latinité en question, Paris, Institut des Hautes
Etudes de I’Amérique Latine et Union Latine Editeurs, 2004,
p- 231.

J appelle cette dimension la culture créole d’Haiti. Voir J. Casimir,
La culture opprimée, Port-au-Prince, Imprimerie Lakay, 2001,
Chapitre V. La premicére édition en espagnol date de 1980 (Mexico,
Nueva Imagen).

Traduction de fortune: “Le fait qu'une culture est jugulée (par la
force ou I’exemple dérivant du pouvoir/prestige) par une autre
(dans ce cas, celle des Africains réduits en esclavage et celle des
Européens)”. Contradictory Omens: Cultural Diversity and Inte-
gration in the Caribbean, Mona Sovacou Publications, 1974, p. 6.



188

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Jean Casimir

J. Casimir, Ibidem. Voir aussi: “Los ‘bozales’ y el surgimiento de
una cultura oprimida en Haiti” in Gérard Pierre-Charles et al., Pro-
blemas dominico-haitianos y del Caribe, Mexico, UNAM, Faculté
Nationale de Sciences Politiques et Sociales, 1973, p. 31-82.
“Année aprés année, Bretons, Normands, Languedociens, Wolofs,
Bakongos, et bien d’autres encore, échouerent sur ces petites iles
écrasées de soleil. Aucun d'eux ne pratiquait la monoculture
d’exportation, les grandes unités industrielles et agricoles
qu’étaient les sucreries ni I’esclavage de plantation. Ils durent donc
s’adapter a ce nouveau monde et pour cela créer de nouvelles nor-
mes car celles de leurs pays d’origine ne convenaient pas ou ne
pouvaient pas étre reconstituées.” Arlette Gautier, “Les familles
esclaves aux Antilles Frangaises (1635-1848)”, Population 55(6)
2000: 975-1002 (p. 17).

Orlando Patterson, The Sociology of Slavery: An analysis of the
Origins, Development and Structure of Negro Slave Society in Ja-
maica, London, MacGibbon and Kee, 1967, p. 70.

Les données statistiques citées dans ce paragraphe sont empruntées
d’Arlette Gautier, Les sceurs de Solitude, la condition féminine
dans l'esclavage aux Antilles du XVIle au XIXe siecle, Paris,
Editions Caribéennes, 1985 et “Les familles esclaves aux Antilles
Francaises (1635-1848)”, Population 55(6) 2000: 975-1002.

Il est utile de souligner, a la suite de Vertus Saint-Louis, que le ter-
me “africain” ne s’utilise dans la colonie qu’aprés 1789, ceci pour
signifier ’ensemble des esclaves (“Les termes citoyen et Africain
pendant la Révolution de Saint-Domingue” texte d’une conférence
prononcée en 2005). A. Gautier se référe ici aux Bossales.

Le Code Noir ou le calvaire de Canaan, Paris, Presses Universitai-
res de France, 1987, 2e édition “Quadrige”: 2003, p. 262.

Hilary Mc.D. Beckles, “Creolisation in Action: The Slave Labour
Elite and Anti-Slavery in Barbados”, in Verene A. Shepherd and
Glen L. Richards Editors, Questioning Creole, Creolisation Dis-
courses in Caribbean Culture, Kingston, Ian Randle Publishers,
p. 184 et 185.



Le créole, synthése culturelle 189

17. Voir les travaux d’ Annibal Quijano a ce sujet. “La colonialidad es
uno de los elementos constitutivos y especificos del patrén mundial
de poder capitalista. Se funda en la imposicion de una clasificacion
racial/étnica de la poblacion del mundo como piedra angular de di-
cho patron de poder y opera en cada uno de los planos, ambitos y
dimensiones, materiales y subjetivas, de la existencia social co-
tidiana y a escala societal.” “Colonialidad del Poder y Clasifica-
cion social”, Journal of World-Systems Research, VI, 2,
Summer/Fall 2000, p. 342-386, Special Issue: Festschrift for
Immanuel Wallerstein — Part 1.

18. O. Pétré-Grenouilleau, op. cit., p. 218.



