
Africanos no Brasil e “Brasileiros”
na África: os “Agudás” do Benim





TEXTOS DE REFERÊNCIA

Africanos no Brasil e
“Brasileiros” na África: os

“Agudás” do Benim

Milton Guran

Rio de Janeiro, 2001

Academia
da Latinidade



© Milton Guran

Publicado por

Educam — Editora Universitária Candido Mendes

Rua 1º de Março, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordenação Editorial

Hamilton Magalhães Neto e Ademilson Coutinho

Revisão

Luiz Carlos Palhares

Capa

Paulo Verardo

Editoração Eletrônica

Textos & Formas Ltda.

(21) 2516-7997



Nota Prévia

Uma versão reduzida deste trabalho foi apresentada
na III Reunião Internacional de História da África, em
Lisboa, setembro de 1999, e no IV LUSOCOM — Con-
gresso Luso-Brasileiro de Comunicação, realizado em
São Vicente (SP), em maio de 2000. O processo de
construção da identidade social agudá no Benim é ana-
lisado por mim de forma mais completa no livro Agu-

dás — os “Brasileiros” do Benim, Rio de Janeiro, Ed.
Nova Fronteira/Ed. Gama Filho, 2000. Acerca dos agu-

dás, ver Almeida Prado (1954), Braga (1968), Castro
(1965), Costa e Silva (1989a, b, c; 1994), Cunha
(1985a, b), Freire (1990), Rodrigues (1962), Rossi
(1965), Turner (1975), Verger (1953a; 1968; 1992).





“Você é brasileiro? Então você não é estrangeiro no Be-
nim. Você é como os parentes de Uidá?”

Assim fui recebido por todo lado no Benim. Nessa re-
gião da África Ocidental, onde o português era a língua fran-
ca no momento da implantação da administração colonial
francesa, no final do século XIX, ainda hoje há quem se
cumprimente com um sonoro “como passou?” e almoce fei-
joada ou kosidou, com concada de sobremesa. Em janeiro,
exatamente como na Bahia, celebra-se o Nosso Senhor do
Bonfim. Em Porto Novo, uma das cidades do Benim onde é
mais forte a presença dos brasileiros, a festa começa na vés-
pera da missa, com um verdadeiro desfile de carnaval, todo
mundo fantasiado e duas grandes bandeiras brasileiras de
abre-alas. Canta-se, em um português aproximativo, mas
também em iorubá, fom ou gum,1 sempre cantigas que rea-
firmam a origem brasileira da festa. Para completar a ce-
lebração do Bonfim, há a apresentação da bourian, um
espetáculo bastante popular que nada mais é do que uma ver-
são africana da burrinha, folguedo que aparece em alguns
grupos de bumba-meu-boi e que está praticamente desapare-
cido no Brasil enquanto manifestação folclórica.

7

1. Fom ou fon-gbe é a língua de Abomé, a mais difundida no país, e gum é a língua de
Porto Novo.



A antiga Costa dos Escravos, sobretudo o Benim, pare-
ce constituir o único exemplo, no mundo, de implantação de
uma cultura de origem realmente brasileira que conseguiu
levar uma vida própria e independente.2 De fato, a presença
brasileira foi tão forte nessa região entre os séculos XVIII e
XIX que poderíamos falar de uma colonização informal. Foi
principalmente por intermédio dos brasileiros — em conse-
qüência direta do tráfico de escravos — que essa região teve
acesso, de forma sistemática, a bens manufaturados, como
as armas de fogo, e a uma língua de expressão universal,
para citarmos alguns exemplos.

É, aliás, bastante sintomático que a capital do Benim
guarde, até hoje, a denominação de origem portuguesa de
Porto Novo, em detrimento de seus dois nomes tradicionais.
Sede do antigo reino de Adja de Arde, chamava-se Hogbo-
nou, ou ainda Adjacê, nome dado pelos iorubás, muito nu-
merosos na cidade. Foi em 1745 que Echaristis Campos,
português estabelecido no Brasil, descobriu essa cidade,
que oferecia então novas possibilidades para o comércio de
escravos com a Bahia, chamando-a simplesmente de “Porto
Novo”.3 Esse nome agradou ao rei, que o adotou. Alguns
anos mais tarde, o brasileiro João de Oliveira, escravo liber-
to no Brasil, estabeleceu-se na cidade para fazer o tráfico de
escravos, colocando o reino de Adja em ligação permanente

8 Milton Guran

2. A presença de brasileiros e de antigos escravos retornados do Brasil se estendeu por
todo o Golfo do Benim, da atual cidade de Lagos, na Nigéria, até Acra, em Gana. Este
trabalho, no entanto, focaliza principalmente a região que hoje é a República do Be-
nim.

3. Entrevista com a Sra. Amégan, nascida Campos, Porto Novo, 17 de janeiro de 1995.
Cf. também, Sinou e Oloudé, 1988.



com a Bahia (Verger, 1968, p. 194). Os brasileiros começa-
ram então a se instalar na cidade e, durante mais de um sécu-
lo, desempenharam um papel de primeira grandeza na vida
política, econômica e religiosa do reino. Foi assim que Porto
Novo, também conhecida como o “Sonho Brasileiro” (Tid-
jani-Serpos e Caffe, 1993), transformou-se no exemplo atu-
al mais marcante da contribuição cultural dos antigos
escravos retornados, uma vez que ali está o mais importante
patrimônio da arquitetura brasileira no Benim.

No plano econômico, os brasileiros contribuíram bas-
tante para o desenvolvimento da agricultura e do comércio
nessa região do Golfo do Benim. A sua importância para a
economia local está muito bem destacada por Verger (1968,
p. 611). Segundo ele, na edição de 11 de março de 1882 do
Journal Officiel des Etablissements Français du Golfe du

Benin, consta que “sete dos 25 negociantes (atacadistas) es-
tabelecidos no país (a antiga colônia francesa do Daomé)
eram >brasileiros= e que 78 dos 154 comerciantes (varejistas)
também o eram; ou seja, um terço dos negociantes e a meta-
de dos comerciantes”. Muito antes, em 1845-1846, o viajan-
te inglês John Duncan já se tinha manifestado vivamente
impressionado com o nível de organização da comunidade
brasileira, como atesta este seu relato de viagem:4

A parte portuguesa de Uidá [Ouidah ou Ajudá], onde se
estabeleceram os “brasileiros emancipados”, ultrapassa, sob
qualquer ponto de vista, a parte inglesa e a francesa. Isso pode
ser atribuído à superioridade de seus conhecimentos em agri-

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 9

4. Travel in Western Africa (1845-1846), 2 vol., Londres, 1847, tome I, p. 200, citado
por Verger (1968, p. 604).



cultura e em economia doméstica e ao conforto. Um grande
número de pequenas fazendas se encontra em boa condição de
produtividade; eles são muito mais asseados nas sua vestes e
nas suas pessoas do que aqueles que nunca partiram como es-
cravos. Eles vivem também com conforto e possuem casas
bem construídas e bem mobiliadas, ao passo que os outros
chafurdam na ignorância e na pobreza e vivem em casebres
precários e sujos.

O campo, num raio de 10 ou 12 milhas em torno de Uidá,
é muito interessante; o terreno é bom, e em vários locais é cul-
tivado por pessoas retornadas do Brasil, como já disse. Soube
que muitos dentre eles tinham sido expulsos do Brasil por es-
tarem envolvidos com uma tentativa de revolução entre os es-
cravos, que se rebelaram contra os seus senhores.

Eles são, de longe, o povo mais trabalhador que encon-
trei. Várias belíssimas fazendas, a seis ou sete milhas de Uidá,
são muito produtivas. As casas são limpas e confortáveis e es-
tão situadas nos pontos mais belos que se pode imaginar. É
muito agradável de encontrar, assim de surpresa, uma casa on-
de você é recebido à maneira européia e instado a aceitar um
refresco. Verifiquei, depois de pesquisar, que invariavelmente
essas pessoas tinham sido escravas. O que parece demonstrar
que para esse país a escravatura teve os seus bons e os seus
maus aspectos.

John Duncan, sem dúvida, considera a realidade a partir
de seus próprios preconceitos e suas conclusões parecem
contaminadas por um certo etnocentrismo. Ele nos traz, no
entanto, informações valiosas sobre aquela realidade e nos
dá uma idéia da situação social e econômica da região na-
quela época, que é o que nos interessa de seu depoimento.

A importância política da presença brasileira na região
desde o começo do século XIX pode ser também convenien-
temente ilustrada pelo papel desempenhado por Dom Fran-

10 Milton Guran



cisco Félix de Souza, o todo-poderoso traficante baiano que
se tornou vice-rei com o título de chachá, no único golpe de
Estado da história do reino do Daomé, quando o Rei Anda-
dozan foi destituído pelo seu irmão, o futuro Rei Guezo, em
1818. Nessa época, a maioria dos brancos residentes no país
era constituída de brasileiros ou portugueses que se dedica-
vam ao comércio, principalmente o tráfico de escravos.

Mas a paisagem humana da região modificou-se pro-
fundamente com o retorno dos antigos escravos do Brasil,
em conseqüência da deportação de centenas de participantes
na grande revolta de 1835 na Bahia. Por várias razões, que
examinaremos mais adiante, milhares de escravos libertos
no Brasil acabaram então, até o começo do século XX, en-
contrando o caminho de volta à sua terra ancestral. Esses an-
tigos escravos eram de origens diversas e, uma vez na
África, se organizaram socialmente a partir da experiência
de vida adquirida no Brasil, assimilando-se assim aos brasi-
leiros já estabelecidos na região. Os seus descendentes —
tanto os dos brasileiros como os dos antigos escravos — são
conhecidos até os nossos dias como os brasileiros ou ainda,
nas línguas locais, como “agudás”.

Não se trata, entretanto, de uma comunidade brasileira,
como a dita colônia libanesa ou japonesa, por exemplo, que
podemos encontrar, tanto no Benim como no Brasil, mais
ou menos integrada na sociedade onde se abriga. De certa
maneira, ser brasileiro no Benim de hoje equivale a ser, por
exemplo, fom ou mina. Ou seja, trata-se de uma diferencia-
ção étnica, o que quer dizer que é uma identidade social en-
tre as outras que compõem o estado nacional beninense. De
fato, os brasileiros do Benim fazem parte desses

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 11



grupos humanos [definidos como grupos étnicos por Weber
(1995, vol. 2, p. 130)] que alimentam a crença subjetiva em
uma comunidade originária fundada com base em semelhan-
ças de hábitos ou de costumes, ou dos dois, ou em lembranças
da colonização ou da migração, de maneira que essa crença se
torna importante para a propagação da vida em comunidade
— pouco importando que uma comunidade de sangue exista
ou não no plano objetivo.

O Benim atual, que deve a sua configuração aos mean-
dros da geopolítica colonial européia, reúne várias etnias. O
país se define5 como uma

jovem nação constituída de cerca de vinte grupos sociocultu-
rais que geraram entidades homogêneas do ponto de vista lin-
güístico e cultural e que são possuidoras de uma base
territorial. São estes:
— no sudoeste: Adja, Xwatchi, Gen, Xwéda, Xwla;
— no sul: Fom, Toli, Toffin;
— no sudeste: Gum e Iorubá;
— no centro: Iorubá, Fom, Mahi;
— no norte e nordeste: Botombu, Dendim Fulbe;
— no noroeste: Betamaribe, Waaba, Yowa.

Verificamos de imediato, pois, que os brasileiros não
constituem um grupo sociocultural nos moldes dos demais.
Eles não possuem, de fato, nem língua (tendo o uso do por-
tuguês desaparecido por imposição da colonização france-
sa), nem território próprio. Entretanto, eles possuem um
status diferenciado nessa sociedade, como o demonstra, vox

12 Milton Guran

5. Le Bénin et la Route de l=Esclave, publicação, pelo Comité National pour le Bénin, do
projeto AA Rota do Escravo@ (Unesco), Cotonou, 1992, p. 17-8.



populi, a frase que introduz este texto. Eles são também fa-
cilmente reconhecidos pelos seus sobrenomes de origem
portuguesa, para ficar apenas no que é mais evidente. Infe-
lizmente, não há meios de se saber com precisão quantos
são, mas se estima que eles representem nunca menos de 5%
da população total do país, considerando-se evidentemente
as mulheres casadas, que perderam o sobrenome de origem
ao se casarem, e seus filhos.

Tendo em vista que esses descendentes de brasileiros e
de antigos escravos retornados não mantêm relações com o
Brasil há praticamente um século, seja no plano familiar,
político ou administrativo, é o caso de se perguntar como
conseguiram preservar essa identidade étnica diferenciada e
por que não se diluíram no conjunto da população. Em ou-
tras palavras, a problemática central deste estudo é o proces-
so permanente de construção social do grupo étnico agudá

no Benim.

O antigo escravo retornado do Brasil, embora conti-
nuasse sendo um africano, ao chegar à África não era mais
aquele indivíduo filho de fulano, casado com sicrana, natu-
ral de tal aldeia e súdito de tal rei. Na verdade, todos os seus
laços familiares e sociais tinham sido cortados pela escrava-
tura, o que fez dele, uma vez de retorno, uma espécie de afri-

cano genérico — para utilizar o conceito de Darci Ribeiro
(1995, p. 318) a propósito dos índios destribalizados no Bra-
sil. Outro aspecto importante a ser considerado é que ele
volta, normalmente, ao porto onde foi embarcado para o
Brasil e acaba ficando por ali mesmo, já que a sua aldeia ou
seu meio social de origem está completamente mudado, se é
que não desapareceu de todo.

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 13



Há também os casos, bastante numerosos, daqueles que
foram vendidos pela sua própria família ou por facções polí-
ticas rivais, o que em si já constitui uma forte razão para que
o africano retornado não queira ou não possa se reinstalar na
sua aldeia natal. Como explica Kátia de Queiroz Mattoso
(1982, p. 30),

havia o hábito de se desvencilhar das cabeças mais problemá-
ticas da aldeia, daqueles que infringiam as leis da comunidade
roubando ou cometendo adultério; eram também vendidas as
crianças consideradas como bocas inúteis, difíceis de alimen-
tar em período de crise, ou os endividados, ou ainda os venci-
dos na guerra e os filhos de mães diferentes da do herdeiro
quando da morte do rei-pai.

O exemplo mais célebre dessa prática é o da mãe do Rei
Guezo, vendida por Adandozan (Verger, 1953; Hazoumé,
1937, p. 31). Eu mesmo pude verificar, ao longo das minhas
pesquisas, vários casos semelhantes, todos vividos com re-
signação, mas sempre abordados com muita reserva e com
indignação.

A Sra. Amélia Sossah, nascida Olympio, irmã caçula de
Sylvanus Olympio, primeiro presidente da República do
Togo, nos dá um depoimento bastante esclarecedor sobre
como essa prática foi vivenciada pelas populações da antiga
Costa dos Escravos:6

As pessoas não sabiam, na época da escravatura, que do
outro lado do mar havia muito sofrimento. Houve pais que en-
tregaram seus próprios filhos aos traficantes. Eles diziam: “Se

14 Milton Guran

6. Entrevista com a Sra. Amélia Sossah, Lomé, 29 de junho de 1995.



você não for obediente, vou te vender aos brancos”, acreditan-
do que a criança partia para voltar cheia de bens. Ela voltará
com uma outra cultura e vai honrá-los, aos pais, que pegavam
as crianças teimosas, as que roubavam ou eram recalcitrantes,
e iam dá-las: “Eu te faço presente do meu filho.” Infelizmente,
mais tarde, as crianças jamais voltavam. Enquanto eles espe-
ravam que seus filhos voltassem para aliviar seus sofrimentos,
na verdade eles os enviavam para o sofrimento.

O acerto de contas no seio das famílias parece ter sido
também muito freqüente. A esse propósito, eis um trecho do
depoimento exemplar do Sr. Hilário Bandeira,7 residente
em Lomé, sobre a história de seu ancestral:

O fato é que o nosso avô, que veio do Brasil com o nome
de Bandeira, não era brasileiro. Você ouviu bem. Ele não era
brasileiro. Nós viemos de Savalou.8 Nós somos maís. Sua al-
deia era Mokpa. Você sabe muito bem que por vezes há dispu-
tas nas famílias. Se alguém procura ver com mais clareza as
coisas, procura-se afastá-lo. Por quê? Por causa da herança. Se
ele é esclarecido, ele pode tomar tudo daqueles que não com-
preendem nada, ou quase nada. Esses então eliminam as pes-
soas. Foi o caso do nosso ancestral.

De fato, sejam vendidos ou sejam dados, esses indiví-
duos, que tinham partido como escravos — portanto, já ex-
cluídos dessa sociedade à qual estão de volta —,
encontram-se então completamente alienados da estrutura
social autóctone. Eles são diferentes dos outros, vestem-se

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 15

7. Recolhido por seu sobrinho, Padre Augusto Bandeira, em Lomé, 12 de fevereiro de
1996, e traduzido do mina por Simplice Dako.

8. Cidade do Departamento do Zou, no sudoeste do Benim, região que faz fronteira com
o atual Togo.



como os brancos, comem com talheres e se dizem católicos,
na maioria, ou muçulmanos. Pedreiros, marceneiros, car-
pinteiros, alfaiates, comerciantes, no sentido capitalista do
termo, entre outras profissões, além de serem, muito fre-
qüentemente, alfabetizados, esses retornados se consideram
do lado do progresso e da modernidade diante de uma socie-
dade que eles percebiam antes de tudo como primitiva e sel-
vagem. Essa sociedade, por sua vez, continua vendo-os
como escravos, a despeito de suas “maneiras de branco”.

A identidade étnica se constrói a partir da diferença
(Poutignat e Streiff-Fenart, 1995, p. 41), ou seja, em relação
ao outro. Como enfatiza Manuela Carneiro da Cunha
(1985a, p. 206),

o que se ganhou com os estudos sobre a etnicidade foi a noção
precisa de que a identidade é construída de maneira situacio-
nal e por contraste, ou seja, que ela constitui uma resposta po-
lítica a uma determinada conjuntura, uma resposta articulada
com as outras identidades envolvidas, com as quais forma um
sistema.

A construção da identidade se baseia, portanto, em uma
estratégia de valorização das diferenças e, nesse aspecto,
como veremos ao longo deste trabalho, a situação é muito
clara: os antigos escravos retornados consideram os autóc-
tones como selvagens e continuam sempre vistos por estes
como escravos que imitam as “maneiras do branco”. Em seu
conjunto, os antigos escravos — sejam de origem iorubá,
fom, mina ou outras — só tinham em comum entre si o fato
de terem sido escravos no Brasil, de falarem português, de
terem “maneiras de branco” e de se dizerem católicos. É en-
tão com os brancos, no caso, os brasileiros há muito estabe-

16 Milton Guran



lecidos na Costa, que eles vão se identificar e estabelecer
alianças. E como brasileiros serão considerados.

Foi justamente a partir da experiência de vida adquirida
no Brasil, comum a todos eles, que os antigos escravos con-
seguiram assimilar-se aos agudás — como eram chamados
os brasileiros estabelecidos na região — e assim comparti-
lhar seu lugar na sociedade local. Essa experiência lhes per-
mitiu, sobretudo, inserirem-se na economia do lado dos que
davam as ordens, e não simplesmente como força de traba-
lho. No momento em que o confronto entre a cultura tradi-
cional e o capitalismo em expansão adquiriu contornos mais
nítidos na região, eles se sentiram capacitados a assumir o
papel de senhores e de impulsionar a economia ao lado dos
comerciantes e dos traficantes brasileiros. Estes últimos os
acolheram muito bem e os utilizaram para desenvolver os
seus negócios. A reunião desses dois grupos — um compos-
to pelos comerciantes e traficantes brasileiros ou portugue-
ses e o outro pelos antigos escravos retornados — desenhou
o perfil da comunidade agudá tal qual ela é hoje. Nela en-
contramos, ao mesmo tempo, a soberba dos senhores de es-
cravos — condição que a maioria realmente adquiriu desde
a sua chegada de volta à África — e os hábitos de escravos
assimilados no Brasil.

Um dos aspectos mais importantes a destacar do estudo
desse grupo social é, sem dúvida, a maneira exemplar com
que esses antigos escravos conseguiram se inserir na própria
sociedade que os havia excluído. Eles eram certamente li-
bertos no Brasil, mas não na África, onde eram considera-
dos, pela maioria da população, como escravos. Ora, foi
justamente em sua própria condição de escravos, ou seja, na
experiência da escravatura no Brasil, que eles foram buscar

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 17



a matéria-prima para construir uma nova identidade coletiva
que lhes permitiu ter uma função social e econômica na con-

dição de plena cidadania na mesma sociedade que os havia
rejeitado.

A origem, a religião e a língua são geralmente conside-
radas os principais pontos de apoio para a constituição de
um grupo étnico. De fato, para conseguir se inserir na socie-
dade local, os ex-escravos valorizaram sua estada no Brasil,
único ponto comum a todos eles, que tinham na verdade as
mais diversas origens étnicas. É como se a escravatura fosse
tomada como o ponto de partida para uma nova vida, como
se ela fosse miticamente escolhida como a nova origem co-
mum. Dessa forma, é justamente a cultura adquirida no Bra-
sil que comanda o processo. A língua portuguesa e a religião
católica são utilizadas para compor a nova identidade coleti-
va, que é, na verdade, a identidade dos brasileiros já estabe-
lecidos na região.

A inserção dos ex-escravos na sociedade global enquanto
cidadãos se dá então por meio da identificação deles com os
membros da colônia brasileira, fato esse reconhecido por to-
dos os atores sociais envolvidos, que chamam indistintamen-
te tanto uns quanto outros de “agudás”. De modo que
podemos afirmar que os antigos traficantes e os ex-escravos
superaram socialmente a contradição, em princípio insuperá-
vel, entre as suas condições sociais iniciais para constituírem
juntos um grupo social suficientemente forte que pudesse
consolidar as vantagens econômicas e sociais já adquiridas
pelos primeiros brasileiros estabelecidos na região.

Ser agudá atualmente no Benim é compartilhar uma
memória comum relativa a um conjunto de realizações e a
uma maneira de ser à brasileira. Para melhor compreender

18 Milton Guran



essa situação, podemos dividir o processo de construção
dessa identidade social em três períodos sucessivos.

O primeiro começa no momento em que a presença dos
negreiros brasileiros na Costa dos Escravos se torna mais for-
te, a partir do começo do século XIX. O tráfico de escravos
era então proibido e os baianos tudo fizeram para assegurá-lo
alguns anos mais. Esses traficantes e comerciantes brasileiros
eram brancos que viviam à sua maneira e que se casaram com
mulheres nativas. Mantinham relações comerciais e políticas
com os autóctones, que eram de certo modo assimilados por
meio do casamento. Embora não fossem muito numerosos,
fizeram fortuna — responsável por sua grande importância
econômica e política — e viveram segundo sua própria cultu-
ra. “Eles mandavam vir suas roupas da França ou do Brasil”,
conta-nos a Sra. Amélia Sossah a propósito de seus ancestra-
is. “Eles se vestiam como os brancos, eles comiam na mesa
como brancos, sua louça, tudo vinha do Brasil.”9 Eles eram
brancos em uma sociedade negra; os filhos mestiços eram se-
melhantes a seus pais como quaisquer outros e se chamavam
todos e eram por todos chamados de “agudás”, designação
que remontava já a várias gerações.

Um segundo momento é o da chegada maciça dos anti-
gos escravos, a partir de 1835. Eles serão entre 7.000 e 8.000
a retornar do Brasil para se instalar na região. Eram negros,
mas tinham “maneiras de branco”. Discriminavam os autóc-
tones, a quem consideravam “selvagens”, assim como eram
rejeitados por estes, para quem eles continuavam sempre a
ser “escravos”, ou seja, excluídos.

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 19

9. Entrevista com Amélia Sossah, 9 de junho de 1995, em Lomé.



A questão da escravatura, praticamente ausente dos li-
vros escolares e muito freqüentemente minimizada nas
obras eruditas sobre o antigo reino do Daomé, está, entre-
tanto, sempre presente nas relações sociais e pessoais. De
fato, como sublinha C. Meillassoux (1986, p. 107), “a captu-
ra (ou a compra, que pressupõe a captura) marca os escravos
com um estigma inapagável”. O tráfico na região foi, inclu-
sive, o motor da economia durante séculos, e a escravatura
sempre tinha sido uma instituição entre todos os povos en-
volvidos. Não é de estranhar, portanto, que a discriminação
social com base na condição de se ter sido escravo continue
muito presente nas relações dos agudás entre si ou com os
outros grupos sociais.

Todos os brasileiros que interroguei ao longo da minha
pesquisa afirmaram ter sido apontados e chamados de “es-
cravos” em várias situações da vida cotidiana. É pratica-
mente a regra na escola e no mercado. No domínio da vida
privada, pelo contrário, explica o historiador François de
Medeiros, “há um acordo tácito para não se falar jamais de
ascendência escrava”.10 É justamente esse acordo que tem
servido para consolidar a unidade dos brasileiros desde o
início da construção de sua nova identidade étnica, embora
se possa constatar, no convívio com as famílias agudás, que
o estigma da escravatura deve ter um peso na sociedade be-
ninense bem maior do que aparenta.

Os antigos escravos que retornaram tinham diferentes
origens étnicas e só estavam unidos pelo passado comum vi-
vido no Brasil. Em outras palavras, o que os unia era a me-

20 Milton Guran

10. Entrevista com François de Medeiros, 28 de junho de 1996, em Paris.



mória comum de uma experiência social vivida. Essa
memória se traduzia em uma prática de vida, uma maneira
de ser e sobretudo em uma qualificação profissional de
acordo com os novos parâmetros culturais e econômicos eu-
ropeus, que se impunham cada vez mais no país. Eles usa-
vam sobrenomes de branco e tinham como modelo a cultura
dos brancos adquirida no Brasil. Essa cultura foi um grande
trunfo e lhes permitiu associarem-se aos negreiros baianos
nas atividades econômicas mais modernas. Essas ativida-
des, primeiramente baseadas no tráfico de escravos, evoluí-
ram rumo a um comércio internacional e local mais variado,
bem como à produção e exploração de recursos locais, como
o óleo de palma ou dendê.

Para o conjunto da sociedade, eles tinham “maneiras de
branco”, diziam-se católicos e falavam português. Seu nú-
mero — aumentado pelos escravos nativos a seu serviço —
foi se tornando mais expressivo e, em conseqüência, eles fo-
ram adquirindo progressivamente um peso maior na demo-
grafia da região. Formavam entre si uma comunidade na
qual os primeiros brancos e seus descendentes mestiços
eram uma espécie de elite. Durante a segunda metade do sé-
culo XIX, os retornados constituíram uma sociedade à parte,
basicamente endogâmica,11 e construíram uma identidade
social assimilada à dos primeiros brasileiros. Essa identida-

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 21

11. Elisée Reclus, na sua obra de 1887 (citada por Verger, 1953, p. 12), observa que “nas
famílias de cor (agudá) os casamentos consangüíneos, mesmo entre irmãos e irmãs de
mães diferentes, são muito comuns e a opinião não os reprova”. Entre as vinte filhas
de Dom Francisco F. de Souza inventariadas por Souza (1992), onze se casaram com
agudás em primeiras ou segundas núpcias. Verificam-se, ainda, vários casos de con-
sangüinidade, a saber: quatro filhos com tios ou primos, três filhos com sobrinhos,
sete com irmãos e um caso entre pai e filha.



de se reproduzia também por meio da religião — eles eram
basicamente católicos, apesar da mistura com os cultos vo-
dus — e da instrução escolar. Eles criaram escolas, onde to-
das as crianças, meninos e meninas, aprendiam a ler e
escrever em português, como observou o Padre Borghero,
da Missão Africana de Lyon, enquanto os súditos de Abomé
eram proibidos de freqüentar as salas de aula.

Os agudás — neste momento compostos pelos descen-
dentes de negreiros, pelos escravos retornados, seus descen-
dentes e seus escravos — estão na origem de praticamente
toda a atividade econômica moderna e da penetração da cul-
tura ocidental na região. Aliás, eles representavam na época
o futuro, já que a cultura européia — ou seja, suas “maneiras
de branco” — acabou por se impor a todos.

Se examinarmos mais de perto a cultura agudá deste se-
gundo momento, verificaremos que ela é diferente daquela
dos primeiros brasileiros. Ela é diferente em si, mas é sobre-
tudo a sua função social que muda. Os negreiros baianos
eram brancos, portanto, naturalmente diferentes dos nati-
vos, de modo que eles tinham um lugar próprio na sociedade
autóctone. Esse lugar era assegurado pela sua aliança eco-
nômica com o rei do Daomé e expresso simbolicamente
pelo papel do chachá e de outras “cabeceiras” brasileiros na
estrutura de poder em exercício.

Os antigos escravos retornados, ao contrário, foram obri-
gados a inventar um lugar para si nessa sociedade que não os
aceitava. Para ela, eles eram ao mesmo tempo aqueles que já
tinham sido expulsos — vendidos como escravos — e es-
trangeiros, já que, ainda por cima, voltaram completamente
diferentes, com “maneiras de branco”. A construção de uma

22 Milton Guran



nova identidade social, a partir da memória do tempo vivido

no Brasil, foi para eles o meio de se inserirem nessa socieda-
de, no mesmo lugar que já tinha sido estabelecido para os
brancos:

A noção de “estrangeiro” é comum a todas as populações
africanas. Geralmente é oposta à noção de “homem”, ou seja,
de “cidadão”, de “patrício”, a pessoa provida de todas as prerro-
gativas sociais no meio considerado. (...) O estrangeiro deve se
aliar a um protetor, seu avalista e sua “testemunha” na socieda-
de onde ele penetra, laço prévio que permitirá o estabelecimen-
to de todos os outros. Na falta desse aval, na solidão, o
estrangeiro está fadado à servidão. (Meillassonx, 1986, p. 105)

Na situação em análise, é exatamente essa identidade
brasileira, já avalizada pelo Rei Guezo (por intermédio de
seu pacto com Dom Francisco) e por outros potentados, que
garante os antigos escravos retornados e confere eficácia à
sua estratégia de inserção social.

Eles se tornam de fato agudás, mas não exatamente
como os outros. É verdade que tinham seus senhores como
modelos e assimilaram, grosseiramente, a cultura deles, que
era aproximadamente a dos primeiros agudás, mas tinham
também trazido para a África uma certa cultura desenvolvi-
da no Brasil pelas pessoas do povo e pelos próprios escra-
vos. Foi assim que, afora a arquitetura e a representação de
si, os indicadores de identidade brasileira mais visíveis re-
montam a práticas mais ligadas aos escravos do que a seus
senhores no Brasil. É o caso da feijoada (originalmente, um
prato da senzala, antes de se transformar em prato nacional
brasileiro), da festa do Nosso Senhor do Bonfim (primeira-
mente uma festa dos africanos e crioulos da Bahia, antes de

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 23



se tornar motivo de devoção de todo um povo) e do folguedo
da burrinha (festa popular de caráter folclórico que nunca
foi verdadeiramente praticada pelas elites). A cultura agu-

dá, primeiramente uma cultura à européia, foi então se enri-
quecendo de aspectos de uma verdadeira cultura brasileira,
tal como ela ia se construindo no próprio Brasil.

A presença colonial francesa, impondo “maneiras de
branco” a todo o país, sustentou de certa maneira a opção
cultural dessa massa de africanos genéricos retornados do
Brasil. Aqueles que tinham partido como escravos voltaram
como senhores, ou seja, portadores da cultura que se impu-
nha no país. É nesse momento que a oposição entre as no-
ções de “civilização e modernidade” e de “primitivismo e
selvageria” adquire novos contornos no jogo de inserção
dos antigos escravos na sociedade local.

E, assim, chegamos ao terceiro momento importante
para compreendermos a identidade agudá no Benim — o
período atual. Em nossos dias, a memória do tempo vivido

no Brasil cedeu lugar à memória das realizações feitas no
Benim. Da mesma forma que a primeira memória teve como
função permitir a inserção desses escravos retornados na so-
ciedade local, a segunda teve também uma função social
precisa. Na realidade, a oposição “escravos, gente importa-
da versus selvagens” continua na ordem do dia da interação
social. É a partir da memória de suas realizações (”nós fize-
mos tudo neste país...”) que os “brasileiros” — excluídos de
ofício enquanto escravos — defendem a legitimidade de seu
lugar na sociedade beninense atual.

As relações entre os agudás e a administração francesa
conheceram várias configurações. Os brasileiros foram pri-

24 Milton Guran



meiramente aliados dos franceses, que os utilizaram como
intermediários em relação aos autóctones. Desde o primeiro
momento, quando da instalação do protetorado de Porto
Novo, em 1861, eles apoiaram decididamente a França con-
tra a Grã-Bretanha (Costa e Silva, 1989c, p. 61-2). As gran-
des famílias de Porto Novo, por exemplo, chegaram a
participar diretamente, ao lado dos franceses, do esforço de
guerra contra Behanzin. Ignacio Paraíso, o mais importante
agudá de Porto Novo, foi o único africano a conseguir as-
sento no conselho da Colônia desde a sua instalação. Vários
outros brasileiros foram diretamente empregados pela ad-
ministração francesa em vários níveis (Sanvi, 1977). De cer-
to modo, os brasileiros vivem ainda hoje esse papel de
intermediários, com pequenas variações. De fato, eles não
podem assumir plenamente sua condição de agudá, porque
estabeleceram alianças com outros grupos étnicos através
dos casamentos, o que os leva a uma situação de integração
no seio das grandes famílias extensas, à africana. Daí sua
nova condição de intermediários.

Entretanto, à medida que os franceses se assenhoravam
do país, os brasileiros foram sendo progressivamente alija-
dos das atividades economicamente mais rentáveis. Foi o
caso, primeiramente, do comércio atacadista e, pouco de-
pois, do comércio varejista, ambos colocados sob o mono-
pólio das empresas francesas. Os comerciantes agudás mais
sólidos foram assim levados à bancarrota.

A influência social e política dos brasileiros entra ver-
dadeiramente em declínio a partir de 1946, quando a vida
política e econômica do Benim muda radicalmente, em fun-
ção do novo sistema de representação política na Assem-

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 25



bléia Territorial e na Assembléia Nacional francesa. É nesse
momento, como explica o historiador beninense Karl
Emmanuel Augustt,12 que “os >brasileiros= e os mestiços em
geral, considerados como assimilados à administração colo-
nial, são desalojados do poder”. Essa tendência se acentuou
ainda mais por ocasião da independência, quando os agu-

dás, que já eram tradicionalmente considerados estrangei-
ros, foram então comparados pelos beninenses aos france-
ses como colonizadores. “Eles são acusados de terem
ajudado o branco, eles se colocaram desde o começo do lado
do branco”, resume outro historiador do Benim, o Professor
Adrien Djivo.13 Karin Urbain da Silva, o cônsul honorário
do Brasil, por sua vez, observa que naquele momento houve
um grande “acerto de contas” contra os brasileiros que du-
rou até 1972.14 Ele se refere ao regime marxista do General
Kérekou, quando os agudás foram de novo discriminados e,
dessa vez, assimilados à burguesia. A despeito da participa-
ção de algumas personalidades na nomenclatura do regime,
os brasileiros sustentam que foram praticamente banidos da
vida pública nesse período, “vítimas da mesma fúria antico-
lonialista que tentou igualmente eliminar as chefias tradi-
cionais”.15

Ao processo de democratização instalado em 1989 no
Benim corresponde um movimento de revalorização das

26 Milton Guran

12. Entrevista com K. E. Augustt, 4 de setembro de 1995, em Cotonou.
13. Entrevista com o Prof. Djivo, 11 de fevereiro de 1996, em Djeffa.
14. Entrevista com Karin U. da Silva, 10 fevereiro de 1996, em Porto Novo.
15. Entrevista com Émile Poisson, 23 de setembro de 1995, em Pahou; com Rachida de

Souza, 27 de agosto de 1995, em Cotonou; e com Francisca Patterson, 12 de fevereiro
de 1995, em Porto Novo. A Sra. Patterson, aliás, chegou a ser presa com vários outros
brasileiros por esse regime, sob a acusação de atividades contra-revolucionárias.



chefias tradicionais, bem como dos cultos vodus e demais
manifestações religiosas. Um exemplo disso é o festival in-
ternacional das artes e das culturas vodus “Ouidah 92”, em
janeiro de 1993 (Tall, 1995a e b), e a instituição de um dia
nacional do culto vodu, a ser comemorado justamente no
mês de janeiro. A entronização de Honoré de Souza como
chachá VIII em outubro de 1995, vinte e seis anos depois da
morte do seu antecessor, não deixa de se inscrever nesse
movimento que visa à valorização do peso político dos che-
fes tradicionais, entre os quais o chachá.16

A análise do processo de construção da identidade étni-
ca dos agudás no Benim nos permite compreender como
eles se inscreveram entre os principais atores da transição
das sociedades tradicionais para a constituição de um Esta-
do moderno. É nessa perspectiva que devemos, na minha
opinião, avaliar a amplitude da sua contribuição no domínio
cultural, econômico e social.

O principal aspecto a se destacar é que a bricolagem de
uma nova identidade étnica permitiu a inserção social dos an-
tigos escravos retornados na qualidade de cidadãos de plenos

direitos. Na verdade, essa inserção foi possível, de uma parte,
porque a sociedade em seu conjunto estava em processo de
evolução no sentido da própria cultura trazida por eles e, de
outra, porque a admissão desses excluídos era absolutamente
necessária para tornar possível e mais efetiva essa evolução.
Os agudás, primeiramente, foram os intermediários entre as
sociedades tradicionais e a cultura ocidental, para se tornarem
logo os intérpretes dos autóctones junto ao poder colonial e

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 27

16. Entrevista com Rachida de Souza, 27 de setembro de 1995, em Cotonou.



vice-versa. Misturados e imbricados com as sociedades tradi-
cionais por meio do casamento, sempre a cavalo de várias
culturas, eles têm desempenhado ainda o papel de interme-
diários no interior dos diferentes grupos étnicos autóctones,
inscrevendo-se sempre como um dos principais atores do
processo de construção de um Benim moderno.

Referências Bibliográficas

ALMEIDA PRADO, J. F. (1954 [1950]). “Les relations de Bahia
(Brésil) avec le Dahomey” Revue d’Histoire des Colonies. Pa-
ris, tomo XLI, segundo trimestre, p. 167-226.

BRAGA, Júlio Santana (1968). “Notas sobre o ‘Quartier Brésil’ no
Daomé”. Afro-Ásia. Salvador, Centro de Estudos Afro-
Asiáticos/UFBa, n� 6-7.

CASTRO, Yêda Pessoa de (1965). “Notícia de uma Pesquisa em
África”. Afro-Ásia. Salvador, Centro de Estudos Afro-Asiáti-
cos/UFBa, n� 1.

COSTA E SILVA, Alberto (1989a). “Os Sobrados Brasileiros de
Lagos”. O Vício da África e Outros Vícios. Lisboa, Ed. João
Sá da Costa, p. 9-12.

(1989b). “Os Habitantes Brasileiros de Lagos”. O Vício

da África e Outros Vícios. Lisboa, Ed. João Sá da Costa, p
13-8.

(1989c). “As Relações entre o Brasil e a África Negra,
de 1922 à Primeira Guerra Mundial”. O Vício da África e Ou-

tros Vícios. Lisboa, Ed. João Sá da Costa, p. 25-65.
(1994). “O Brasil, a África e o Atlântico no Século

XIX”. Studia. Lisboa, n� 52, p. 195-220.
CUNHA, Manuela Carneiro da (1979). “Etnicidade: da Cultura

Residual mas Irredutível”. Revista de Cultura e Política. São
Paulo, vol. 1, n� 1.

28 Milton Guran



(1985a). Negros, Estrangeiros — Os Escravos Libertos

e sua Volta à África. São Paulo, Brasiliense.
(1985b). “Introdução”. Da Senzala ao Sobrado. São

Paulo, Nobel-Edusp.
FREYRE, Gilberto, 1990 [1962]. “Acontece que são baianos”. In:

Bahia e Baianos. Salvador, Fundação das Artes/Emp. Gráfica
da Bahia (1ª edição in: Problemas Brasileiros de Antropolo-

gia, Rio de Janeiro, José Olympio).
HAZOUMÉ, Paul (1937). Le Pacte de Sang au Dahomey. Paris,

Institut d’Ethnologie.
MATTOSO, Katia de Queiroz (1982). Ser Escravo no Brasil. Rio

de Janeiro, Ed. Brasiliense.
MEILLASSOUX, Claude (1986). Anthropologie de l’Esclavage.

Le Ventre de Fer et d’Argent. Paris, Presses Universitaires de
France.

POUTIGNAT, P. e STREIFF-FENART, J. (1995). Théories de

l’Ethnicité. Paris, PUF.
REIS, João José (1987 [1986]). Rebelião Escrava no Brasil — A

História do Levante dos Malês (1985). São Paulo, Brasiliense.
RIBEIRO, Darci (1995). O Povo Brasileiro — A Formação e o

Sentido do Brasil. São Paulo, Companhia das Letras.
RODRIGUES, José Honório (1962). “The Influence of Africa on

Brazil and of Brazil on Africa”. Journal of African History,
III(I):49-67.

ROSSI, David A. (1965). “The Career of Domingos Martinez in
the Bright of Benin 1933-64”. Journal of African History,
VI(I): p. 79-90.

SANVI, Anne-Marie Clementine (1977). “Les Métis et les Brésiliens

dans la Colonie du Dahomey — 1880-1920.” Dissertação de
Mestrado em História, Université Nationale du Bénin, Cotonou.

SINOU, Alain (1995). Le Comptoir de Ouidah — Une Ville Afri-

caine Singulière. Paris, Karthala.

Africanos no Brasil e “Brasileiros” na África: os “Agudás” do Benim 29



SOUZA, Simone de (1992). La Famille De Souza du Bénin-Togo.

Cotonou, Les Editions du Bénin.
TALL, Emmanuelle Kadya (1995a). “Dynamique des Cultes Vo-

duns et du Christianisme Céleste au Sud-Bénin”. Cahiers des

Sciences Humaines, vol. 31, n� 4.
(1995b). “De la Démocracie et des Cultes Voduns au

Bénin”. Cahiers d’Etudes Africaines, vol 35, n� 137.
TIDJANI-SERPOS, Noureimi e CAFFE, Jean (1993). Porto Novo —

Un Rêve Brésilien. Paris-Cotonou, Karthala-Assocle.
TURNER, Michel Jerry (1975). “Les Brésiliens – The Impact of

Former Brazilian Slaves upon Dahomey”. Tese de Doutorado
em História. Boston University.

VERGER, Pierre (1953a). “Influence du Brésil au Golfe du Bé-
nin”. Les Afro-Américains – Mémoires de l’Institut Français

de l’Afrique Noire. Dakar, n� 27, p. 11-101.
(1953b). “Le Culte des Vodun d’Abomey Aurait-il Été

Apporté à Saint-Louis de Maranhon par la Mère du Roi Ghé-
zo?”. Les Afro-Américains – Mémoires de l’Institut Français

de l’Afrique Noire. Dakar, n� 27, p. 157-60.
(1968). Flux et Reflux de la Traite de Nègres entre le

Golfe du Bénin et Bahia de Todos os Santos du XVIIè. Au

XIXè. Siècles. Paris-La Haye, Mouton & Co.
(1991). “Entretien avec Emmanuel Garrides”.

L’Ethnographie, n� 109, p. 167-78.
(1992). Os Libertos. São Paulo, Corrupio.

WEBER, Max (1995 [1921]). Economie et Société. Paris, Poc-
ket-Plon, 2 vols.

30 Milton Guran


