
411

La democracia profunda  
como problema epistemológico

Enrique Rodríguez Larreta

El tema de ésta conferencia es uno de los más comple-
jos de las ciencias sociales y de la política contemporánea. 
Parece simple y hasta obvio. La democracia es uno de lo 
más triviales y difundidos paisajes de ideas (ideoscapes) 
(Appadurai, 1996) en la cultura pública mundial. Los 
paisajes de ideas nacen de la concatenación de imágenes 
a menudo en estrecha relación con ideas oficiales o críti-
cas que tienen sus raíces en la Ilustración. La democracia 
—el gobierno del pueblo— es el régimen político que 
desde la lejana Grecia hasta hoy, pasando por las Revo-
luciónes Americana y Francesa, aparece como el sueño 
de una humanidad gobernada por si misma. Es, por otra 
parte, un “paisaje de ideas” que presenta un abanico muy 



412 Enrique Rodríguez Larreta

variado de interpretaciones históricas. En el programa 
implícito de algunos teóricos políticos, su aplicación 
deseada sólo es una cuestión de obstáculos a sobrepa-
sar. En otras interpretaciones, es un resultado evolutivo 
improbable y lo sorprendente es que las sociedades mo-
dernas puedan funcionar con ese régimen. En todo caso, 
aún los que hoy manifiestan reticencias con respecto 
a la democracia no lo hacen abiertamente. En muchos 
regímenes autoritarios la justificación de los mismos es 
que se trata de una etapa necesaria hacia la democracia. 
Otros justifican sus propios regímenes como un tipo de 
democracia más auténtica que la “burguesa”, “formal” 
o de las “elites”. En la versión opuesta, la cuestión de 
la democracia sería un asunto de difusión cuando no de 
imposición de un bien indiscutido. La democracia como 
sistema de valores políticos y culturales es considerada 
uno de los atributos centrales del mundo civilizado. En 
las versiones más abiertamente ideológicas de éste lega-
do histórico, la democracia estaría allí desde el tiempo 
de los griegos para germinar y florecer a lo largo de la 
historia europea, difundiendose gradualmente de modo 
irresistible por el mundo.

La calificación de “profunda” no explica sino que 
agrega complejidad al tema. “Profundo” es una noción 
que en éste caso tiene una afinidad semántica con au-
téntico, verdadero, sólido y arraigado. La fuerza de la 
democracia profunda estaría en su capacidad de movili-
zar energías más saludables provenientes de las entrañas 



413La democracia profunda como problema epistemológico

de la sociedad que hoy salen a luz. La tendencia reciente 
de algunos países de América Latina (Bolivia, Ecuador, 
Venezuela) a revisar el pacto político constitucional 
mediante el llamado a Asambleas Constituyentes es un 
movimiento que surge de esa tendencia (García Linera, 
2004). Estamos en América Latina en un proceso de 
reinvenciones nacionales, con diferentes características 
y el paisaje de ideas que llamamos democracia es parte 
decisiva de esa situación. Se trataría de refundar la nación 
sobre bases más profundas, esto es, más sólidas y realis-
tas que bajo las Constituciones existentes. Lo profundo 
en éste sentido fue un tópico del nacionalismo cultural y 
el regionalismo europeo del siglo XX y los movimien-
tos nativistas de esa época (Said, 1993). En Europa esa 
dimensión fue sugerida por movimientos sociales y po-
líticos en general hostiles a la democracia liberal. Basta 
recordar el caso del regionalismo de Maurice Barrés y 
las políticas de la nostalgia de la Action Française, de 
Charles Maurras. Uno de los símbolos fuertes de esa 
tradición fue el árbol con sus profundas raíces telúricas 
contrapuesto al cosmopolitismo desarraigado. Cosmo-
politismo, nomadismo, superficialidad de la vida urbana 
fueron algunos de los tópicos de la crítica de movimien-
tos de naturaleza nativista, regionalista y nacional con-
trapuestos al liberalismo abstracto e incoloro, superficial 
y urbano de la vida moderna. Formulado teóricamente, 
puede encontrarse desde la sociología católica de Le Play 
y autores anarquistas como Georges Sorel y el mismo 



414 Enrique Rodríguez Larreta

Proudhon. En la tradición alemana, textos fundadores de 
la sociología moderna están construidos en el contrapun-
to de la comunidad y la sociedad como una de las cate-
gorías centrales de la sociología. Y también en trabajos 
para el gran público, como los textos de Spengler sobre 
la vida urbana. En el mundo colonial y semicolonial, 
esas ideas cambian de signo al transformarse al cuerpo 
de los movimientos de renacimiento nacional contra las 
potencias hegemónicas. Randolph Bourne, que cumplió 
un papel importante en el renacimiento nacional y en 
el pluralismo cultural americano en los años 20 con sus 
ideas sobre la América transnacional y la cultura como 
esfuerzo vital, se interesó en algunas de las ideas del re-
gionalismo maurrasiano. Spengler fue leído en el mundo 
árabe como argumento probatorio de la decadencia de 
Occidente. Gilberto Freyre en Brasil y Fernando Ortiz 
en Cuba leyeron con provecho sus observaciones sobre 
el transplante de culturas.

En América Latina, el sentido de lo profundo tuvo 
importancia en el indigenismo y en algunas interpre-
taciones de la cultura nacional, como es el caso de los 
populismos históricos. En las ciencias sociales, el antro-
pólogo mexicano Guillermo Bofill llamó a uno de sus 
principales libros Mexico profundo (Lomnitz, 2001). El 
libro La América profunda, de Rodolfo Kusch, introdujo 
el tema de la diferencia étnica desde una perspectiva 
existencialista (Kusch, 1963; Mignolo, 2000). En Perú, 
el conocido debate de los años 70 entre Julio Cortázar 



415La democracia profunda como problema epistemológico

y José María Arguedas da el tono de la oposición entre 
cosmopolitismo, exilio y enraizamiento cultural. La 
misma evolución de la literatura de Arguedas, desde Los 
ríos profundos a Todas las sangres, donde presenta un 
cuadro más complejo de la estructura social peruana, y 
El Zorro de arriba y el Zorro de abajo, en el cual el esce-
nario central es el mundo ya urbano, es un testimonio de 
esas transformaciones históricas. Lo profundo posee una 
vertiente “culturalista” y también una social. Es el tema 
de la voz de los que no la tienen que, en cierto momento, 
irrumpen desde los márgenes al centro del espacio públi-
co. “Somos la rabia” era una consigna en las paredes de 
Buenos Aires en la época de la prohibición política del 
peronismo; “los de abajo”, los “sin tierra”, que irrumpen 
en un espacio público del que estaban excluidos para 
inscribirse en el con sus cuerpos y voces, sugieren una 
democracia directa y plebeya. A veces éstos movimien-
tos son vistos como parte de una revancha histórica que 
viene desde la formación de las repúblicas, con la disolu-
ción del imperio español y la pesada historia del imperio 
esclavista brasileño en el siglo XIX. En relación con la 
democracia como régimen político, esos movimientos en 
general miran para el sistema político como una simple 
continuación de lo social. Contenidos más que formas 
son lo central y ese es uno de los puntos de tensión con el 
liberalismo. El liberalismo ideal más que el real porque 
el liberalismo histórico latinoamericano —y también 
europeo— se ha desarrollado sobre el fondo de socie-



416 Enrique Rodríguez Larreta

dades que sólo en un sentido muy impreciso pueden ser 
consideradas democráticas tanto desde el punto de vista 
del régimen político como de sus contenidos sociales.

Lo que estamos viviendo en América Latina es una 
situación con muchas novedades después de los momen-
tos extremadamente difíciles, desde el punto de vista 
político y social, de la crisis de los populismos histó-
ricos y la época de las dictaduras militares. La imagen 
de América Latina ya no es más la de sociedades do-
minadas por la vida rural. Los índices de urbanización 
son muy elevados, alcanzando un promedio de más del 
75% de la población, sin expectativas de reversión de 
ésta situación. Las ciudades latinoamericanas incluyen 
megalópolis como São Paulo, México City, Rio de 
Janeiro y Buenos Aires. Otras ciudades se encuentran 
en plena expansión urbana. Las ciudades modifican la 
relación de la población con la política, puesto que la 
acercan mucho más a los centros de poder. La violencia 
urbana asociada al consumo y también a la democracia 
en sentido amplio, incluyendo el papel de los medios de 
comunicación y la sociedad civil, es uno de los nuevos 
índices de esta situación. América Latina se entiende 
mejor a partir de la existencia dominante de ciudades 
del dinero, que son a la vez ciudades del miedo de los 
universos rurales cerrados sobre si mismos, profundos 
y aparentemente inmóviles.

El espacio urbano es un lugar privilegiado para ob-
servar la transformación social y cultural de América 



417La democracia profunda como problema epistemológico

Latina. El cambio de lugar de la nación en la era global 
tiene entre otros efectos un nuevo papel de las ciudades 
en relación a la nación.

En Lima y Bogotá el sector formal no absorbe más 
que una minoría de la población activa y la cultura de los 
sectores marginales se va transformando en la cultura 
mayoritaria (Touraine, 1988). La cultura chicha está 
presente en todos los dominios, educación profesiona-
lizante al margen del currículo universitario formal, 
en la religión, donde se multiplican sectas frente a las 
iglesias oficiales. Ese tipo de ciudad emporio, como las 
llamaba Ortega y Gasset, presenta paralelos con Euro-
pa Occidental y América del Norte al comienzo de su 
industrialización. Un mundo urbano constituido en sus 
márgenes por “clases peligrosas”, formadas por per-
sonas en situación variada de informalidad (Touraine, 
1988, p. 64) rodeando una clase media débil y una clase 
rica que vive en las áreas residenciales de la ciudad con 
un conjunto de servicios a su disposición.

En un artículo sobre Mumbai, Arjun Appadurai lla-
ma la atención sobre el tema del dinero como símbolo de 
la vida urbana en la ciudad, “city of cash” (Appadurai, 
2000). Appadurai observa que esas ciudades atraen más 
pobres de lo que pueden administrar y más capital que 
pueden absorber. Ofrecen la magia de la riqueza, de la 
celebridad del poder glamoroso de los medios de comu-
nicación. Al mismo tiempo, la ocupación es incierta, 
funcionan en economías subterráneas e ilegalismos, del 



418 Enrique Rodríguez Larreta

contrabando al tráfico, cuyas exactas dimensiones se 
desconocen, y la ciudadanía es una identidad cambiante 
y de contornos imprecisos.

Es una descripción de Mumbai, pero que en grandes lí-
neas coincide como descripción de Shangai, Pekin, Río de 
Janeiro, San Pablo, Ciudad de México, Lima, La Paz…

Una periodista de la revista The New Yorker (Guiller-
moprieto, 1994), escribió en el comienzo de los 90 varios 
ensayos sobre América Latina en lo cuales registra estas 
atmósferas de deseos de modernidad y de dinero. No son 
los pobres quienes se preocupan por la supervivencia; 
un resultado de la actual desarticulación económica del 
Perú, observa, es que:

todos los limeños han adquirido una obsesión por el dinero —no 
por la riqueza, o las finanzas o los negocios, sino por el dinero 
contante y sonante, de la misma manera que otras sociedades 
consumistas están obsesionadas por el sexo. 

El dinero vende y es omnipresente. Eso fue escrito 
durante el ajuste de Fujimori mientras los salarios de los 
empleados del Estado no eran pagos y el ajuste llevó al 
país a “precios japoneses con ingresos africanos”, como 
escribió un columnista de moda.

En México en los comienzos de la presidencia Salinas, la pa-
labra del momento era “modernidad” y aunque sea difícil de 
definir, hasta la gente del hogar de las rancheras en la plaza 
Garibaldi reconoce la presencia de esa ubicua modernidad 
en sus vidas. “La modernidad es lo que hace que el mariachi 
Guadalupe González, un hombre que se ufana de cumplir re-
gularmente con la obligación tradicional de pegarle a su mujer 
(extraña si no lo hago, explica), le dé la bienvenida al metro 



419La democracia profunda como problema epistemológico

que no le gusta a Jesús Rosas, otro mariachi. ‘Hay que mo-
dernizarse’, le advierte a Rosas, citando el imperativo actual.” 
(Guillermoprieto, 1996, p. 310.)

Las ciudades que son representadas en las telenove-
las de la Rede Globo, como Río de Janeiro, con barrios 
como Copacabana y Leblon, y lanzadas desde allí al 
país y al mundo como antes los paisajes brasileños en 
Pantanal y Cacao, transmiten imágenes de glamour, 
dinero y modernidad, que son consumidos por la po-
blación, facilitando la construcción de narrativas indi-
viduales y modelos morales. El melodrama televisivo se 
funde con la vida cotidiana cuando los personajes de 
Big Brother o Paraíso tropical circulan en el mundo 
de las celebridades y los modelos y actores definen 
tendencias de comportamiento. Un circuito sensual, de 
placer alimentado por dinero, es uno de los polos más 
evidentes de las grandes ciudades latinoamericanas, fo-
cos de encuentro de turistas y clases medias que tienen 
acceso a los restaurantes de moda, la vida nocturna y la 
diversión. Ciudades mediáticas altamente concentradas 
en las cuales la diversión tiene también su geografía. 
Los restaurantes, los bares, los cines quedan limitados a 
una franja estrecha de la ciudad.

En su libro La utopía arcaica, Mario Vargas Llosa 
observa que la reforma agraria de Velasco Alvarado 

hizo desaparecer el gamonalismo e instituciones aborrecibles 
como la servidumbre y el pongaje —servicios gratuitos al 
patrón— pero, a diferencia de lo que se pensaba, no mejoró la 
condición del campesinado. En cierto modo, la empeoró y con-



420 Enrique Rodríguez Larreta

tribuyó al empobrecimiento general del país y a sus consecuen-
cias: el déficit fiscal, el endeudamiento externo y la inflación. 
(Llosa, p. 327).

De ello ha resultado que hoy en día el Perú haya 
dejado en gran parte de ser aquella sociedad dual que 
describía el indigenismo.

En otras palabras, la presencia de esas identificaciones 
populares se encuentra en parte en la base de lo que se 
ha dado llamar populismo. Más que demandas insatisfe-
chas y simple demagogia o manipulación, el populismo 
se apoya en sociedades con vastos segmentos de la po-
blación excluidos en las cuales al líder (y al Estado) se le 
asigna un papel central de redistribución. Fenómeno mo-
derno, el neopopulismo es quizás también la reelabora-
ción de un imaginario integrador, y autoritario que tiene 
resonancias culturales profundas en muchas regiones de 
América Latina. En una esquela popular repartida en los 
ómnibus en el momento de la detención de Chávez antes 
de ser presidente, se parafrasea el padrenuestro “Nuestro 
Chávez que estás en prisión, Santificado sea tu nombre” 
etc. Es un indicio de resonancia cultural profunda en 
ciertas capas de la población y no simplemente una base 
de apoyo construida desde el Estado.

Inclusive en sociedades con una mayor presencia del 
Estado y más igualitarias desde el punto de vista econó-
mico, como Montevideo y Buenos Aires, las transfor-
maciones de la ciudad, la decadencia de ciertas áreas ur-
banas y la aparición de crecientes polos de marginalidad 
opuestos al área de prosperidad y consumo ostentoso se 



421La democracia profunda como problema epistemológico

han ido verificando en las últimas décadas. A diferencia 
del período alto de modernización nacional, el campo ha 
dejado de representar a una salida alternativa e idílica 
para las imágenes del futuro de los nuevos inmigrantes. 
La violencia de la ciudad, sus contrastes crecientes, no 
presenta una salida por la vía de una revuelta o una huí-
da. Frustraciones y expectativas de consumo, un sordo 
desencanto de la política y sobre todo las escasas alterna-
tivas de vastos sectores de la juventud urbana se vienen 
transformando en rasgos permanentes de las nuevas ciu-
dades latinoamericanas, inclusive en sociedades con una 
tradición de vida urbana relativamente más integrada, 
como Montevideo y Buenos Aires (Gorelik, 2004)

Georg Simmel escribió en La metrópolis y la vida 
mental que las metrópolis han sido siempre la sede de 
la economía monetaria debido a la importancia de los 
intercambios mercantiles en su funcionamiento.

Simmel destaca las nuevas formas de socialización y 
disciplina, puntualidad, rutinas, cálculos de expectativas 
requeridas por las nuevas formas de vida urbana. Mas allá 
de la validez sociológica plena que estas observaciones 
históricas de Simmel puedan tener para una economía 
postfordista y de servicios como es la contemporánea, en 
la cual lo cualitativo posee un nuevo valor, por lo menos 
en ciertas esferas, es interesante la contraposición comu-
nidad versus sociedad y los defectos morales atribuidos a 
las “metrópolis” porque tienen algunos puntos comunes 
con las observaciones etnográficas sobre las megalópolis 
contemporáneas en proceso de globalización.



422 Enrique Rodríguez Larreta

Ese proceso que Europa vivió en el siglo XIX (Eugen 
Weber, 1976) irrumpió en América Latina en las últimas 
décadas del siglo XX. La cultura del cálculo egoísta y 
el cruel pago al contado se complica en la economía 
contemporánea con las posibilidades del crédito y sus 
incertidumbres, que a la vez multiplica la circulación de 
dinero, que lleva a endeudamientos y altibajos bruscos 
en las economías personales.

Las metrópolis son el espacio de la libertad pero 
también el universo de la alienación de la vida auténtica 
e inmediata de las relaciones directas. En el ensayo de 
Simmel, el cálculo, la razón instrumental y los hábitos 
más centrados en los habitus intelectuales que en la 
inmediatez y las emociones se contraponen al habitante 
de la pequeña ciudad europea, organizada en torno a 
sentimientos y relaciones emocionales más estables. La 
crítica a la globalización en nombre de los valores de la 
comunidad y la identidad cultural es un tema presente en 
el debate contemporáneo.

Profundidad y complejidad democrática

Existe, de todas maneras, una cuestión de la demo-
cracia que la conversación sobre la profundidad permite 
poner en evidencia. La metáfora de la profundidad 
puede ser entendida en el sentido de complejidad. Hay 
un problema de la democracia central para la filosofía 
política y la historia social y política contemporánea. La 



423La democracia profunda como problema epistemológico

democracia no es simplemente un problema de extensión 
hacia arriba (democracia cosmopolita global) o hacia 
abajo (democracia profunda). Desde un punto de vista 
teórico, pueden distinguirse dos grandes modelos contra-
puestos de la democracia no necesariamente antagónicos 
pero con énfasis muy diferentes. El primero considera 
la democracia abstraída de su substancia social y cul-
tural en tanto modo de expresión de derechos y forma 
jurídica. Esa posición fuertemente normativa transforma 
el procedimiento democrático en un valor moral y una 
norma histórica de carácter universal. La democracia 
es un valor más que una experiencia histórica. De esa 
manera pasan a un segundo plano las contradicciones 
constitutivas de una sociedad democrática: entre sistema 
político y organización social, por ejemplo, entre Estado 
y cultura, entre economía y Estado. Todo el vasto tema 
de la antropología social del pueblo como categoría his-
tórica es dejado de lado. Se ha destacado críticamente 
que las teorías procedurales poseen su propia historia, 
que se vincula con obstáculos epistemológicos para com-
prender la “carne de la democracia”. Aparecen desde un 
punto de vista genealógico más como un “síntoma que 
como una solución” (Rosanvallon, 1998, p. 340). Desde 
el punto de vista político, la ideología procedural aparece 
muchas veces en toda la impotencia de una política de 
petición abstracta de principios, a veces formulada como 
una ideología de la ausencia: lo que nos falta para ser 



424 Enrique Rodríguez Larreta

democráticos en relación a un modelo central ideal. Los 
fundamentalismos democráticos a la George Bush, por 
ejemplo, llevan esa idea al nivel del planeta. La demo-
cracia es un valor a promover por la vía armada. En la 
práctica, la cultura de la democracia procedural adquie-
re muchas veces una forma declaratoria, invocada en 
las constituciones y que coexiste con el oportunismo y 
los compromisos de hecho inevitables en un ambiente 
condicionado por las deficiencias del régimen político, 
que impiden una democracia efectiva del fraude a la 
compra de votos y el nepotismo político. Extendida al 
mundo, esos conflictos y compromisos son aún más 
evidentes. Por eso la idea de un cosmopolitismo demo-
crático es paradójicamente una perspectiva crudamente 
etnocéntrica y provinciana que se apoya en una visión 
idealizada del propio régimen político. No hay mejor te-
rreno de observación para esos procesos que la historia 
de la política exterior norteamericana, particularmente 
en América Latina. La república imperial combina el 
moralismo con la Realpolitik y lanza todas sus guerras 
con buena conciencia democrática.

Otro enfoque teórico de la democracia ha sido pro-
puesto por Niklas Luhmann en su análisis sobre el fu-
turo de la democracia (Luhmann, 1999). Cáusticamente, 
Luhmann observa que si democracia rima con razón y 
libertad, emancipación en relación con toda forma de 
discriminación social, del hambre y de la opresión racis-
ta, sexista y religiosa, más aún con la paz y la felicidad 



425La democracia profunda como problema epistemológico

para siempre, entonces deberíamos reconocer un futuro 
terrible para la democracia. A su juicio, esa idea de de-
mocracia como panacea para todos los males obstruye 
las salidas en vez de presentar líneas de solución.

Para Luhmann, un camino para superar las paradojas 
de la democracia es delimitar conceptualmente su signi-
ficado. Descarta que la democracia sea simplemente la 
soberanía del pueblo por el pueblo, evitando de esa mane-
ra las aporías de una representación fatalmente dividida 
entre los calificados para tomar decisiones y los electores 
o todos los problemas del pueblo como voluntad fusiona-
da. Su estrategia analítica consiste en concentrarse en el 
sistema político y considerar la democracia como un tipo 
de codificación de la política que funciona a través de la 
distinción entre gobierno y oposición. Esto significa que 
los dos valores que definen el sistema político son esos 
dos valores de un código binario que en conjunto dan el 
significado de los sistemas políticos democráticos. Ese 
código posee la ventaja frente a otros sistemas políticos 
de resolver las paradojas del poder y del no-poder. La 
oposición en la democracia carece de poder de gobierno 
y por esa misma razón puede hacer valer “el poder de la 
falta de poder”. Por otra parte, esas dos funciones son 
solidarias en una totalidad escindida y por eso están en 
mejores condiciones de incorporar las contingencias 
y los altos umbrales de incertidumbre propios de la 
modernidad. En ese sentido, para volver brevemente a 
nuestra discusión del comienzo, la clarificación de un 



426 Enrique Rodríguez Larreta

grupo como único portavoz legítimo de la democracia 
profunda desequilibra inevitablemente el sistema, puesto 
que no reconoce a su oponente como legitimo en cuanto 
simplemente cumple una función imprescindible. Por 
el contrario, desde la oposición o desde el gobierno, la 
tentación de suprimirlo como innecesario o nocivo será 
muy fuerte. En el caso extremo del populismo radical, la 
oposición es vista como el enemigo y es siempre en los 
términos de la pareja schmittiana amigo/enemigo que se 
expresa el combate político.

En las sociedades que a grandes rasgos podemos 
llamar de “antiguo régimen”, el poder político se encon-
traba organizado de modo jerárquico o vertical, natural 
en una sociedad de estamentos, y legitimado en torno a 
un soporte teológico-cosmológico. En el caso francés, la 
revolución significó la apropiación del cuerpo del rey en 
tanto símbolo de soberanía. Francia, al contrario de In-
glaterra, desarrolló un idea patrimonial de la realeza. La 
soberanía pasó a ser considerada como propiedad única 
del rey. La estructura político-social de Francia bajo el 
antíguo régimen era un edificio formado por intereses 
particulares y baluartes de desigualdad en el cual el po-
der unificador era el poder patrimonialista de la realeza. 
Por ese motivo, el centro del análisis de Rousseau fue 
subordinar el particularismo del gobernante a la univer-
salidad de la ciudadanía. Con la Revolución Francesa de 
1789 se produce una expropiación total de la soberanía 
real y un momento de universalidad, con la instauración 
de la ciudadanía y la igualdad política y social.



427La democracia profunda como problema epistemológico

Esa situación no suprime el fondo político del racio-
nalismo de la Ilustración, que opera según una lógica de 
“Raison d’Etat”. Aquí residiría una tensión estructural 
de la genealogía, por ejemplo, de la política francesa, 
que, a diferencia de otras tradiciones políticas, heredó 
el proyecto racionalista de la Ilustración junto con la 
tradición revolucionaria de revuelta contra el poder real. 
En cambio, Inglaterra, a través del ciudadano propietario 
del siglo XVIII, paso más gradualmente al ciudadano 
elector, teniendo la noción de interés propio como crite-
rio de acción (Rosanvallon, 1998).

Otros países, como Inglaterra, Alemania, España, 
han seguido trayectorias diferentes en la construcción de 
sus democracias políticas. Es aún más marcadamente el 
caso de las repúblicas sudamericanas y del Brasil, que, 
aunque poseen regímenes formalmente democráticos 
desde hace más de cien años, han llegado a calificarse 
como regímenes democráticos muy recientemente y las 
pesadas deudas sociales condicionan el funcionamiento 
normal de sistemas políticos muy imperfectos (PNUD, 
2004; Guerra, 2001).

El modelo de TH Marshall, muy empleado por los 
analistas de la ciudadanía desde una perspectiva republi-
cana (Habermas, por ejemplo), que distingue un momen-
to de expansión de los derechos civiles con el liberalismo 
del siglo XVIII, derechos políticos en el siglo XX con el 
sufragio universal y por último los derechos sociales con 
la construcción del Estado del bienestar, pone su centro 



428 Enrique Rodríguez Larreta

en las instituciones y en ese sentido es útil como instru-
mento de análisis. Pero posee limitaciones tanto por la 
base geográfica de su modelo histórico —se encuentra 
demasiado referido a la trayectoria inglesa— como por 
su reduccionismo político, que lo lleva a subestimar el 
contexto económico y cultural de la ciudadanía.

Luhmann observa que la democracia como sistema 
político caracterizado por el código gobierno/oposición 
puede funcionar solamente en un tipo de sociedad mo-
derna que ya no se encuentra estructurada como una 
totalidad orgánica y que tiende a organizarse de manera 
horizontal por medio de subsistemas funcionales.

Al mismo tiempo, en este análisis tal situación im-
plica el reconocimiento de la pérdida de la centralidad 
del poder de la política como voluntad soberana suprema 
que representa la totalidad. Todo exceso gubernamental, 
en el sentido de pretender reorganizar a partir del gobier-
no el conjunto de la sociedad, entra en ruta de colisión 
con el principio democrático construido sobre el código 
gobierno/oposición, o sea, “debilidad de la fuerza del 
gobierno” y “fuerza de la debilidad de la oposición”.

La democracia es entonces no solamente un régimen 
político sino también una forma de sociedad. En éste 
punto, desde premisas diferentes, Luhmann coincide con 
la perspectiva de Tocqueville en sus clásicos análisis de 
La democracia en América. La democracia es una forma 
de sociedad que se funda en una nueva antropología. Es 
un régimen que acelera una tendencia histórica de modo 



429La democracia profunda como problema epistemológico

inédito, pero sobre todo es una experiencia y un proyec-
to que apunta hacia un nuevo horizonte social. Hay un 
Homo hierarchicus, que corresponde al tipo de sociedad 
de ancien régime, y hay también un Homo democrati-
cus, que nace con la modernidad y que Tocqueville pudo 
observar en estado experimental en el laboratorio ameri-
cano de la primera mitad del siglo XIX.

Según Tocqueville, los rasgos propios del contexto 
americano permiten que la igualdad de condiciones, 
motor de la democracia, se revele en toda su fuerza de 
hecho generador, determinando o modificando todos los 
aspectos de la vida social y política.

Como mencionamos antes en relación con el mundo 
contemporáneo, la sociedad democrática es posible a 
partir de ciertas transformaciones de la sociedad. A su 
vez, opera en un ambiente que es el de la modernidad 
en el cual otras estructuras complejas poseen su propia 
dinámica. Los movimientos altamente variables de la 
economía, por ejemplo, con sus elevados umbrales de 
incertidumbre y sus procesos de destrucción creadora, 
la innovación tecnológica/científica en constante proce-
sos de transformación, el constante corrimiento de los 
límites entre la naturaleza y la cultura, la ecología de 
los sistemas de comunicación, producen una opinión 
pública sujeta a rápídas variaciones atmosféricas y di-
versos pánicos y corridas. La información se distribuye 
en alta velocidad y por muchos canales. Los medios 
tecnológicos de obtención de la información son suma-



430 Enrique Rodríguez Larreta

mente sofisticados y amenazan constantemente a los 
representantes del poder. Al mismo tiempo, la posición 
de observador externo se incrementa debido al aumen-
to de las relaciones sociales indirectas. Así, al mismo 
tiempo que vivimos en una sociedad de acceso directo, 
o por lo menos de la ilusión del acceso directo, en la 
cual las relaciones sociales se vuelven más horizonta-
les, él mundo social se vuelve más opaco, instaurando 
la sospecha como una constante puesta en duda de la 
veracidad de la información. La incertidumbre y el 
riesgo se transforman en la condición de la vida social 
contemporánea (Beck, 2006).

La incertidumbre con respecto al futuro y la des-
confianza con respecto al saber técnico conducen a la 
preocupación constante con respecto al poder y sus de-
cisiones. Nos encontramos en parte en una situación de 
panóptico invertido, como observa Rosanvallon. De ahí 
que la organización de la desconfianza desde la sociedad 
civil y los medios de comunicación sean centrales a las 
democracias contemporáneas. Se desconfía del poder 
aunque se depende de sus decisiones. Es lo que se ob-
serva en los campos centrales de toma de decisión en 
la sociedad moderna: la economía, la experimentación 
científica de avanzada y las políticas de Estado, sobre 
todo en las que implican riesgos militares o sociales.

La epidemiología del escándalo político en la era glo-
bal es un índice de que estos procesos están ocurriendo 
en la mayoría de los Estados nacionales de todos los con-



431La democracia profunda como problema epistemológico

tinentes (Thompson, 2000). La política se individualiza 
y se encuentra sometida al escrutinio constante de los 
medios de comunicación, que disponen de recursos tec-
nológicos sofisticados para acceder a información. Los 
políticos deben vivir su lado celebridades para ser electos 
y mostrar su capital moral personal porque la crisis de 
las ideologías hace perder credibilidad a la mera afilia-
ción ideológica. Por supuesto, los contextos de tolerancia 
varían de país a país y no todas las sociedades condenan 
a partir de la misma escala de valores. El ambiente más o 
menos exitoso de la vida política radicaliza o modera la 
indignación moral. Pero escándalos políticos han pasado 
a formar parte de nuestro cotidiano, en Washington o en 
Buenos Aires, en Brasilia o en Paris. Su fenomenología 
permite entender muchos de los conflictos de la repre-
sentación política contemporánea.

En todo caso, el capitalismo o el cuasi capitalismo 
son nuestro presente, la democracia puede ser nuestro 
horizonte siempre y cuando enfrentemos esa experiencia 
reciente en toda su riqueza, asumiendo con rigor sus 
incertidumbres y sus conflictos. La democracia hoy en 
América Latina es un proyecto en construcción y un 
desafío intelectual.



432 Enrique Rodríguez Larreta

Bibliografía

Appadurai, Arjun (1996). Modernity at Large. Minnesota, Univer-
sity of Minnesota Press.

Beck, Ulrich (2006). La sociedad del riesgo. Hacia una nueva mo
dernidad. Buenos Aires, Paidós.

Carvalho, José Murilo (1995). Desenvolvimiento de la ciudadanía 
en el Brasil. México, Fondo de Cultura Económica.

Chatterjee, Partha (2004). The Politics of the Governed. New York, 
Columbia University.

García Linera, Alvaro (2004). “Democracia multicultural y comu-
nitaria”. En Tinkazos, n. 17, Noviembre, p. 7-77.

Guerra, François-Xavier (2001). Modernidad e independencias. 
Ensayos sobre las revoluciones hispánicas. Mexico, FCE.

Laclau, Ernesto (2005). La razón populista. Buenos Aires, FCE.
Lomnitz, Claudio (2001). Deep México, Silent México. Minnesota, 

University of Minnesota. 
Luhmann, Niklas (1999). Politique et complexité. Paris, Les Édi-

tions du Cerf.
Manent, Pierre (2006). Tocqueville et la nature de la démocratie. 

Paris, TEL-Gallimard.
Mazower, Mark (1998). Dark Continent. Europe´s Twentieth Cen-

tury. London, Pengui.
O’Donnell, Guillermo. PNUD.
Rosanvallon, Pierre (1992). Le sacré du citoyen. Paris, NRF-Gal-

limard.__________ (1998). Le peuple introuvable. Paris, NRF-Gallimard.__________ (2000). La démocratie inachevée. Histoire de la sou-
veraineté du peuple en France. Paris, NRF-Gallimard.

__________ (2006). La contre-démocratie. La politique à l’âge de 
la défiance. Paris, Seuil.

Rosenau, James (1990). Turbulence in World Politics. Princeton, 
Princeton University Press.

Said, Edward (1993). Culture and Imperialism. New York, Knopf.
Sunstein, Cass (2001). Republic.com. Princeton, Princeton Univer-

sity Press.
Thompson, John (2000). Political Scandal: Power and Visibility in 

the Media Age. London, Polity Press.


