Transvaluacion Cultural e
Conflicto de Civilizaciones






TEXTES DE REFERENCE

Transvaluacion Cultural e
Conflicto de Civilizaciones

Enrique Rodriguez Larreta

5

Academia
da Latinidade

Lisbonne, 2003



© Enrique Rodriguez Larreta

Publié par

Educam — Editora Universitaria Candido Mendes
Rua 12 de Margo, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordination Editoriale
Hamilton Magalhdes Neto

Révision

Luiz Carlos Palhares

Couverture

Paulo Verardo

Composition
Textos & Formas Ltda.
(21) 2516-7997

Académie de la latinité — Siége Amérique latine
Secrétariat général

Rua da Assembléia, 10, 42° andar, Centro, Rio de Janeiro
Tél.: 55.21.531-2310; Fax: 55.21.533-4782

Page WEB: www.alati.org

E-mail: alati@alati.org

Secrétariat exécutif a Paris
25 rue Chateau Landon 75010 Paris. Tél./Fax: 33.1.40.35.08.20

E-mail: nelson.vallejo-gomez@wanadoo.fr



Luego de los tragicos sucesos del 11 de Septiembre hemos
asistido a la reanimacion un intenso debate intelectual que a
estado de diverso modos centrado en torno a la cultura del
Islam en conexién con los valores y las vias del llamando
Occidente. En éste marco se a difundido en gran escala de a
través de los medios de comunicacion lo que puede caracte-
rizarse como un “orientalismo de masas”. Edward Said
acufio la nocion de orientalismo para designar el trabajo fi-
lologico e historico de representacion del oriental en mu-
chas escuelas de Estudios del Oriente que trabajaron a partir
del Archivo colonial. Esa representacion estereotipica del
“Otro de Occidente”, caracterizada por una diferente rela-
cion con la razon y la emocionalidad expresion en ultima
instancia de una mentalidad diferente e insondable estaria
presente segin Said en muchas de las grandes investigacio-
nes sobre el Islam producida en el Occidente.

Esa construccion del otro de la razén a estado profunda-
mente asociada a estructuras de poder colonial y neocoloni-
al y se encuentra en muchas obras cientificas y literarias que
tratan de lo Islamico. Por supuesto, también es cierto que
muchos de éstos estudios poseen dimensiones cognitivas
valiosas y a menudo incluyen una fascinacion auténtica con
su tema de investigacion como es el caso por ejemplo de un



6 Enrique Rodriguez Larreta

Maxine Rodinson, un Jacques Berque, o un Albert Hourani.
Negar el conjunto de éstas investigaciones es simplificar el
cuadro en un sentido inverso, suponiendo de modo reductor
un “Occidentalismo”, o sea, la reduccion de toda la produc-
cion intelectual de Occidente sobre ése tema a una misma
ley de formacion.

De todas maneras, es cierto que en la ola de debates pt-
blicos sobre el Islam reactivados por el 11 de Septiembre y
la situacion en la Palestina y Afganistan el estereotipo del
Oriental a servido en la cultura de masas y en el tratamiento
periodistico de esas crisis para identificar a un enemigo. Las
imagenes del fanatico, movido por impulsos irracionales
dispuesto a enfrentar el poder occidental por medio de una
violencia sin sentido se combina con explicaciones simplis-
ticamente “culturales” de los fracasos experimentados por
los proceso de modernizacion en diversas regiones del mun-
do en la cual la presencia del Islam es hegemonica. En éstas
explicaciones juegan un papel clave las categorias de mo-
derno y tradicional, secular/religioso, que a menudo se em-
plean como equivalentes referidas a Islam y Occidente.

Debe decirse que al mismo tiempo que se a extendido
¢éste orientalismo de masas sobre la discusion de éste tema
se a abierto un importante debate — ésta conferencia es una
de sus expresiones — y una creciente curiosidad por el cono-
cimiento de sociedades y culturas cuyo estudio estaba reser-
vado en general a un pequefio grupo de especialistas. Esto es
un indicio de la dialéctica peculiar de la cultura ptiblica en la
era de la globalizacion. El tema de éste ensayo debe situarse
en éste contexto. Es un esfuerzo de reflexion critica sobre lo
que se a dado en llamar, para emplear la expresion de un li-



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 7

bro influyente, el “clash de civilizaciones” — el topico del li-
bro de Samuel Huntington se a transformado en una gran
narrativa de una buena parte de las interpretaciones sobre el
Islam presentados por los medios de comunicacion en Occi-
dente. A veces, no en los términos exactos del libro de
Huntington, cuyas imprecisiones historicas notorias han
sido puestas de relieve.

Lo que me interesa examinar aqui es el grado en le que
el argumento cultural se a transformado en un escenario
central para explicar la actual situacion mundial, en particu-
lar en el mundo no-euroamericano, o sea, el masivo y multi-
forme Rest, que se diferencia del llamado West. La cultura —
y en muchos casos la cultura religiosa — a pasado a ocupar
una posicion explicativa clave en las interpretaciones del
mundo post-guerra fria hasta el punto que se podria decir
que surgido de las cenizas de los conflictos ideologicos del
pasado siglo una nueva ideologia de la cultura”, proyecto
que el mismo Samuel Huntington y otros han desarrollado
por ejemplo en el libro Culture Matters’ que vuelve aluga-
res comunes sobre la tradicion catdlica hispanoamericana.

Estas narrativas se difunden y se transforman en in-
fluyentes, paraddjicamente en el mismo momento que la
nocion de areas culturales, central en la organizacion acadé-
mica de los estudios del Tercer Mundo y las sociedades
no-modernas en la post-guerra se a visto mas y mas compro-
metidos por los procesos de globalizacion tanto en el terreno
de la interrelacién econdmica creciente entre las diversas
areas del mundo por la penetracion del capitalismo de turbi-
na de las nueva economia de las transacciones financieras
en tiempo real, sino también por la difusion creciente de for-



8 Enrique Rodriguez Larreta

mas e imagenes de comportamiento y consumo que se encu-
entran presentes en mayor o menor grado en todas las
grandes ciudades del mundo, de Nueva York a El Cairo, de
Paris a Rio de Janeiro y Teheran. Esto no significa, por su-
puesto, que el fondo cultural local expresado en formas de
vida y convicciones ético-religiosas no esté presente y, en
ciertos casos, pueda expresarse en formas de resistencias
defensivas al contacto con otras culturas. Pero hay que des-
tacar que es fondo tradicional local no es indiferente al con-
texto de interpenetracion, préstamo e intercambio con otras
tradiciones culturales. Dificilmente puede hablarse hoy de
situaciones al interior o al exterior de Estados nacionales o
grupos ¢étnicos. El mundo considerado cdmo un mosaico
formado por islas de cultura se a disuelto para siempre. El
fendmeno de la transculturacion es una parte decisiva de los
encuentros “civilizatorios” en la era de la globalizacion.
En ese contexto de profundas incertidumbre que carac-
teriza éste comienzo del siglo XXI, debido al ritmo acelera-
do de transformacion impuesto por el “capitalismo de
turbina”, el recurso a la estereotipizaciéon de fendmenos
complejos es una tentacidon constante. Asi, por ejemplo, la
nocion de “fundamentalismo” se a transformado en una me-
tafora que se superpone o se intercambia indistintamente en
el discurso publico con tradicionalismo, asociandose habi-
tualmente con practicas sociales reactivas y violentas. Por
€s0, es necesaria una actitud analitica critica que se aproxi-
me con cuidado y detalle al estudio de diferentes situaciones
en su contexto de aparicion para poner en cuestion muchas
de esas categorias. Un caso que se puede tomar como ejem-
plo es el del movimiento Taliban, que por razones conocidas



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 9

estuvo durante unos meses en ¢l foco del debate internacio-
nal, produciéndose en torno suyo rapidamente una abundan-
te literatura. Coémo observa Barbara Metcalf,

The Taliban identified themselves, however, as part of a Sunni
school of thought that had its origins in the late nineteenth century
colonial period of India's history, a school named after the small,
country town northeast of Delhi, Deoband, where the original ma-
drasa or seminary of the movement was founded in 1867. Many of
the Taliban had, indeed, studied in Deobandi schools, but one spo-
kesman for the movement in its final months went so far as to de-
clare ‘Every Afghan is a Deobandi’.’ This comment may be
disconcerting to those familiar with the school in its Indian envi-
ronment where its ulama — those learned in traditional subjects and
typically addressed as maulana — were not directly engaged in poli-
tics and were primarily occupied in teaching and providing both
practical and spiritual guidance to their followers. (The comment
might be disconcerting as well, moreover, since it was suggestive
of a regime shaped by ideals more than reality, given, for example,
the substantial Shi’a element in the Afghan population.)

Another movement linked to Deoband came to international atten-
tion at the same time, an a-political, quietest movement of internal
grassroots missionary renewal, the Tablighi Jama’at. It gained
some notoriety when it appeared that a young American who had
joined the Taliban first went to Pakistan through the encourage-
ment of a Tablighi Jama’at missionary.* This movement was intri-
guing, in part by the very fact that is was so little known, yet, with
no formal organization or paid staff, sustained networks of partici-
pants that stretched around the globe.

The variety of these movements is in itself instructive: clearly, all
Islamic activism is not alike, and each of these movements deser-
ves attention on its own.

Las politicas de éste tipo de movimientos son muy vari-
adas, a menudo modificandose pragmaticamente de acuer-



10 Enrique Rodriguez Larreta

do de lo que parece mds adecuado en cada contexto y
situacion. Inclusive, esos movimientos tradicionalistas a
menudo funcionan adecuadamente en el contexto de una so-
ciedad pluralista secular que permite el ejercicio de diverso
credos en su interior. Por otra parte, esos movimientos no
estan orientados meramente contra el Occidente. La evolu-
cion particular del movimiento taliban y su asociacion con
Osama Bin Laden y Al Quaeda se situa en circunstancias
historicas altamente especificas de Afganistan, destruida lu-
ego de anos de la ocupacion soviética y situada como espa-
cio de expansion para Pakistan, mucha mas que una logica
cultural neofundamentalista y mucho menos un choque en-
tre valores religiosos incompatibles inevitablemente orien-
tados hacia el exterminio mutuo. Con esto quiero llamar al
atencion sobre el peso relativo de la dimension religiosa en
éstos conflictos politicos.

Otro ejemplo a mencionar es el de Osama bin Laden y
Al Quaeda, muchos de cuyos integrantes provienen de la es-
cision de movimientos islamistas con vastos contactos con
Occidente, profesionales universitarios, conocedores de la
cultura occidental muy distantes de la educacion tradicional
de un ulama. La representacion en video y fotografias asi
como el estilo de sus formulaciones y discursos parecen alu-
dir a una esencia cultural pristina occidental de la cual Bin
Laden seria portador. En realidad es como una contraima-
gen de propaganda que proyecta sobre las pantallas occiden-
tales y muchas audiencias islamicas de un estereotipo del
Islam primordial que coincide con el imaginario orientalista
de Occidente. De nuevo parece que aqui, con su unién de so-
fisticada tecnologia, vastas conexiones financieras en los



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 11

Estados Unidos y Europa, con un cierto tipo de lectura del
Islam surgida en la peninsula &rabe, la cultura politica de Al
Quaeda se entiende mejor en la peculiar conjuncion contem-
poranea entre lo global y lo local. La politica hoy, pese a
moverse en escenarios transnacionales y produciendo pode-
rosos efectos mundiales, posee un caracter ain fuertemente
local/nacional.

El Estado nacional, reconfigurado e influyente en el es-
cenario mundial y en el mundo isldmico, es uno, entre mu-
chos de los puntos débiles del modelo culturalista. En el
caso de los movimientos isldmicos que han estado en el foco
de recientes debates, a pesar de sus discursos de tonos trans-
nacionales, en su mayor parte estan anclados por particulari-
dades nacionales. Sus politicas no escapan al marco del
Estado-nacion, si bien mantiene conexiones con movimien-
tos similares en otros paises como respaldo ideologico y lo-
gistico. Esta nacionalizacién del islamismo es evidente en
la mayor parte del Medio Oriente. Hamas desafia la OLP de
Arafat no con relacion a cuestiones doctrinarias principal-
mente sino por que, a su juicio, la OLP traiciona los intere-
ses del pueblo palestino. Turabi emplea el Islam cémo
herramienta para unificar Sudan islamizando los cristianos
del sur y los paganos. El movimiento Hezbullah en el Liba-
no a reformulado su programa en la direccion de la nacion
libanesa y establecido una relacion de trabajo con muchos
circulos cristianos. La organizacion de los hermanos musul-
manos definid sus posiciones en la época de la Guerra del
Golfo de acuerdo a lo que considero6 en cada caso el interés
nacional de su pais (apoyando la intervencidon americana en
el caso de la seccion de Kuwait, mientras que la seccion jor-



12 Enrique Rodriguez Larreta

dana manifestaba una radical oposicion [Roy, 1994]). Son
conocidos, por otra, parte los conflictos internos y la variada
red de alianzas que configuran entre Estados que se define
como relacionados con la cultura islamica. En la version
culturalista de Huntington, sin embargo, la dindmica de los
conflictos interetaticos se a desplazado a los choques civili-
zatorios: “La proxima guerra”, escribe, “si hay una, serd una
guerra entre civilizaciones”. Esa idea, “sostén poderoso de
lo que he llamado el ‘orientalismo de masas’, es un ejemplo
de la ideologia de la cultura” como clave explicativa de los
conflictos contemporaneos a escala mundial. Luego del 11
de septiembre, la dindmica de los procesos politicos interna-
cionales amenaza convertirla en una profecia que se cumple
a si misma.

En el plano teorico la ideologia del choque cultural se
inspira en una interpretacion de la identidad cultural conce-
bida como una totalidad organica, dotado de un nucleo ori-
ginal de sentido y distribuida en un territorio de manera
homogénea. Es un concepto que deriva de Herder y el ro-
manticismo aleman hasta Spengler. La perspectiva de Her-
der, sin embargo no excluye el universalismo y es
compatible con una idea de humanidad plural dentro de un
universalismo plural, fue radicalizada en el contexto de la
Primera Guerra Mundial, acentuando sus rasgos excluyen-
tes y delimitantes. Thomas Mann, en sus Reflexiones de un
Apolitico, fue uno de los principales articuladores de esa
reinvencion de la cultura alemana, integrada, orgéanica y po-
pulista (volkisch) contrapuesta a una civilizacioén latino-
francesa, aristocratizante y formalista (Le Roy Ladurie,
1997, p. 585).



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 13

En oposicion ese tipo de interpretacion de los conjuntos
civilizatorios o “culturales” — la nocion avenido siendo em-
pleada de manera intercambiable en el discurso publico —
que los consideran homogéneos, dominados por un signifi-
cado central que incluye en general una idea de particularis-
mo étnico y una nitida delimitacion con relacion a otras
unidades culturales. Este universo simbélico a cual se llama
“cultura” se encuentra asociado aun espacio bien delimita-
do, un “territorio”. Por supuesto, existen configuraciones
culturales que incluyen valores transmitidos y heredados
que define un angulo desde el cual se interpreta el mundo.
Cada una de éstas perspectivas culturales y su poder consis-
te en el mensaje sorprendente y el peculiar tono que ésta re-
velacion tiene el modo de ver el mundo. Recientemente, un
filésofo cémo Charles Taylor introdujo ese componente
cultural para pensar la posibilidad de una modernidad plural
en el contexto de la globalizacion:

In this sense, modernity is not a single wave. It would be better, as I
have suggested, to speak of alternative modernities, as the cultures
that emerge in the world to carry the institutional changes turn out
to differ in important ways from each other. Thus a japanese mo-
dernity, an Indian modernity, and various modulations of Islamic
modernity will probably enter alongside the gamut of western so-
cieties, which are also far form being uniform. (Taylor, 1999, p. 162.)

Con todo junto con los significados compartidos que es-
tan sujetos a una organizacion social y un proceso de distri-
bucion en clases, géneros y regiones por ejemplo asi como
al manejo por parte de diversos agentes sociales — entre los
cuales el Estado — que complican la idea de una cultura ho-
mogénea, hay que destacar la importancia de los intercam-



14 Enrique Rodriguez Larreta

bios en las lineas divisorias de los encuentros. Existe una
situacion de hibridismo e interrelaciones, caracterizada por
prestamos, panicos y dobles conciencias, antagonismos no-
excluyentes, proceso de imitacion y didlogos, como Fer-
nand Braudel escribi6 a propoésito de los traficos culturales
en el espacio mediterraneo en el siglo XVI, una época en la
cual la religion se encontraba en su apogeo y mantenia una
relacion privilegiada con la politica, lo cual no es el caso en
el sistema internacional contemporaneo: “Los hombres”,
dice Braudel, “pasaban yendo y viniendo, indiferentes a
fronteras, Estados y credos. Ellos eran mas conscientes de-
las necesidades del comercio y la navegacion, los azares de
al guerra y al pirateria, las oportunidades para la complici-
dad y aun la traicion de acuerdo a las circunstancias’’ (Brau-
del, vol. II, p. 759). Esa observacién de Braudel introduce
un reparo historico necesario a un discurso de conflictos en-
tre credos diversos e incompatibles, sugiriendo fronteras y
procesos de intercambio a través de fronteras porosas.
Escribiendo en América Latina, un continente caracterizado
por el mestizaje, no solamente racial de las poblaciones sino
también y principalmente cultural, esa perspectiva me pare-
ce imprescindible. La hibridacion es una categoria descrip-
tiva que se puede observar en fendmenos culturales
centrales como la religién — catolicismo, religiones afroa-
mericanas, la musica, el habitos de la vida social en general.
Pero también a dado lugar a una constante reflexion teorica
por parte de intelectuales de América Latina, como Gilberto
Freyre en Brasil, Fernando Ortiz en Cuba, Edouard Glissant
en Martinica y mas recientemente en México el argentino
Néstor Garcia Canclini.



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 15

Gilberto Freyre y Fernando Ortiz han subrayado sobre
todo el caracter creativo del encuentro cultural en los proce-
sos de transculturacion y emergencia de nuevos ethos mas
que la simple adaptacion y pérdida. Sus trabajos han puesto
en evidencia sobre todo la dimension de la diversidad y la ri-
queza de las combinaciones posibles en los procesos de
interaccion entre culturas, mostrando que elementos ori-
ginales y naturales en un espacio sociocultural son el resul-
tado muchas veces de préstamos distantes y sutiles adapta-
ciones.

Edouard Glissant, explorando creativamente la catego-
ria de raiz e introduciendo una perspectiva rizomatica de la
identidad, considerada como una energia eminentemente
movil caracterizada por la constante produccion de nuevas
relaciones. Por su parte, Néstor Garcia Canclini propone
desplazar el objeto de estudio de la identidad a la heteroge-
neidad y la hibridacion interculturales. En un contexto mun-
dial caracterizado por las modificaciones de la relacion
tiempo-espacio e interconectado por las mas diversas redes
de comunicacion, las sedimentaciones identitarias organiza-
das en conjuntos historicos mas o menos estables (etnias,
naciones, clases) se reestructuran en medio de conjuntos in-
terétnicos transclasistas y transnacionales.

En el caso de las identidades islamicas que he mencio-
nado, es bastante claro que la relativa nacionalizacion del is-
lamismo, las crisis en los proyectos de modernizacion de
tipo secularista junto con la formacion de nuevas didsporas
musulmanas en Europa y los Estados Unidos, facilitados
por las nuevas posibilidades tecnoldgicas creadas por la me-



16 Enrique Rodriguez Larreta

dia electronica, a favorecido el desarrollo de diversos tipos
de movimientos sociales que ciertos autores caracterizan
como “neofundamentalistas”.

Esa nueva tendencia del neofundamentalismo suprana-
cional es mas un resultado de la globalizacién contempora-
nea que del pasado islamico. Empleando dos lenguajes
internacionales (inglés y arabe) viajando en avion, estudian-
do, entrenando y trabajando en muchos paises diferentes,
comunicandose a través de la Internet y los teléfonos celula-
res, se piensan asimismo cémo “musulmanes” y no como ci-
udadanos de un pais concreto. (Vinculos locales profundos
por debajo del Estado — tribus, clanes, como en el caso de Al
Queda — se combinan ésa actividad de networking suprana-
cional y audiencias multilocales.)

La exploracion de lo intercultural desde la perspectiva
de lo hibrido abre camino para un vasto programa de inves-
tigacion para intelectuales criticos de activistas occidentales
y no-occidentales no dispuestos a dejarse atrapar por ldgicas
binarias Oriente-Occidente, Fe-Razon, Modernidad-Tradi-
cion, Religioso-Secular y las certezas confortables de las
identidades culturales vividas cémo naturales. El hibridis-
mo como categoria epistemologica es crucial para pensar la
cultura hoy mas alla de esencias intemporales. Abre espacio
para lo indeterminado y la creacion de lo nuevo en el proce-
so de traduccion cultural. Traduttore/traditore, la traicion al
original es un acto inevitable en el proceso de traduccion y
es mediante ese acto radicalmente situado en el tiempo el
modo de crecimiento en el cambio del el inmenso palimp-
sesto de la cultura humana.



Transvaluacion Cultural e Conflicto de Civilizaciones 17

Referencias Bibliograficas

Blank, Jonah (2001). Mullahs on the Mainframe. Islam and Mo-
dernity among the Daudi Bohras. Chicago, University of Chi-
cago Press.

Canclini, Nestor Garcia (1995). Hybrid Cultures,; Strategies for
Entering and Exiting Modernity. Minneapolis, University of
Minnesota Press.

Glissant Edouard (1991). Poétique de la Relation. Paris, Galli-
mard.

Huntington, Samuel (1996). The Clash of Civilizations and the
Remaking of the World Order. New Y ork, Simon&Shuster.

Kepel, Gilles (1991). La Revanche de Dieu. Paris, Ed du Seuil.

Le Roy Ladourie, Emmanuel (1997). Saint Simon ou le Systéeme de
la Cour. Paris, Fayard.

Maley William, ed. (1998). Fundamentalism Reborn? Afghanis-
tan and the Taliban. New York, New York University Press.

Metcalf, Barbara. “Tradicionalist Islamic Activism, Deoband,
Talighis and Talibs”. Annual Lecture. Leiden University,
Institute for the Study of the Islam, November 23 2001.

Roy, Olivier (1994). The Failure of Political Islam. Harvard Uni-
versity Press.

Said, Edward (1978). Orientalism. London, Routledge.



