
439

Agora et minorités

Bernard Bosredon

Introduction

Agora: place publique siège de l’assemblée du peuple, 
lieu de rencontre, de négociation et de discussion pour 
les commerçants et plus largement les citoyens de la cité. 
Voilà en gros ce que disent tous les dictionnaires. Cen-
tre de la vie sociale et politique de la cité, à mi-distan-
ce à Athènes de la porte de la ville qui peut ouvrir vers 
la Barbarie� et de l’Acropole habitée par les dieux, l’ago-
ra est, au centre d’une cité, un lieu d’hommes et de ci-
toyens. Métaphore possible de l’espace public démocra-
tique contemporain, l’agora nous rappelle qu’un lieu de 

�   Cf Isocrate, Panégyrique IV (cité en bibliographie).



440 Bernard Bosredon

civilisation doit être aussi un lieu de délibération politi-
que et de vie sociale, économique et culturelle.�

Mais comment réunir en un lieu unique de civilisa-
tion, l’ensemble des individus en capacité égale de dis-
cuter des objets concernant la vie de la cité à partir du 
moment où certains d’entre eux considèrent qu’ils sont 
porteurs d’une différence exigeant un traitement politi-
que spécifique? Comment faire fonctionner nos agoras 
d’aujourd’hui pour donner accès à des demandes persis-
tantes de reconnaissance en attente de réponse? Voire, 
comment organiser l’espace public démocratique pour 
que le législateur ne soit pas instrumentalisé au nom 
d’un groupe majoritaire ayant intérêt à faire taire ce be-
soin de reconnaissance plurielle?

Je me propose d’examiner d’abord pourquoi l’agora est 
aujourd’hui en question puis d’examiner ensuite de façon 
globale les nouvelles contraintes politiques induites par 
la diversité des besoins de reconnaissance telle que cette 
diversité est aujourd’hui portée par les minorités de tou-
te nature. Je terminerai enfin par quelques explorations 
empiriques du “phénomène minoritaire” en évoquant 
notamment la question linguistique, notamment en Eu-
rope. Celle-ci, qui a conçu une Convention-cadre pour la 
Protection des minorités nationales (ouverte à la signa-
ture depuis 1995), servira de terrain de manœuvre à cet-
te étape de la réflexion.

�   E. Morin (2008).



441Agora et minorités

1. L’agora en question

1.1. La question des minorités

La question des “minorités” est au cœur de cette in-
terrogation sur les défauts de nos arènes politiques. Cet-
te question est un véritable défi pour les démocraties 
contemporaines car seules les démocraties, de par la na-
ture de leur régime politique, se doivent de résoudre ce 
qui se présente sinon comme une aporie politique en 
tout cas comme une difficulté majeure: comment pen-
ser et vivre les différences en rapportant celles-ci à 
l’unité d’une condition politique moderne, c’est-à-dire 
démocratique? Comment penser et vivre sa condition 
d’homme et de citoyen lorsque les individus sont distri-
bués selon des registres culturels différents, selon des 
intérêts de groupe parfois contradictoires (en tout cas 
divers), selon des histoires et des identités spécifiques? 
Nos lois et nos enceintes délibératives démocratiques 
seraient-elles en panne? Ou présenteraient-elles des 
trous qui laisseraient échapper certains objets? Leur ta-
mis serait-il devenu trop large pour retenir une matière 
sociale devenue soudain trop fine?

1.2. La montée des reconnaissances spécifiques

L’idée chemine qu’en effet, au moment où la mondia-
lisation pousse ses feux, paradoxalement des identités 
nouvelles exigent d’être reconnues comme telles. Il se 
répand en plusieurs pays démocratiques — surtout peut-
être dans les pays démocratiques — que les lois ne ré-



442 Bernard Bosredon

pondent plus exactement à la diversité montante de si-
tuations humaines particulières et à leur demande de 
reconnaissance spécifique. Cette difficulté minorerait la 
variété de ce qui constitue dans leur épaisseur nouvelle 
les sociétés d’aujourd’hui et créerait en retour des inéga-
lités entre des groupes. Cette minorisation constitue les 
minorités. Populations migrantes pauvres et parfois har-
celées, poussées par l’espoir d’une vie meilleure ou as-
pirant simplement à la paix civile en difficulté perma-
nente d’intégration,� revivalismes religieux poussant sur 
les ruines de forums anciens et jouant leur partie, reven-
dications linguistiques faisant parfois renaître d’ancien-
nes blessures, questions de société mal traitées et mal ré-
glées en recherche permanente de solutions cumulatives 
sinon pérennes comme la formation, le problème du han-
dicap, la parité sexuelle, la mixité sociale etc., autant de 
nouveaux objets avec leurs “acteurs” ou interlocuteurs 
du champ social et politique dont nos assemblées doi-
vent intégrer les demandes souvent légitimes mais par-
fois aussi contradictoires.

�   Assimilation des immigrants et disparition des groupes mino-
ritaires sont des processus parallèles. “Dans les théories fonc-
tionnalistes, dominantes dans les années 50, la question centra-
le dans l’étude des groupes immigrés et minoritaires est celle de 
l’intégration, celle-ci étant définie comme le processus selon le-
quel une société peut absorber un nouvel élément sans compro-
mettre sa situation fodamentale” (Philippe Poutignat et Jocelyne 
Striff-Fenart, 1995).



443Agora et minorités

1.3. L’utopie citoyenne face à une réalité plurielle

Plus globalement et enveloppant le tout comme en 
écharpe, un bruit de fond persistant et montant, celui des 
mémoires et des cultures qui cherche à dire à chacun où 
est sa place spécifique dans les différents registres du 
territoire, de la tribu, de la fidélité à une mémoire, etc. 
Le multiculturalisme, c’est en effet l’homme situé au-
delà ou en-deçà du citoyen délibérant dans l’agora. Les 
minorités et la pluralité, c’est en mille lieux sa nouvelle 
condition. En contraste, l’utopie citoyenne c’est dans un 
grand nombre de pays encore aujourd’hui une concep-
tion qui considère l’homme comme l’homme d’un seul 
lieu, qui prend alors le nom de “citoyen” et qui, partout 
où la loi prévaut, s’adosse au socle des lois et des règles 
librement consenties. Les “droits de l’homme et du ci-
toyen”, les “droits humains” comme on le dit plus sou-
vent aujourd’hui, tiennent à distance et à égale distan-
ce d’abord ce qui prive chaque individu de sa capacité à 
délibérer en citoyen libre, d’autre part ce qui pourrait le 
priver de sa condition concrète d’homme toujours cultu-
rellement situé et qui aspire aujourd’hui à une recon-
naissance par les autres de cette “situation” particuliè-
re pourvu qu’elle ne contrevienne pas à ce qu’a établi le 
législateur. Cette conjonction ancienne, “homme” et “ci-
toyen”, repose finalement la question de l’unité sociale et 
politique du “vivre ensemble”.



444 Bernard Bosredon

2. Penser l’hétérogénéité de l’agora 
comme une tension entre espace 
public et espace multiculturel

2.1. Les temps heureux de la construction 

majoritaire d’un ensemble national

Il fut un temps, il y eut des lieux où les institutions 
publiques, les écoles, l’ensemble des services publiques 
étaient des machines à intégrer. En France, sans mécon-
naître pratiquement la diversité des individus et de leurs 
contextes mais sans vouloir pour autant accorder à cha-
cun un intérêt particulier, le “processus de francisation a 
continué à partir de la fin du siècle dernier par l’intégra-
tion de vagues successives d’immigrés”.� Elles contri-
buaient par leur action et dans leur fonctionnement à im-
primer en chacun l’idée que ce qu’il portait alors dans 
ses rapports avec l’institution était moins la propriété 
commune d’être un “citoyen” (après tout, c’était abstrait) 
mais plutôt celle d’une “aspiration commune” (ce qui est 
plus ressenti). On pouvait même y voir un véritable at-
tachement à ces appareils où l’individu pouvait certai-
nement par son truchement appréhender la structuration 

�   Edgar Morin (2008). Edgar Morin y voit un lien fort avec l’assi-
se donnée en France par les droits de l’homme: “La continuation 
de l’intégration des étrangers est un des aspects de la fidélité de 
la France à elle-même. Le ressourcement dans la République est 
le ressourcement dans le principe où l’identité française intro-
duit quasi génétiquement en elle-même l’idée universaliste des 
droits de l’homme” (p. 55).



445Agora et minorités

politique en profondeur de la société française à travers 
la puissance de ses institutions et de ses administrations. 
L’agora ainsi institutionnellement formatée au nom de 
la République était une fonderie où les différences is-
sues des immigrations nombreuses, les distinctions ré-
gionales, les variétés linguistiques n’avaient plus la for-
ce d’exister par elles-mêmes parce qu’elles avaient mieux 
à faire ensemble autrement. Ce qui reste est une diver-
sité communément acceptée, précisément un bien com-
mun et un patrimoine — comme en France, les vins et 
les fromages…

En prenant la question du “vivre ensemble” sous 
l’angle de la nation — de l’Etat-nation nous dirions 
aujourd’hui — dans son livre Qu’est-ce qu’une nation 
(1889), Renan nous rappelle que ce ne sont pas les spé-
cificités, les minorités, les traditions locales d’un en-
semble soumis aux mêmes lois qui fait l’unité d’une 
nation. C’est au contraire tout ce qui efface les concré-
tions des différences, naturelles ou culturelles soit dans 
les mots de l’époque: la “race”, la “langue”, la “reli-
gion”, les “intérêts” et la “géographie”!� Qu’est-ce qui 
fait une nation? une mémoire commune et la réaffirma-

�   A propos du rapport entre langue et nation Renan prend ses 
références dans la tradition humaniste occidentale: “Voyez les 
grands hommes de la Renaissance, ils n’étaient ni français, ni 
italiens, ni allemands. Ils avaient retrouvé, par leur commerce 
avec l’Antiquité, le secret de l’éducation véritable de l’esprit hu-
main, ils s’y dévouaient corps et âme. Comme ils firent bien!” 
Qu’est-ce qu’une action? (E. Renan, p. 25-6).



446 Bernard Bosredon

tion régulière d’une volonté de vivre ensemble. Dans 
le contexte du XIXème siècle c’est, je cite, “avoir fait 
de grandes choses ensemble, vouloir en faire encore, 
voilà les conditions essentielles pour être un peuple”. 
Dans le contexte du XXème, ce modèle qui inspire enco-
re sourdement les mentalités françaises prétend joindre 
des pôles contraires: celui de la diversité des hommes 
ou des solidarités d’une part, celui de l’unité citoyenne 
d’autre part. L’unité citoyenne, ce UN de l’espace po-
litique, c’est depuis 1789 la souveraineté qui réside es-
sentiellement dans la nation. Celle-ci n’est ni le peu-
ple, ni des paquets diversement rassemblés de citoyens 
mais comme l’écrit Nicolas Tenzer à propos du livre de 
Renan: “une représentation d’une communauté par un 
mot du langage qui n’a aucune portée juridique, ni en 
droit interne, ni en droit international”.�

2.2. La nation en question: l’hétérogénéité 

de la nouvelle agora

D’un côté et particulièrement dans certains lieux du 
monde ou dans certaines traditions historiques, s’est im-
posée l’idée qu’une  agora pensée comme un espace pu-
blic homogène et universaliste d’une part, une agora 
structurée par le grand appareil des lois voulues par la 
représentation démocratique nationale d’autre part, est le 
meilleur dispositif civil capable de faire vivre ensemble 
ce qui ressortit d’un autre espace celui-là, à savoir l’en-

�   Postface à Qu’est-ce qu’une nation? (E. Renan, p. 41).



447Agora et minorités

semble complexe des individus qui constituent un espa-
ce social, économique et culturel (ces catégories se re-
couvrant certainement) fait de différences, de diversité, 
de déterminations sociales variées et surtout porteurs de 
représentations collectives distinctes. Le UN de cet es-
pace public a donc partie liée avec le TOUT d’un espace 
concret, relatif et hétérogène d’individus qui ont “à faire” 
ensemble. On l’aura compris, en disant cela je suis peut-
être en France et dans quelques autres républiques ana-
logues. En tout cas, ce qui domine c’est la représentation 
de la démocratie à la française qui, par les lois et les ins-
titutions, vise l’intégration de citoyens (le UN de l’espa-
ce des lois républicaines) parfaitement différents les uns 
des autres en un TOUT, des citoyens “pris” dans des so-
lidarités de différentes natures, un TOUT quelque peu 
disparate construit par l’histoire (origines géographiques 
et ou ethniques, niveaux de vie, âge, sexe etc.). Ce UN 
et ce TOUT constitue le non-UN d’un “corps politique” 
complexe, hétérogène et, du coup, définissable comme 
un lieu de nécessaire déséquilibre ou rééquilibrage, un 
lieu de confrontations discursives plus que de commu-
nication, la communication présupposant déjà l’espoir 
de la concorde, l’attente du résultat. C’est la “nouvelle  
agora” avec ses minorités de toutes natures. Le titre de 
notre communication pointe donc l’utopie d’une agora 
à construire qui délimite nécessairement un espace pu-
blic ouvert à tous et capable d’accueillir ce qui le dési-
gne comme toujours insuffisant, je veux parler des mino-



448 Bernard Bosredon

rités. C’est cette tension structurelle qui caractérise cette 
nouvelle  agora.�

3. “Minorités”: un terme polysémique

3.1. “Minorités qualifiées”

Il existe une définition assez bien répandue� selon la-
quelle une “minorité nationale” désigne dans un Etat un 
groupe de personnes qui:

résident sur le territoire de l’Etat;
sont citoyens de cet Etat;
entretiennent des liens anciens et durables avec lui;
présentent des caractéristiques ethniques, culturel-
les, linguistiques, religieuses spécifiques;
constituent un ensemble représentatif par rapport au 
reste de la population tout en étant minoritaire;
ont la volonté de préserver ensemble leur identité 
commune, notamment leurs traditions, leur religion, 
leur culture et leur langue.

�   On retrouve cette tension et de cette exigence dans la préface 
à l’édition de 1990 de la 17e édition de l’Espace public de Jür-
gen Habermas: “Un espace public fonctionnant politiquement 
n’a pas seulement besoin des garanties offertes par les institu-
tions de l’Etat de droit, il dépend aussi du soutien de traditions 
culturelles, de modèles de socialisation, d’une culture politique 
propre à une population habituée à la liberté” (Jürgen Habermas, 
1997, p. XXXI).

�   Cf Recommandation 1201 adoptée le 1er février 1993 par l’As-
semblée parlementaire du Conseil de l’Europe.

a)
b)
c)
d)

e)

f)



449Agora et minorités

Mais les minorités sont de toute nature et “nationale” 
dans “minorité nationale” est un adjectif quelque peu ré-
ducteur.� Mieux vaut entrer par conséquent dans le détail 
des caractérisations.

Dans cette  agora à construire, minorité est un hypé-
ronyme capable de subsumer des “minorités qualifiées”. 
Si l’on écarte la question des minorités relatives au com-
bat politique fondée sur l’opposition “agir/parler” com-
me les “minorités agissantes” qui s’opposent à “majo-
rités silencieuses”, le concordancier établi à partir d’un 
seul numéro du journal français Le Monde10 nous rappel-
le que les minorités se constituent principalement

sur la base de la religion [“minorités chrétiennes”; 
“(…) appartient à la minorité alaouite (…)”, “(…) 
dont sa minorité juive (…)”];
sur la base de déterminations que l’on classera 
selon son point de vue comme nationale — si 
l’on peut faire correspondre le nom d’un pays 
sur le modèle serbe/Serbie — ou ethnique dans 
le cas contraire [“(…) laissant loin derrière de 

� La dénomination “minorité nationale” a la particularité d’être 
étrangement ambiguë. D’un côté, elle signifie “minorité appar-
tenant à une nation” (interprétation locative); d’un autre côté 
elle signifie “nationalité ayant la propriété d’être une nation” 
comme le Tibet aujourd’hui (interprétation qualifiante).

10 Le Monde du 24 mars 2008; En lexicographie, un concordancier 
est un index de mots présentés avec leur contexte. Les environ-
nements d’un terme permettent de construire entre autres choses 
la représentation des objets nommables par un terme.

a)

b)



450 Bernard Bosredon

faibles minorités serbe, tsigane, turque, goran et 
bosniaque (…)”; “(…) les Turkmènes, minorité 
originaire de Turquie, se plaignent des (…) du 
Kurdistan voisin (où vit également une minorité 
de cette même ethnie”)].

Le concordancier nous confronte par ailleurs à des 
formes de minorités caractérisées par des propriétés qui 
peuvent être distribuées dans les groupes précédents sur 
la base du phénotype ou du sexe, ces minorités pouvant 
être évoquées comme relevant de la catégorie globale de 
“minorité” [“(…) protéger les droits des minorités sexuel-
les et des minorités ethniques (…)”].

Il suit que la notion de minorité qui nous importe ici 
renvoie principalement soit à des groupes de nature eth-
nique, religieux, culturel, social voire linguistique d’une 
part, soit à des individus qui se reconnaissent comme 
partageant, avec beaucoup d’autres, des choix ou des 
caractères propres parfois distribuables sur les groupes 
précédents. On peut remarquer également que les caté-
gories peuvent se cumuler (“je suis kurde, ta langue n’est 
pas la mienne”). On observe enfin que le mot minorités 
est dans ce registre le plus souvent au pluriel alors que le 
mot majorité est lui toujours — mais comment pourrait-
il en être autrement? — toujours au singulier. Il suit que 
la majorité se conçoit naturellement dans l’UN de l’agora 
politique et qu’elle est aveugle à la pluralité des minori-
tés qui entrent pourtant dans ce TOUT social, politique, 



451Agora et minorités

culturel etc. qui fait la société. Il suit enfin que c’est bien 
la co-existence, voire la confrontation de minorités poli-
tiquement mal servies d’une part et d’une majorité politi-
que par définition légitime qui constituent ce non-UN de 
l’agora nouvelle. L’on constate aussi que le terme hype-
ronyme de minorité dont le sens général est présent dans 
tous les emplois qualifiés de minorité (minorité nationa-
le, minorité ethnique etc), renvoie à une difficulté sem-
blable pour les populations qui sont concernées: l’inca-
pacité de rejoindre des majorités qui ne peuvent partager 
leur volonté spécifique et néanmoins légitime. Or com-
me le dit Annah Arendt, le politique naît d’un agir en-
semble, dans l’action. Comment donner forme à une ac-
tion individuelle ou collective sans une volonté partagée 
qui la fait naître et la dirige?

3.2. Des droits de l’homme étendus

Il est clair que la balle est dans le camp du législa-
teur qui doit concevoir un dispositif régulateur capable 
de modéliser dans le cadre du UN des lois et des règles 
démocratiques (par définition valables pour tous) un 
système qui contraint la tendance hégémonique de tou-
te majorité dès lors qu’elle n’est jamais que la majorité 
d’un moment de sa propre histoire. En attendant que le 
législateur national fasse son travail, l’Europe rencon-
trait ce réel qui oblige à penser une  agora en mouve-
ment, consciente des possibilités d’intrumentalisation 
de ses propres lois. Elle a donc mis en place une conven-



452 Bernard Bosredon

tion-cadre qui, comme son nom l’indique, n’a pas force 
de loi. Cependant, elle peut servir pragmatiquement à 
mieux réguler les tensions entre les minorités nationa-
les et le reste de la population soumises toutes ensem-
ble aux mêmes lois. La dynamique du dispositif peut se 
décrire en deux temps. Le premier mouvement consis-
te à garantir que la protection des minorités nationales 
comme des personnes qui appartiennent à ces mino-
rités soit consubstantielle aux droits de l’homme. Une 
fois ce cliquet enclenché, une fois garantie également à 
chacun la possibilité de choisir librement d’être ou non 
traité comme appartenant à une minorité nationale, le 
mouvement suivant consiste à énoncer des dispositions 
plus spécifiques qui “formatent” en quelque sorte les 
solutions pratiques d’une co-existence pacifiée et sur-
tout d’une collaboration active.

Les parties contractantes s’engagent en effet à pro-
mouvoir une véritable égalité, à la fois pleine et effective, 
entre les minorités nationales et la majorité, à promou-
voir tout ce qui peut aider à conserver et à développer 
la culture des minorités nationales, ce qui implique des 
engagements en matière d’éducation, de langue, de li-
berté de conscience, de religion etc. Les parties contrac-
tantes s’engagent à garantir l’accès aux médias et à leur 
utilisation. Cela peut aller jusque dans le détail comme 
des recommandations orthographiques ou topographi-
ques. On mesure a contrario l’ampleur des marques in-
conscientes des cultures dominantes. Mais on mesure 



453Agora et minorités

aussi les difficultés à surmonter quand ces dispositions 
peuvent apparaître comme des machines qui permet-
tent de renforcer plus qu’elles ne les protège les iden-
tités culturelles. C’est particulièrement problématique 
dans des pays comme la France qui ont construit leur 
unité de très longue date. Des demandes de reconnais-
sance peu enracinées y relèvent d’un folklore sympa-
thique qui fleure bon aux yeux de certains la nostalgie, 
le bon vieux temps, la bergère et ses blancs moutons. 
D’autres demandes, grimaçantes celles-là, sont le signe 
d’un retour plus inquiétant des vieux mouvements poli-
tiques irrédentistes de libération nationale.11

4. Les langues à l’assaut du vieux monde

4.1. Le plurilinguisme moteur du multiculturalisme

Je voudrais terminer par quelques réflexions plus op-
timistes qui donnent à penser que l’agora moderne que 
nous appelons de nos vœux peut trouver dans la résolu-
tion de la Babel européenne l’expérience cruciale qui at-
testera de la résolution de l’aporie minorités/majorité po-
litique. Il n’y a rien de plus identitaire qu’une langue dont 
le poète sait qu’elle est un monde à soi seul, dont l’enfant 
se sert pour entrer précisément dans ce qu’il pense être le 
monde, dans laquelle les hommes se sentent comme chez 

11 Le communautarisme peut aussi être évidemment au rendez-
vous de ces affirmations identitaires, l’ethnisme se heurtant au 
projet d’autonomie sociale et individuelle des démocraties.



454 Bernard Bosredon

eux et en famille. Toute intrusion d’une autre langue dans 
un tel verrouillage de l’identité peut provoquer la guerre. 
Je voudrais rappeler ici que le multiculturel qui est pour 
une bonne part du multi-identitaire peut faire bon ména-
ge au sein d’une “espace politique de civilisation” pour-
vu que l’on accepte d’entrer dans une ère de l’échange et 
du partage non pas au sens marchand voire chrétien ou 
humaniste du terme mais au sens plus contemporain du 
clivage et du manque. Le partage ici est le partage de soi: 
je ne suis complet qu’avec une autre part qui n’est pas 
encore en moi mais qui doit le devenir, une autre part 
que je ne pressens même pas mais dont le besoin exis-
te et qui ne pourra venir précisément de ce qui n’est sur-
tout pas moi mais, peut-être (et sans assurance aucune) 
de l’expérience commune du multiple que je pourrai fai-
re grâce à d’autres radicalement différents. Je suis am-
puté aujourd’hui de ce que je serai demain. L’expérience 
d’une Europe multilingue est une chance unique à saisir. 
Pour cela, il faut transmuter le “multi-quelque chose” qui 
fait coexister à l’extérieur le multiple en un “pluri-quel-
que chose” qui fait coexister en soi des compétences et 
des expériences nouvelles. En d’autres termes, le défi est 
de faire de tout Européen et si possible, le plus tôt pos-
sible, de tout enfant d’Européen un citoyen (ou un futur 
citoyen), de la pluralité en lui donnant l’occasion d’une 
compétence linguistique plurilingue. Le multilinguisme 
c’est la coexistence de peuples parlant des langues dif-
férentes, c’est le renforcement possible des communau-



455Agora et minorités

tés et des identités, le trop plein de soi. Le plurilinguis-
me c’est la coexistence en chacun de langues différentes, 
de mondes différents; c’est le manque perpétuel et néces-
saire de l’autre.

4.2. Les idéologies linguistiques

Pour aller dans ce sens il faut évidemment casser les 
doxa bien établies qui constituent des idéologies lin-
guistiques dangereuses. D’abord, il est difficile de parler 
d’universel si l’on ne conçoit la formulation de celui-ci 
que dans une seule langue. De ce point de vue, la France 
et les Etats-Unis sont étrangement siamois dans leur pos-
ture universalisante et dans leur difficulté à faire coexis-
ter plusieurs langues chez un même locuteur. En effet, 
ces derniers qui ont inventé l’idéologie du melting pot ne 
semblent pas inclure la diversité linguistique dans le res-
pect des différences ethniques (contrairement au Canada 
par exemple mais surtout contrairement à l’Afrique du 
Sud). Quant à la France, elle a du mal à faire vivre des 
restes de langues de grande culture comme l’occitan ou 
le breton. Or l’on sait bien que le développement du plu-
rilinguisme et sa gestion dans le cadre d’une politique 
publique européenne peut jouer un rôle stratégique dans 
l’accueil des populations migrantes, le maintien de leur 
patrimoine linguistique, l’acculturation des Européens 
et leur sensibilsation à la valeur des langues parlées sur 
leur continent. De ce point de vue, l’Europe est un labo-
ratoire géant de la multiculturalité linguistique.



456 Bernard Bosredon

Pour le faire fonctionner, il faut dénoncer d’abord 
l’idéologie linguistique de l’inégalité des langues pa-
rallèle à l’idéologie de l’inégalité des cultures. L’idéolo-
gie linguistique spontanée prend naissance dans le sen-
timent des locuteurs et consiste à privilégier sa propre 
langue et sa propre culture comme l’on fait de son en-
vironnement social et affectif direct. Le sentiment peut 
s’exprimer de la façon suivante: ce que je dis, ce sont des 
mots; ce que j’entends d’une autre langue, ce sont des 
sons, voire des bruits… Au mieux puis-je concéder que 
c’est une langue imparfaite, incomplète que celle à la-
quelle je me confronte. On le voit, ethnocentrisme et par-
fois racisme inconscients rôdent et menacent notre com-
préhension du monde des signes. Les langues ne sont ni 
parfaites, ni imparfaites, ni douces, ni belles, ni diffici-
les à entendre: elles sont des langues tout simplement. 
En revanche, leur extinction est un désastre quasi écolo-
gique dans la mesure où c’est un morceau de civilisation 
et donc d’une histoire impossible à retrouver qui meurt 
avec elles. Les minorités linguistiques sont des avant-
gardes qu’il faut aider.

Il faut aussi venir à bout d’un autre réductionnisme: 
celui de la langue nationale. L’Europe est un ensemble 
de nations. Est-elle pour autant un regroupement de lan-
gues “patentées”, de langues “ayant pignon sur rue” au 
motif que ces langues auraient puissamment contribué 
à construire l’identité nationale de chaque pays euro-
péen? La langue nationale n’est jamais qu’une varié-



457Agora et minorités

té linguistique, une espèce politiquement utile comme 
certaines espèces animales ou végétales ont une effica-
cité certaine dans l’agriculture industrielle. Mais il faut 
conserver de façon vivante toutes les espèces à moins 
de courir le risque majeur d’un désastre écologique. 
Même chose pour les langues. Ajoutons que le partage 
des langues nationales conforte le sentiment d’appar-
tenir à une maison commune. Le plurilinguisme n’est 
plus alors un simple cosmopolitisme mais un ferment 
de multiculturalité, un facilitateur pour une  agora dy-
namique forte d’un déséquilibre permanent entre le dis-
positif des lois, règlements, recommandations et la di-
versité culturelle et sociale.

Je tordrai enfin le cou à l’idéologie linguistique 
économique. Aujourd’hui en effet l’économisme veut 
frayer la voie du politique et le reste doit suivre! Cet-
te paresse est mortifère. Dans le champ linguistique, 
cela se traduit par l’évocation du “coût” du multilinguis-
me humain. Cela prend la forme technico-pratique de 
tentatives basées sur l’idée qu’une variété linguistique 
pourrait servir de langue simplifiée pour une commu-
nication fonctionnelle du type: “à quelle heure est mon 
train? je vous dois combien?”. Cette idéologie est fon-
dée sur un principe d’économie et se propose de réduire 
les coûts d’un patrimoine trop riche pour être entretenu: 
coût d’apprentissage, coût de traduction ou d’interpréta-
tion… Elle inspire des politiques nationales qui visent à 
priviliégier le choix d’un seul idiome, homogène et com-



458 Bernard Bosredon

mun. Le marché rejoint par là un autre rêve idéaliste: ce-
lui de la langue universelle. Nous le voyons, cette forme 
d’universalité est celle d’un marché. Ce rêve d’unifica-
tion est celui d’un en-soi global où enfin, l’altérité radi-
cale à rechercher partout et toujours de façon têtue aura 
disparu. Comme pour les espèces vivantes, nous som-
mes ici aussi près d’un non-retour.12 L’homogénéisation 
linguistique en cours a déjà considérablement renforcé 
les processus hégémoniques; notamment, pour les lin-
guas francas, l’édition scientifique.

Dans ces conditions, l’éducation plurilingue devient 
une priorité citoyenne qui ne peut qu’aider au renforce-
ment d’un espace public ouvert et dynamique. Il ne s’agit 
pas de former des polyglottes mais d’amener les person-
nes à apprendre tout au long de leur vie personnelle et 
professionnelle. C’est non seulement faire œuvre d’un 
sens économique moderne ouvert aux questions d’envi-
ronnement et de patrimoine mais c’est aussi faciliter la 
culture du contact, la culture du partage des valeurs et 
des expériences humaines collectives.

Conclusion

Les minorités sont la mauvaise conscience des majo-
rités démocratiques. Elles ne devraient être que des di-
versités. Comment surmonter la contradiction majorité/
minorités? D’abord en considérant qu’il ne s’agit pas de 

12 Cf Roland Breton (2003).



459Agora et minorités

contradiction logique mais de contradiction dialectique 
et que le UN de l’espace public doit nécessairement se 
confronter avec le non-UN d’une  agora nouvelle tou-
jours déprise d’une partie de ses compétences. Le multi-
culturalisme nous aide car il force à sortir de soi. Encore 
faut-il que les sujets soient prêts à cela et se convainquent 
qu’ils doivent trouver ailleurs une nouvelle part d’eux-
mêmes. Dialogue des cultures? Pourquoi pas si c’est une 
métaphore utile. Mais rien ne remplacera les citoyens. 
Pour dialoguer il faut des locuteurs qui soient capables 
d’être à la fois quelque part, en eux-mêmes, mais ailleurs 
aussi dans un peu des autres avec lesquels ils discutent 
et sont en commerce. C’est pourquoi le multiculturalis-
me qui est l’âme des minorités ne peut avoir d’issue poli-
tique que dans le pluriculturel. La pluriculture c’est l’ap-
propriation par des individus et des groupes de plusieurs 
cultures, empêchant par là les réifications idiosyncrasi-
ques dangereuses, apportant une dynamique et une va-
riété vitales. Ce qui ne bouge pas dans ces conditions, 
c’est la forme unique de l’espace politique, cette forme a 
priori du vivre ensemble mais qui est plus un outil qu’un 
réceptacle. Ce qui bouge, c’est l’appropriation, par cha-
que individu de connaissances nouvelles, de goûts étran-
gers à son propre ethos.



460 Bernard Bosredon

Bibliographie

Breton, Roland (2003). Atlas des langues du monde. Paris, France, 
éditions Autrement.

Gilroy, Paul (1993). The Black Atlantic. Modernity and Double 
Consciousness. Verso publisher (2003, traduction française, 
éditions Kargo).

Habermas, Jürgen (1962). Strukturwandel der Öffentlichkeit. Her-
mann Luchterrhand Verlag, (traduction française, édition de 
1997, L’espace public, France, Payot).

Isocrate (2003). Panégyrique IV. Texte établi et traduit par G. Ma-
thieu et E. Brémond, 1938, Discours, Tome II. Paris, France, 
Les Belles lettres.

Jullien, François (2008). De l’universel, de l’uniforme, du commun 
et du dialogue entre les cultures. Paris, Fayard.

Morin, Edgar (2008). Pour une politique de civilisation. Paris, Ar-
léa.

Plasseraud, Yves (directeur) (2005). Atlas des minorités en Eu-
rope. Paris, éditions Autrement.

Poutignat, Philippe et Striff-Fenart, Jocelyne (1995). Théories de 
l’ethnicité. Paris, Presses universitaires de France.

Renan, Ernest [1997 (1869)]. Qu’est-ce qu’une nation?. Barcelone, 
éditions Mille et une nuits.

Taylor, Charles (1992). Multiculturalism and “the Politics of Re
cognition”. Princeton, Princeton University Press (traduction 
française de 1997, Paris, Flammarion).


