Agora et minorités

Bernard Bosredon

INTRODUCTION

Agora: place publique si¢ge de I'assemblée du peuple,
lieu de rencontre, de négociation et de discussion pour
les commergants et plus largement les citoyens de la cité.
Voila en gros ce que disent tous les dictionnaires. Cen-
tre de la vie sociale et politique de la cité, a mi-distan-
ce a Athénes de la porte de la ville qui peut ouvrir vers
la Barbarie' et de ’Acropole habitée par les dieux, I’ago-
ra est, au centre d’une cité, un lieu d’hommes et de ci-
toyens. Métaphore possible de I’espace public démocra-
tique contemporain, I’agora nous rappelle qu’un lieu de

1 Cflsocrate, Panégyrique IV (cité en bibliographie).

439



440 Bernard Bosredon

civilisation doit étre aussi un lieu de délibération politi-
que et de vie sociale, économique et culturelle.?

Mais comment réunir en un lieu unique de civilisa-
tion, 'ensemble des individus en capacité ¢égale de dis-
cuter des objets concernant la vie de la cité a partir du
moment ou certains d’entre eux considérent qu’ils sont
porteurs d’une différence exigeant un traitement politi-
que spécifique? Comment faire fonctionner nos agoras
d’aujourd’hui pour donner acces a des demandes persis-
tantes de reconnaissance en attente de réponse? Voire,
comment organiser I’espace public démocratique pour
que le législateur ne soit pas instrumentalisé au nom
d’un groupe majoritaire ayant intérét a faire taire ce be-
soin de reconnaissance plurielle?

Je me propose d’examiner d’abord pourquoi I’agora est
aujourd’hui en question puis d’examiner ensuite de facon
globale les nouvelles contraintes politiques induites par
la diversité des besoins de reconnaissance telle que cette
diversité est aujourd’hui portée par les minorités de tou-
te nature. Je terminerai enfin par quelques explorations
empiriques du “phénomene minoritaire” en évoquant
notamment la question linguistique, notamment en Eu-
rope. Celle-ci, qui a congu une Convention-cadre pour la
Protection des minorités nationales (ouverte a la signa-
ture depuis 1995), servira de terrain de manceuvre a cet-
te étape de la réflexion.

2 E. Morin (2008).



Agora et minorités 441

1. L'AGORA EN QUESTION
1.1. La question des minorités

La question des “minorités” est au cceur de cette in-
terrogation sur les défauts de nos arénes politiques. Cet-
te question est un véritable défi pour les démocraties
contemporaines car seules les démocraties, de par la na-
ture de leur régime politique, se doivent de résoudre ce
qui se présente sinon comme une aporie politique en
tout cas comme une difficulté majeure: comment pen-
ser et vivre les différences en rapportant celles-ci a
I'unité¢ d’'une condition politique moderne, c’est-a-dire
démocratique? Comment penser et vivre sa condition
d’homme et de citoyen lorsque les individus sont distri-
bués selon des registres culturels différents, selon des
intéréts de groupe parfois contradictoires (en tout cas
divers), selon des histoires et des identités spécifiques?
Nos lois et nos enceintes délibératives démocratiques
seraient-elles en panne? Ou présenteraient-elles des
trous qui laisseraient échapper certains objets? Leur ta-
mis serait-il devenu trop large pour retenir une maticre
sociale devenue soudain trop fine?

1.2. La montée des reconnaissances spécifiques

L’idée chemine qu’en effet, au moment ou la mondia-
lisation pousse ses feux, paradoxalement des identités
nouvelles exigent d’étre reconnues comme telles. 1l se
répand en plusieurs pays démocratiques — surtout peut-
étre dans les pays démocratiques — que les lois ne ré-



442 Bernard Bosredon

pondent plus exactement a la diversité montante de si-
tuations humaines particulieres et a leur demande de
reconnaissance spécifique. Cette difficult¢ minorerait la
variété de ce qui constitue dans leur épaisseur nouvelle
les sociétés d’aujourd’hui et créerait en retour des inéga-
lités entre des groupes. Cette minorisation constitue les
minorités. Populations migrantes pauvres et parfois har-
celées, poussées par I’'espoir d’'une vie meilleure ou as-
pirant simplement a la paix civile en difficulté perma-
nente d’intégration,’ revivalismes religieux poussant sur
les ruines de forums anciens et jouant leur partie, reven-
dications linguistiques faisant parfois renaitre d’ancien-
nes blessures, questions de société mal traitées et mal ré-
glées en recherche permanente de solutions cumulatives
sinon pérennes comme la formation, le probléme du han-
dicap, la parité sexuelle, la mixité sociale etc., autant de
nouveaux objets avec leurs “acteurs” ou interlocuteurs
du champ social et politique dont nos assemblées doi-
vent intégrer les demandes souvent légitimes mais par-
fois aussi contradictoires.

3 Assimilation des immigrants et disparition des groupes mino-
ritaires sont des processus paralléles. “Dans les théories fonc-
tionnalistes, dominantes dans les années 50, la question centra-
le dans I’étude des groupes immigrés et minoritaires est celle de
I'intégration, celle-ci étant définie comme le processus selon le-
quel une société peut absorber un nouvel élément sans compro-
mettre sa situation fodamentale” (Philippe Poutignat et Jocelyne
Striff-Fenart, 1995).



Agora et minorités 443

1.3. L’utopie citoyenne face a une réalité plurielle

Plus globalement et enveloppant le tout comme en
¢charpe, un bruit de fond persistant et montant, celui des
mémoires et des cultures qui cherche a dire a chacun ou
est sa place spécifique dans les différents registres du
territoire, de la tribu, de la fidélité a une mémoire, etc.
Le multiculturalisme, c’est en effet [’homme situé au-
dela ou en-deca du citoyen délibérant dans I’agora. Les
minorités et la pluralité, c’est en mille lieux sa nouvelle
condition. En contraste, I'utopie citoyenne c’est dans un
grand nombre de pays encore aujourd’hui une concep-
tion qui considére I’homme comme ’homme d’un seul
lieu, qui prend alors le nom de “citoyen” et qui, partout
ou la loi prévaut, s’adosse au socle des lois et des régles
librement consenties. Les “droits de I’homme et du ci-
toyen”, les “droits humains” comme on le dit plus sou-
vent aujourd’hui, tiennent a distance et a égale distan-
ce d’abord ce qui prive chaque individu de sa capacité a
délibérer en citoyen libre, d’autre part ce qui pourrait le
priver de sa condition concréte d’homme toujours cultu-
rellement situé et qui aspire aujourd’hui a une recon-
naissance par les autres de cette “situation” particulie-
re pourvu qu’elle ne contrevienne pas a ce qu’a établi le
législateur. Cette conjonction ancienne, “homme” et “ci-
toyen”, repose finalement la question de I'unité sociale et
politique du “vivre ensemble”.



444 Bernard Bosredon

2. PENSER L'"HETEROGENEITE DE L'AGORA
COMME UNE TENSION ENTRE ESPACE
PUBLIC ET ESPACE MULTICULTUREL

2.1. Les temps heureux de la construction
majoritaire d’'un ensemble national

Il fut un temps, il y eut des lieux ou les institutions
publiques, les écoles, ’ensemble des services publiques
¢taient des machines a intégrer. En France, sans mécon-
naitre pratiquement la diversité des individus et de leurs
contextes mais sans vouloir pour autant accorder a cha-
cun un intérét particulier, le “processus de francisation a
continué a partir de la fin du siécle dernier par I'intégra-
tion de vagues successives d’immigrés”.* Elles contri-
buaient par leur action et dans leur fonctionnement a im-
primer en chacun I'idée que ce qu’il portait alors dans
ses rapports avec I'institution était moins la propriété
commune d’étre un “citoyen” (apres tout, c’était abstrait)
mais plutdt celle d’une “aspiration commune” (ce qui est
plus ressenti). On pouvait méme y voir un véritable at-
tachement a ces appareils ou I'individu pouvait certai-
nement par son truchement appréhender la structuration

4 Edgar Morin (2008). Edgar Morin y voit un lien fort avec 1’assi-
se donnée en France par les droits de I’homme: “La continuation
de I'intégration des étrangers est un des aspects de la fidélité de
la France a elle-méme. Le ressourcement dans la République est
le ressourcement dans le principe ou I'identité frangaise intro-
duit quasi génétiquement en elle-méme 1’idée universaliste des
droits de I’homme” (p. 55).



Agora et minorités 445

politique en profondeur de la société francaise a travers
la puissance de ses institutions et de ses administrations.
L’agora ainsi institutionnellement formatée au nom de
la République était une fonderie ou les différences is-
sues des immigrations nombreuses, les distinctions ré-
gionales, les variétés linguistiques n’avaient plus la for-
ce d’exister par elles-mémes parce qu’elles avaient mieux
a faire ensemble autrement. Ce qui reste est une diver-
sité communément acceptée, précisément un bien com-
mun et un patrimoine — comme en France, les vins et
les fromages...

En prenant la question du “vivre ensemble” sous
I’angle de la nation — de I’Etat-nation nous dirions
aujourd’hui — dans son livre Qu'est-ce qu’'une nation
(1889), Renan nous rappelle que ce ne sont pas les spé-
cificités, les minorités, les traditions locales d’un en-
semble soumis aux mémes lois qui fait I'unité d’une
nation. C’est au contraire tout ce qui efface les concré-
tions des différences, naturelles ou culturelles soit dans
les mots de I’époque: la “race”, la “langue”, la “reli-
gion”, les “intéréts” et la “géographie”!® Qu’est-ce qui
fait une nation? une mémoire commune et la réaffirma-

5 A propos du rapport entre langue et nation Renan prend ses
références dans la tradition humaniste occidentale: “Voyez les
grands hommes de la Renaissance, ils n’étaient ni francais, ni
italiens, ni allemands. IIs avaient retrouvé, par leur commerce
avec ’Antiquité, le secret de I’éducation véritable de ’esprit hu-
main, ils s’y dévouaient corps et ame. Comme ils firent bien!”
Qu’est-ce qu’'une action? (E. Renan, p. 25-6).



446 Bernard Bosredon

tion régulicre d’'une volonté de vivre ensemble. Dans
le contexte du XIX®™ si¢cle c’est, je cite, “avoir fait
de grandes choses ensemble, vouloir en faire encore,
voila les conditions essentielles pour étre un peuple”.
Dans le contexte du XX®™, ce modéle qui inspire enco-
re sourdement les mentalités francaises prétend joindre
des poles contraires: celui de la diversité des hommes
ou des solidarités d’une part, celui de I'unité citoyenne
d’autre part. L'unité citoyenne, ce UN de ’espace po-
litique, c’est depuis 1789 la souveraineté qui réside es-
sentiellement dans la nation. Celle-ci n’est ni le peu-
ple, ni des paquets diversement rassemblés de citoyens
mais comme ’écrit Nicolas Tenzer a propos du livre de
Renan: “une représentation d’'une communauté par un
mot du langage qui n’a aucune portée juridique, ni en
droit interne, ni en droit international”.®

2.2. La nation en question: I’hétérogénéité
de la nouvelle agora

D’un coété et particulierement dans certains lieux du
monde ou dans certaines traditions historiques, s’est im-
posée I'idée qu'une agora pensée comme un espace pu-
blic homogeéne et universaliste d’une part, une agora
structurée par le grand appareil des lois voulues par la
représentation démocratique nationale d’autre part, est le
meilleur dispositif civil capable de faire vivre ensemble
ce qui ressortit d’un autre espace celui-la, a savoir I’en-

6 Postface a Qu'est-ce qu'une nation? (E. Renan, p. 41).



Agora et minorités 447

semble complexe des individus qui constituent un espa-
ce social, économique et culturel (ces catégories se re-
couvrant certainement) fait de différences, de diversité,
de déterminations sociales variées et surtout porteurs de
représentations collectives distinctes. Le UN de cet es-
pace public a donc partie liée avec le TOUT d’un espace
concret, relatif et hétérogene d’individus qui ont “a faire”
ensemble. On 'aura compris, en disant cela je suis peut-
étre en France et dans quelques autres républiques ana-
logues. En tout cas, ce qui domine c’est la représentation
de la démocratie a la frangaise qui, par les lois et les ins-
titutions, vise I'intégration de citoyens (le UN de I’espa-
ce des lois républicaines) parfaitement différents les uns
des autres en un TOUT, des citoyens “pris” dans des so-
lidarités de différentes natures, un TOUT quelque peu
disparate construit par I’histoire (origines géographiques
et ou ethniques, niveaux de vie, age, sexe etc.). Ce UN
et ce TOUT constitue le non-UN d’un “corps politique”
complexe, hétérogene et, du coup, définissable comme
un lieu de nécessaire déséquilibre ou rééquilibrage, un
lieu de confrontations discursives plus que de commu-
nication, la communication présupposant déja l’espoir
de la concorde, l'attente du résultat. C’est la “nouvelle
agora” avec ses minorités de toutes natures. Le titre de
notre communication pointe donc I'utopie d’une agora
a construire qui délimite nécessairement un espace pu-
blic ouvert a tous et capable d’accueillir ce qui le dési-
gne comme toujours insuffisant, je veux parler des mino-



448 Bernard Bosredon
rités. C’est cette tension structurelle qui caractérise cette
nouvelle agora.’

”,

3. "MINORITES"”: UN TERME POLYSEMIQUE
3.1. "Minorités qualifiées”

I1 existe une définition assez bien répandue® selon la-
quelle une “minorité nationale” désigne dans un Etat un
groupe de personnes qui:

a) résident sur le territoire de I’Etat;

b) sont citoyens de cet Etat;

¢) entretiennent des liens anciens et durables avec lui;

d) présentent des caractéristiques ethniques, culturel-
les, linguistiques, religieuses spécifiques;

e) constituent un ensemble représentatif par rapport au
reste de la population tout en étant minoritaire;

f) ont la volonté de préserver ensemble leur identité
commune, notamment leurs traditions, leur religion,
leur culture et leur langue.

7 On retrouve cette tension et de cette exigence dans la préface
a I’édition de 1990 de la 17¢ édition de [’Espace public de Jiir-
gen Habermas: “Un espace public fonctionnant politiquement
n’a pas seulement besoin des garanties offertes par les institu-
tions de I’Etat de droit, il dépend aussi du soutien de traditions
culturelles, de modéles de socialisation, d’une culture politique
propre a une population habituée a la liberté” (Jiirgen Habermas,
1997, p. XXXI).

8 Cf Recommandation 1201 adoptée le 1° février 1993 par I’As-
semblée parlementaire du Conseil de I’Europe.



Agora et minorités 449

Mais les minorités sont de toute nature et “nationale”
dans “minorité nationale” est un adjectif quelque peu ré-
ducteur.’ Mieux vaut entrer par conséquent dans le détail
des caractérisations.

Dans cette agora a construire, minorité est un hypé-
ronyme capable de subsumer des “minorités qualifiées”.
Si I’on écarte la question des minorités relatives au com-
bat politique fondée sur 'opposition “agir/parler” com-
me les “minorités agissantes” qui s’opposent a “majo-
rités silencieuses”, le concordancier établi a partir d’'un
seul numéro du journal frangais Le Monde'® nous rappel-
le que les minorités se constituent principalement

a) sur la base de la religion [“minorités chrétiennes™;
“(...) appartient a la minorité alaouite (...)”, “(...)
dont sa minorité juive (...)"];

b) sur la base de déterminations que l'on classera
selon son point de vue comme nationale — si
I’on peut faire correspondre le nom d’un pays
sur le mode¢le serbe/Serbie — ou ethnique dans
le cas contraire [“(...) laissant loin derriére de

9 La dénomination “minorité nationale” a la particularité d’étre
étrangement ambigué. D un coté, elle signifie “minorité appar-
tenant a une nation” (interprétation locative); d’un autre co6té
elle signifie “nationalité ayant la propriété d’étre une nation”
comme le Tibet aujourd’hui (interprétation qualifiante).

10 Le Monde du 24 mars 2008; En lexicographie, un concordancier
est un index de mots présentés avec leur contexte. Les environ-
nements d’un terme permettent de construire entre autres choses
la représentation des objets nommables par un terme.



450 Bernard Bosredon

faibles minorités serbe, tsigane, turque, goran et
bosniaque (...)”; “(...) les Turkménes, minorité
originaire de Turquie, se plaignent des (...) du
Kurdistan voisin (ou vit également une minorité
de cette méme ethnie”)].

Le concordancier nous confronte par ailleurs a des
formes de minorités caractérisées par des propriétés qui
peuvent étre distribuées dans les groupes précédents sur
la base du phénotype ou du sexe, ces minorités pouvant
étre évoquées comme relevant de la catégorie globale de
“minorité” [“(...) protéger les droits des minorités sexuel-
les et des minorités ethniques (...)"].

I1 suit que la notion de minorité qui nous importe ici
renvoie principalement soit a des groupes de nature eth-
nique, religieux, culturel, social voire linguistique d’une
part, soit a des individus qui se reconnaissent comme
partageant, avec beaucoup d’autres, des choix ou des
caracteres propres parfois distribuables sur les groupes
précédents. On peut remarquer également que les caté-
gories peuvent se cumuler (“je suis kurde, ta langue n’est
pas la mienne”). On observe enfin que le mot minorités
est dans ce registre le plus souvent au pluriel alors que le
mot majorité est lui toujours — mais comment pourrait-
il en étre autrement? — toujours au singulier. II suit que
la majorité se congoit naturellement dans I’'UN de I’agora
politique et qu’elle est aveugle a la pluralité¢ des minori-
tés qui entrent pourtant dans ce TOUT social, politique,



Agora et minorités 451

culturel etc. qui fait la société. Il suit enfin que c’est bien
la co-existence, voire la confrontation de minorités poli-
tiquement mal servies d’une part et d’'une majorité politi-
que par définition légitime qui constituent ce non-UN de
I’agora nouvelle. L'on constate aussi que le terme hype-
ronyme de minorité dont le sens général est présent dans
tous les emplois qualifiés de minorité (minorité nationa-
le, minorité ethnique etc), renvoie a une difficulté sem-
blable pour les populations qui sont concernées: I'inca-
pacité de rejoindre des majorités qui ne peuvent partager
leur volonté spécifique et néanmoins légitime. Or com-
me le dit Annah Arendt, le politique nait d’un agir en-
semble, dans I’action. Comment donner forme a une ac-
tion individuelle ou collective sans une volonté partagée
qui la fait naitre et la dirige?

3.2. Des droits de ’lhomme étendus

Il est clair que la balle est dans le camp du législa-
teur qui doit concevoir un dispositif régulateur capable
de mod¢liser dans le cadre du UN des lois et des regles
démocratiques (par définition valables pour tous) un
systéme qui contraint la tendance hégémonique de tou-
te majorité dés lors qu’elle n’est jamais que la majorité
d’un moment de sa propre histoire. En attendant que le
législateur national fasse son travail, I’Europe rencon-
trait ce réel qui oblige a penser une agora en mouve-
ment, consciente des possibilités d’intrumentalisation
de ses propres lois. Elle a donc mis en place une conven-



452 Bernard Bosredon

tion-cadre qui, comme son nom I'indique, n’a pas force
de loi. Cependant, elle peut servir pragmatiquement a
mieux réguler les tensions entre les minorités nationa-
les et le reste de la population soumises toutes ensem-
ble aux mémes lois. La dynamique du dispositif peut se
décrire en deux temps. Le premier mouvement consis-
te a garantir que la protection des minorités nationales
comme des personnes qui appartiennent & ces mino-
rités soit consubstantielle aux droits de ’homme. Une
fois ce cliquet enclenché, une fois garantie également a
chacun la possibilité de choisir librement d’étre ou non
traité comme appartenant a une minorité nationale, le
mouvement suivant consiste a énoncer des dispositions
plus spécifiques qui “formatent” en quelque sorte les
solutions pratiques d’une co-existence pacifiée et sur-
tout d’une collaboration active.

Les parties contractantes s’engagent en effet a pro-
mouvoir une véritable égalité, a la fois pleine et effective,
entre les minorités nationales et la majorité, a promou-
voir tout ce qui peut aider a conserver et a développer
la culture des minorités nationales, ce qui implique des
engagements en matiére d’é¢ducation, de langue, de li-
berté de conscience, de religion etc. Les parties contrac-
tantes s’engagent a garantir I’acces aux médias et a leur
utilisation. Cela peut aller jusque dans le détail comme
des recommandations orthographiques ou topographi-
ques. On mesure a contrario 'ampleur des marques in-
conscientes des cultures dominantes. Mais on mesure



Agora et minorités 453

aussi les difficultés a surmonter quand ces dispositions
peuvent apparaitre comme des machines qui permet-
tent de renforcer plus qu’elles ne les protege les iden-
tités culturelles. C’est particulierement problématique
dans des pays comme la France qui ont construit leur
unité de treés longue date. Des demandes de reconnais-
sance peu enracinées y relévent d’un folklore sympa-
thique qui fleure bon aux yeux de certains la nostalgie,
le bon vieux temps, la bergére et ses blancs moutons.
D’autres demandes, grimacantes celles-1a, sont le signe
d’un retour plus inquiétant des vieux mouvements poli-
tiques irrédentistes de libération nationale.'

4. LEs LANGUES A L'ASSAUT DU VIEUX MONDE
4.1. Le plurilinguisme moteur du multiculturalisme

Je voudrais terminer par quelques réflexions plus op-
timistes qui donnent a penser que I’agora moderne que
nous appelons de nos veeux peut trouver dans la résolu-
tion de la Babel européenne I’expérience cruciale qui at-
testera de la résolution de ’aporie minorités/majorité po-
litique. 11 n’y arien de plus identitaire qu’une langue dont
le poéte sait qu’elle est un monde a soi seul, dont I’enfant
se sert pour entrer précisément dans ce qu’il pense étre le
monde, dans laquelle les hommes se sentent comme chez

11 Le communautarisme peut aussi étre évidemment au rendez-
vous de ces affirmations identitaires, I’ethnisme se heurtant au
projet d’autonomie sociale et individuelle des démocraties.



454 Bernard Bosredon

eux et en famille. Toute intrusion d’une autre langue dans
un tel verrouillage de I'identité peut provoquer la guerre.
Je voudrais rappeler ici que le multiculturel qui est pour
une bonne part du multi-identitaire peut faire bon ména-
ge au sein d’une “espace politique de civilisation” pour-
vu que 'on accepte d’entrer dans une ere de I’échange et
du partage non pas au sens marchand voire chrétien ou
humaniste du terme mais au sens plus contemporain du
clivage et du manque. Le partage ici est le partage de soi:
je ne suis complet qu'avec une autre part qui n’est pas
encore en moi mais qui doit le devenir, une autre part
que je ne pressens méme pas mais dont le besoin exis-
te et qui ne pourra venir précisément de ce qui n’est sur-
tout pas moi mais, peut-&tre (et sans assurance aucune)
de 'expérience commune du multiple que je pourrai fai-
re grace a d’autres radicalement différents. Je suis am-
puté aujourd’hui de ce que je serai demain. L'expérience
d’une Europe multilingue est une chance unique a saisir.
Pour cela, il faut transmuter le “multi-quelque chose” qui
fait coexister a I'extérieur le multiple en un “pluri-quel-
que chose” qui fait coexister en soi des compétences et
des expériences nouvelles. En d’autres termes, le défi est
de faire de tout Européen et si possible, le plus tot pos-
sible, de tout enfant d’Européen un citoyen (ou un futur
citoyen), de la pluralité en lui donnant ’occasion d’une
compétence linguistique plurilingue. Le multilinguisme
c’est la coexistence de peuples parlant des langues dif-
férentes, c’est le renforcement possible des communau-



Agora et minorités 455

tés et des identités, le trop plein de soi. Le plurilinguis-
me c’est la coexistence en chacun de langues différentes,
de mondes différents; c’est le manque perpétuel et néces-
saire de l’autre.

4.2. Les idéologies linguistiques

Pour aller dans ce sens il faut évidemment casser les
doxa bien établies qui constituent des idéologies lin-
guistiques dangereuses. D’abord, il est difficile de parler
d’universel si 'on ne congoit la formulation de celui-ci
que dans une seule langue. De ce point de vue, la France
et les Etats-Unis sont étrangement siamois dans leur pos-
ture universalisante et dans leur difficulté a faire coexis-
ter plusieurs langues chez un méme locuteur. En effet,
ces derniers qui ont inventé 1'idéologie du melting pot ne
semblent pas inclure la diversité linguistique dans le res-
pect des différences ethniques (contrairement au Canada
par exemple mais surtout contrairement a ’Afrique du
Sud). Quant a la France, elle a du mal a faire vivre des
restes de langues de grande culture comme l’occitan ou
le breton. Or I’'on sait bien que le développement du plu-
rilinguisme et sa gestion dans le cadre d’une politique
publique européenne peut jouer un role stratégique dans
l’accueil des populations migrantes, le maintien de leur
patrimoine linguistique, ’acculturation des Européens
et leur sensibilsation a la valeur des langues parlées sur
leur continent. De ce point de vue, I’Europe est un labo-
ratoire géant de la multiculturalité linguistique.



456 Bernard Bosredon

Pour le faire fonctionner, il faut dénoncer d’abord
I’idéologie linguistique de I’inégalité des langues pa-
rallele a I'idéologie de I'inégalité des cultures. L’idéolo-
gie linguistique spontanée prend naissance dans le sen-
timent des locuteurs et consiste a privilégier sa propre
langue et sa propre culture comme I’on fait de son en-
vironnement social et affectif direct. Le sentiment peut
s’exprimer de la fagon suivante: ce que je dis, ce sont des
mots; ce que jentends d’une autre langue, ce sont des
sons, voire des bruits... Au mieux puis-je concéder que
c’est une langue imparfaite, incomplete que celle a la-
quelle je me confronte. On le voit, ethnocentrisme et par-
fois racisme inconscients rodent et menacent notre com-
préhension du monde des signes. Les langues ne sont ni
parfaites, ni imparfaites, ni douces, ni belles, ni diffici-
les a entendre: elles sont des langues tout simplement.
En revanche, leur extinction est un désastre quasi écolo-
gique dans la mesure ou c’est un morceau de civilisation
et donc d’une histoire impossible a retrouver qui meurt
avec elles. Les minorités linguistiques sont des avant-
gardes qu’il faut aider.

Il faut aussi venir a bout d’un autre réductionnisme:
celui de 1a langue nationale. L’Europe est un ensemble
de nations. Est-elle pour autant un regroupement de lan-
gues “patentées”, de langues “ayant pignon sur rue” au
motif que ces langues auraient puissamment contribué
a construire I'identité nationale de chaque pays euro-
péen? La langue nationale n’est jamais qu’une varié-



Agora et minorités 457

té linguistique, une espece politiquement utile comme
certaines espéces animales ou végétales ont une effica-
cité certaine dans 'agriculture industrielle. Mais il faut
conserver de fagon vivante toutes les especes a moins
de courir le risque majeur d’'un désastre écologique.
Méme chose pour les langues. Ajoutons que le partage
des langues nationales conforte le sentiment d’appar-
tenir @ une maison commune. Le plurilinguisme n’est
plus alors un simple cosmopolitisme mais un ferment
de multiculturalité, un facilitateur pour une agora dy-
namique forte d’un déséquilibre permanent entre le dis-
positif des lois, réglements, recommandations et la di-
versité culturelle et sociale.

Je tordrai enfin le cou a Il’idéologie linguistique
économique. Aujourd’hui en effet I’économisme veut
frayer la voie du politique et le reste doit suivre! Cet-
te paresse est mortifére. Dans le champ linguistique,
cela se traduit par ’évocation du “colit” du multilinguis-
me humain. Cela prend la forme technico-pratique de
tentatives basées sur I'idée qu’une variété linguistique
pourrait servir de langue simplifiée pour une commu-
nication fonctionnelle du type: “a quelle heure est mon
train? je vous dois combien?”. Cette idéologie est fon-
dée sur un principe d’économie et se propose de réduire
les colits d’un patrimoine trop riche pour étre entretenu:
colt d’apprentissage, colit de traduction ou d’interpréta-
tion... Elle inspire des politiques nationales qui visent a
priviliégier le choix d’un seul idiome, homogene et com-



458 Bernard Bosredon

mun. Le marché rejoint par 1a un autre réve idéaliste: ce-
lui de la langue universelle. Nous le voyons, cette forme
d’universalité est celle d’un marché. Ce réve d’unifica-
tion est celui d’un en-soi global ou enfin, l'altérité radi-
cale a rechercher partout et toujours de fagon tétue aura
disparu. Comme pour les espeéces vivantes, nous som-
mes ici aussi prés d’un non-retour.'”? ’homogénéisation
linguistique en cours a déja considérablement renforcé
les processus hégémoniques; notamment, pour les /in-
guas francas, ’édition scientifique.

Dans ces conditions, I’éducation plurilingue devient
une priorité citoyenne qui ne peut qu'aider au renforce-
ment d’un espace public ouvert et dynamique. Il ne s’agit
pas de former des polyglottes mais d’amener les person-
nes a apprendre tout au long de leur vie personnelle et
professionnelle. C’est non seulement faire ceuvre d’un
sens économique moderne ouvert aux questions d’envi-
ronnement et de patrimoine mais c’est aussi faciliter la
culture du contact, la culture du partage des valeurs et
des expériences humaines collectives.

CONCLUSION

Les minorités sont la mauvaise conscience des majo-
rités démocratiques. Elles ne devraient étre que des di-
versités. Comment surmonter la contradiction majorité/
minorités? D’abord en considérant qu’il ne s’agit pas de

12 Cf Roland Breton (2003).



Agora et minorités 459

contradiction logique mais de contradiction dialectique
et que le UN de I’espace public doit nécessairement se
confronter avec le non-UN d’une agora nouvelle tou-
jours déprise d’une partie de ses compétences. Le multi-
culturalisme nous aide car il force a sortir de soi. Encore
faut-il que les sujets soient préts a cela et se convainquent
qu’ils doivent trouver ailleurs une nouvelle part d’eux-
mémes. Dialogue des cultures? Pourquoi pas si c’est une
métaphore utile. Mais rien ne remplacera les citoyens.
Pour dialoguer il faut des locuteurs qui soient capables
d’étre a la fois quelque part, en eux-mémes, mais ailleurs
aussi dans un peu des autres avec lesquels ils discutent
et sont en commerce. C’est pourquoi le multiculturalis-
me qui est ’dme des minorités ne peut avoir d’issue poli-
tique que dans le pluriculturel. La pluriculture c’est I’ap-
propriation par des individus et des groupes de plusieurs
cultures, empéchant par 1a les réifications idiosyncrasi-
ques dangereuses, apportant une dynamique et une va-
riété vitales. Ce qui ne bouge pas dans ces conditions,
c’est la forme unique de I’espace politique, cette forme a
priori du vivre ensemble mais qui est plus un outil quun
réceptacle. Ce qui bouge, c’est I'appropriation, par cha-
que individu de connaissances nouvelles, de gots étran-
gers a son propre ethos.



460 Bernard Bosredon

BIBLIOGRAPHIE

BRrETON, Roland (2003). Atlas des langues du monde. Paris, France,
¢éditions Autrement.

GiLroy, Paul (1993). The Black Atlantic. Modernity and Double
Consciousness. Verso publisher (2003, traduction francaise,
¢éditions Kargo).

HaBerMas, Jiirgen (1962). Strukturwandel der Offentlichkeit. Her-
mann Luchterrhand Verlag, (traduction francaise, édition de
1997, L'espace public, France, Payot).

IsocrATE (2003). Panégyrique IV. Texte établi et traduit par G. Ma-
thicu et E. Brémond, 1938, Discours, Tome II. Paris, France,
Les Belles lettres.

JuLLieN, Frangois (2008). De [ 'universel, de [ 'uniforme, du commun
et du dialogue entre les cultures. Paris, Fayard.

MoriN, Edgar (2008). Pour une politique de civilisation. Paris, Ar-
léa.

PrasserauD, Yves (directeur) (2005). Atlas des minorités en Eu-
rope. Paris, éditions Autrement.

PouTigNaT, Philippe et STRIFF-FENART, Jocelyne (1995). Théories de
l’ethnicité. Paris, Presses universitaires de France.

RENAN, Ernest [1997 (1869)]. Qu'est-ce qu’une nation?. Barcelone,
¢éditions Mille et une nuits.

Tavror, Charles (1992). Multiculturalism and “the Politics of Re-
cognition”. Princeton, Princeton University Press (traduction
frangaise de 1997, Paris, Flammarion).



