Islam, Latinité, Transmodernité






TEXTES DE REFERENCE

Islam, Latinité, Transmodernité

Candido Mendes
(Editeur)

5

Académie
de la Latinité

11éme Colloque International
Ankara-Istanbul, du 12 au 16 Avril 2005



© Académie de la Latinité
Publié par

Educam — Editora Universitaria Candido Mendes
Rua 1° de Margo, 101, Sala 26, Centro
CEP 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordination Editoriale
Hamilton Magalhdes Neto

Révision
Annie Davée, Domenique Grandy et Luiz Carlos Palhares

Couverture
Paulo Verardo

Composition
Textos & Formas Ltda.

Académie de la latinité

Siége Amérique latine — Secrétariat général

Praga XV de Novembro, 101, sala 26, Centro, Rio de Janeiro
CEP 20010-010

Tél.: (55.21)2531.2310 — Fax (55.21)2533.4782

E-mail: cmendes@candidomendes.edu.br

Secrétariat exécutif a Paris



SOMMAIRE

Introduction

» De I’hégémonie a I’cecuménicité: I’enjeu de la Turquie.. 1

Candido Mendes

1
Valeurs et Transmodernité

» La modernité postnationale. ....................... 13

Sergio Paulo Rouanet
» Ou vont les valeurs? Nihilisme et prospective ......... 34

Jérome Bindé

2
Identité et Transmodernité

» Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie
deslimites . ........... ... ... ... 57
Enrique Rodriguez Larreta
» L’Occident comme valeur
et anti-valeur dans I’'Iran moderne . ................. 70
Yann Richard

3
De la Domination a L’Hégémonie

» Imperial/Colonial Metamorphosis:
from the Ottoman and Spanish Empires to the US and the
European Union. . ................... ..., 91
Walter D. Mignolo



VI Sommaire

» The Beginning of History: Eight Kinds of Peace . . .. ... 146
Cristovam Buarque
» L’islam, la violence et le terrorisme . .. .............. 163
Ehsan Naraghi
4

Identité et Conscience Historique

» In the Name of God, Islamic View about Christianity ... 175
Hamid Reza Asefi

» Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging. .. ...... 186
Craig Calhoun

5
Vers un Nouvel
Universalisme Européen

» Larecherche du Malabsolu ....................... 227
Jean Baudrillard

» La Turquie est européenne . ....................... 233
Edgar Morin

» L’universalisme et les différences. .. ................ 243
Alain Touraine

» Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie?........ 264
Niliifer Gole

6

Oecumeénicité et Matrices Culturelles

» Une matrice multiculturelle
face a I’hégémonie:
I’amphithéatre latino-islamique. .. .................. 279
Candido Mendes



Sommaire

» Seduced by Modernity:
Why Turkey Can Be/Become Europe and Russia

Madina Tlostanova

» Europe, une identité kaléidoscope. . ..............

Nelson Vallejo-Gomez

7
Hégémonie et Métadialogue

» Versune translatinité. . .. ....... ... ... ......

Francois L Yvonnet

» The Post-Soviet Condition .....................

Susan Buck-Morss
» Perspectives pour le XXI¢ siecle:

Pour un néo-humanisme technologique ...........

Helio Jaguaribe

» L’Europe virale . . ......... ... .

Marc Guillaume

> Collaborateurs . . . ...

Vil



Introduction

De I’hégémonie a I’cecuménicité:
I’enjeu de la Turquie
Candido Mendes

Au-dela des simples dominations

Apres les 59 millions de votes pour Bush, la collision entre
les Etats-Unis et ’ONU, le massacre quotidien de I’Irak, ot en est
I’ oikumene contemporaine, le sentiment d’un monde a I’ceuvre?
Pourrons-nous encore éradiquer I’hégémonie du Salon Ovale, ou
nous plierons nous au fait définitif d’une nouvelle logique du
pouvoir? En effet, nous faisons face, apres le 11 septembre, a un
nouveau versant entre deux Occidents. Un, atlantique, dans son
noyau dur, en proie a un paradoxe inédit pour les superpuissan-
ces: celui d’une capacité de destruction inouie de pair avec la peur
généralisée d’un terrorisme urbi et orbi. Ou d’une guerre de cent
ans, portée a I’aiguisement de ’alerte, et a I’usure extréme des ré-
sistances et rebondissements d’Empire, promis a 1’abat sans
merci. L autre Occident se reconnait a I’architecture méditerrané-
enne, sortant de la vieille romanité, ou la latinité se transforme en
gage d’une négociation souple du futur.

1



2 Candido Mendes

1l nous manque une vraie perspective, a partir de I’Islam, des
derniers contreforts contre la croisade du Salon Ovale. La portée
de lamenace de “normalisation” démocratique force une multitu-
de de réponses, face a la panique continuelle, devant la fatalité¢ de
I’offensive préemptive. Si le Pentagone cible, ab initio, les terro-
ristes de tous genres, par définition il s’interdit un noyau
d’attaque, il avance sur un malaise indéfini ou la nouvelle opposi-
tion a I’Occident dépasse tout syndrome des dominations classi-
ques. Ce n’est plus le temps d’un exercice du vieil Empire; des
complémentarités exactes de pratique de pouvoir, au niveau orga-
nique de I’exploration et de ses protagonistes, au role par cceur.
L’hégémonie 2004 a la démarche somnambulique, née de la sou-
mission rendue virtuelle, aussi invisible qu’irrévocable.

Il ne s’agit pas seulement de voir jusqu’ou est en jeu
I’expropriation de la subjectivité des acteurs historiques rémanes-
cents, telle celle qui confronte la civilisation a I’essor cecuméni-
que. La chute des tours, dans son apothéose rhétorique, ne fit
qu’accélérer cette prise de conscience, autant généralisée que dif-
fuse. Un terraplanage planétaire fit la refonte d’un monde techno-
morphe, aux transfigurations permanentes et aux réifications de
I’oikumene de jadis. Sans que 1’on puisse déceler, en toute am-
pleur, ’engin des causalités immédiates, la ruine du WTC prota-
gonisa ’abat de cette civilisation occidentale, pergue comme
expropriatrice d’une histoire, aux multiples “visions du monde”
qui configurent les acteurs, au grand complet, de la construction
d’un sens et de la perception collective d’un vécu.

L’Al-Qaeda et la catastrophe pédagogique

La tombée des tours se fait escarmouche ou gachette du con-
flit civilisatoire? Est-ce une catastrophe pédagogique, en antici-
pation? Fut-elle la cible d’un énorme inconscient collectif que



De I’hégémonie a I'cecuménicité. [’enjeu de la Turquie 3

renvoie la fleche de I’ Al-Qaeda? Il s’agirait de voir dans I’attaque
a Manhattan le débordement d’une résistance, jusque la assez dif-
fuse, d’un malaise constitutif, de 1I’expropriation, dans son ame,
de la derni¢re grande culture mondiale qui put percevoir, en
temps historique valable, son identité en perte. L’Islam affronte,
au-1a, les autres “non-Occidents” gardés dans des enceintes conti-
nentales, ou leurs populations géantes parérent I’envoitement ci-
vilisateur, comme 1’Inde ou la Chine. La premicre, laissée a la
dynamique de la stricte pesanteur démographique et aux
annulations, presque algébriques, de poussées identitaires et de
retombées dans un magma pré-civilisateur. Pékin, d’autre part,
réussissant, par 1’enjeu révolutionnaire, a se forger une véritable
conscience collective capable de se défendre contre la saisie occi-
dentale, ou méme de I’exposer a un nouveau vis-a-vis, d’arrét du
plus de conquéte “par implication” de I’emprise civilisatoire, aux
effets établis et connus d’avance.

La terrible accélération de la prise de conscience par
I’horreur de la catastrophe de Manhattan, nous plongea, dans le
post-11 septembre, au sein d’urgences de sauvetage jusqu’alors
inconnues, et qui nous obnubilérent, au-dela du chahut et de
I’agression immédiate. Il s’agit de trouver, dans la plus large vi-
sée d’une insertion limite, ce qui nous condamnait a cet Occident
défiguré, harcelé par le paradoxe de la puissance et de la peur ma-
ximale. Il n’est plus question d’imaginer que cette razzia se tien-
ne au dernier degré d’un “choc de religions”, au-dela des cultures,
ou se maintiendrait encore un “face a face” d’acteurs différents de
toujours, renforcés dans leur identité et leur reconnaissance col-
lectives.

La progression civilisatrice de 1’Occident, avant le 11 sep-
tembre, en dehors de ces frontiéres naturelles, de mémoires faites
en Europe et en Amérique Latine, pourrait méme arriver, face a



4 Candido Mendes

I’alibi technologique de cette expropriation, a s’emparer du Mo-
yen-Orient, ou de I’Afrique arabe, ou sous-saharienne sans
coup-férir. Les temps modernes feraient leur entrée en douceur,
ou en vrai cleptomane des fonds identitaires, faiseurs d’Histoire,
par cette prothése sous anesthésie, du virtuel imposé a sa subjecti-
vité. Il n’y aurait pas de soulévement face a face, si les tours
n’avaient pas commencé a tomber, continuellement, “in camara
lenta”.

Hégémonie et coupure d’Histoire

De toute fagon, il ne s’agit pas aujourd’hui de savoir unique-
ment jusqu’ou il ne peut y avoir de retour au monde d’avant le 11
septembre, tant sont devenues désuetes des questions comme le
rétablissement de la paix, dont la culture ne faisait que débuter, en
tant que fréle acquis du nouveau siécle.

Le temps des croisades recouvre en ce premier moment les
dégats de cette mobilisation qui, en contre-coup, raidit I’identité
de tous les Etats-acteurs et demande leur retour au core d’une
identité iconique et ancestrale, par un court-circuit du vécu. Un
fondamentalisme identitaire d’Occident s’empare de ce couplet
tragique terrorisant-terrorisé, et fait face, en un méme cumul, a un
processus de redressement confus et vague dans son premier
étourdissement, des lieux de conscience primordiale d’ou parti-
rent les fléches encore incertaines du 11 septembre. La croisade
devient prisonniére d une erratique qui se veut préemptive, com-
me riposte a ’agression subie, monumentale. Mais elle refusera,
par principe, toute descente sur I’ampleur du fond culturel que dé-
voile la vraie portée du signifiant, la culture en son temps lent — le
vieux temps de 1’Histoire. L’assaut occidental de ’aprés 11 sep-
tembre I’obnubile, paré de tous les alibis de sa raison vengeresse.



De I’hégémonie a I'cecuménicité. [’enjeu de la Turquie 5

De ’escarmouche de la rupture au théatre,
au grand complet

En fait, si elle se plaquait, lors du 11 septembre, sur un vrai
fond soulevé d’Histoire, I’attaque de Mohammed Atta et
I’entreprise de Bin Laden seraient devenues une référence insur-
passable pour lire, par défaut ou régression, la portée des parties
en cause. Avec les acteurs rendus a leur théatre, on pourrait
s’enquérir s’il s’agissait d’une confrontation a armes égales de
destruction, ou déja d’un effort désespéré de reconquéte, a tout
prix, d’une identité rongée par I’emprise de 1’Occident. Cette
avancée sur I’Islam eut trop de portée pour que les signes
avant-coureurs du 11 septembre aient pu supposer un retourne-
ment du corps historique entier. Un Islam serait appelé trop tard
pour supporter, au premier moment, un scénario dont le con-
tre-coup aurait ét¢ déchainé tous azimuts, toujours selon la mar-
che somnambule des inconscients collectifs, résultant de
I’archi-défi porté au sanctum sanctorum de Manhattan. Plus ce
fut une scéne de choc apocalyptique, plus elle pu mettre en cause
la totalité des acteurs appelés au /ime light. Plus la réponse a la
croisade deviendra, de la part de ceux qui ont été trempés dans les
états de conscience d’un Islam démangé par le virtuel d’Occident,
plus grand sera le regroupement dans les fossés des vraies guer-
rillas culturelles. Pas question d’imaginer que 1’ Al-Qaeda puisse
étre démantelée comme s’il s’agissait de mettre en débandade un
réseau de révoltés avec un intérét immédiat dans une stratégie de
conflit. Ni de penser une résistance a I’hégémonie qui ne porte
pas sur un foisonnement indéfini, autonome, spontané, se repre-
nant constamment, amenuisé par la pédagogie des catastrophes,
devenu pour la potentialité d’un inconscient islamique le profil



6 Candido Mendes

méme de cet Occident assumé par Bush a la suite du 11 septem-
bre.

La chute des tours, une nouvelle Massada?

Au niveau ou s’épanche, comme réponse mondiale, un
post-11 septembre, il ne s’agit pas dans I’Islam ni d’une résistan-
ce a la “Massada”, ni de la torche d’un soulévement minoritaire
du monde musulman mais, peut-étre, de cette levée de boucliers
dans toute I’ampleur d’un inconscient collectif, sorti de sa somno-
lence de toujours, face a I’emprise civilisatrice occidentale.
D’autre part, I’emprise fondamentaliste du Salon Ovale subira
néanmoins les glissements intérieurs, les coupures, les pertes cro-
issantes de cohérence ou se manifestent, au fond, les “sea chan-
ges”, les ondes en profondeur d’une vraie mouvance d’histoire.
Le réductionisme du Pentagone n’estompe pas, en conséquence
et de prime abord, cette perception pré-croisade ou 1’Occident se
reconnait dans les différences de ses souches fonciéres et a
la veillée de leurs espaces et de leur autonomie primaire
d’organisation. L hégémonie américaine arrive au moment ou
I’Union Européenne se reconnait comme une Byzance
d’Occident, se dresse de tout son corps face a cet extréme Occi-
dent — telle la Rome d’aprées les invasions barbares — de ce monde
saxon qui traversa I’Atlantique. A la suite du 11 septembre, il
s’assura de sa frange dans le vieux monde, aiguisant davantage le
contre-point entre Londres et le cis-Occident continental euro-
péen ou une latinité se profile comme oikumene surplombant ses
espaces d’¢lection. C’est la romanité d’Empire, accomplie dans
les structures classiques de domination et de découpage entre ci-
toyenneté et barbarie. L’amphithéatre méditerranéen 1’assura
toujours, contre ces exces et dépassements qui ont permis, avec



De I’hégémonie a I'cecuménicité. [’enjeu de la Turquie 7

I’Islam, une vraie synchronisation de la culture classique, et un
monde pour toujours ouvert comme lecture intarissable de sa mé-
moire.

La balance planétaire entre hégémonie et “oikumene”

L’enjeu du 11 septembre mena donc a cette nouvelle balance
planétaire ou I’Union Européenne s’en tient a son réseau identitai-
re plus déterminé et a sa nouvelle portée cecuménique pour faire
face a la pax americana. C’est a partir d’un tel réarrangement de
la plus large géopolitique que se dessine la refonte des contrepar-
ties, d'une Europe-Europe et I’orniére slave. Un “buffer”, ou frein
de la satellisation américaine de 1I’Europe de I’Est, se constituerait
d’une reprise de I’Islam par la voix de la Turquie, a travers les an-
ciennes républiques musulmanes soviétiques. Vignette, réveil de
I’arcane, une Méditerranée aux bordures latines redevient la foi-
son-méme de ce redressement, d’un parler a I’hégémonie, et de le
faire a la suite d’un tout nouveau tournant du conflit entre culture
et civilisation

La Turquie compte un gachet en plus pour se faire, comme
différence, la plaque tournante d’une Europe en plus petit, ou
d’un oikumene capable d’un “vis-a-vis” au Salon Ovale. Nous re-
venons a cet axe de coupure historique limite, avec la Rome
d’Orient, a cette Byzance, qui redevient cruciale pour I’enjeu des
deux Occidents, ou la Turquie dresse dans toute sa force un véri-
table nouvel essor de champ historique. C’est un occident élargi,
débordant a I’Est de la matrice européenne que représentera
I’incorporation du gouvernement d’ Ankara pour la dynamique de
I’Union Européenne, en I’accroissant des 75 millions de citoyens
turcs et permettant le classique arc-boutant méditerranéen en re-
fonte des sorts d’empires. Les jeux de force reprennent le



8 Candido Mendes

“vis-a-vis” ancestral d’ou se fit la poussée historique des millé-
naires, ou se reconnaissent le choc entre les empires de tous temps
et la mémoire de I’aventure de I’homme.

L’Europe d’Orient, la Turquie d’Europe

L’inclusion, ou non, de la Turquie dans la Byzance occidenta-
le mene a I’assurance, @ moyen terme, d un regroupement sorti de
I’inclusion soviétique conduisant la culture musulmane du sud
eurasien a se donner en renvoi de son effective matrice historique;
a s’offrir, a la lisiere de I’Islam, la grande avancée orientale deve-
nue souci de I’histoire des nationalités — ainsi que le voyait déja
Staline dans I’ébauche de son Empire — accélérée par la prise de
conscience révolutionnaire en quéte de cet éveil tardif et présen-
tée dans toute sa puissance au début de la NEP (Nouvelle Econo-
mie Politique) des années 20. Un tel rassemblement, rehaussé
apres la chute du Mur fait ressortir davantage cette intégration
identitaire ou 1’Islam devient le support de base pour des fonda-
tions nationales en prétant sa puissance a une réorientation géo-
politique massive. De toute cette succession d’Etats eurasiens, de
I’ Azerbaidjan, du Turkménistan a 1’Ouzbekistan. 11 a son débou-
ché exemplaire dans ce monde ottoman ou la Turquie fit
I’épreuve limite de 1’affrontement civilisateur. Elle se donna avec
Attaturk a I’aventure sans précédent d’une “prise de conscience”
d’Etat, de la houle occidentale en terraplanage assumé au grand
complet pour jouer a son dépassement. Toute 1’idée d’une incor-
poration consciente, avec acquis et rejets, avec modulation dia-
lectique, sortait de ce pari fait sur I’exigence, a I’époque, d’un
“yis-a-vis” a la fois contemporain, ou I’Islam de Mehmet Ali cou-
doyait le paroxysme d’un Occident doublé d’un colonialisme gé-
néralisé, a toute ascension de sa mise d’Empire.



De I’hégémonie a I'cecuménicité. [’enjeu de la Turquie 9

La Turquie qui assume en risque intégral le choc civilisateur,
I’offre aujourd’hui aux pédagogies d’insertion historique, rendue
exemplaire par cette reprise de la modernité concentrée dans
I’exploit d’ Attaturk. Le pays retrouve donc toute sa force identitai-
re face au dernier-né de 1’aventure nationale, au fin fond du sud
eurasien, comme rejet et reprise de 1’annexation soviétique, et au
possible repérage d’un nouvel axe de ralliement historique. Elles
pourront devenir, devant la nouvelle hégémonie, le pendant a la
satellisation américaine de 1’Ouest de I’Europe, permettant, a tra-
vers cet horizontal de ralliement a la Turquie et aux débouchés
méditerranéens des nouvelles balances historiques, ou une néo-
Byzance occidentale peut, en effet, faire face a ’atlantisme hégé-
monique et a sa satellisation en périphérie eurasienne.

La Turquie, atout majeur de la nouvelle “oikumene”

Le premier travail de ces matrices d’Europe vit en ce mo-
ment le possible scénario de son plongeon oriental tel que celui
d’une Turquie a Bruxelles. Les Etats-Unis, devant les blocs de
pouvoir d’avant le 11 septembre, se renforcent aujourd’hui du
passage, au dernier cran, des réductionnismes radicaux de la
préemption, de la réalité rendue au virtuel tous azimuts. Nous fai-
sons face, méme au premier monde, a cette homogénéisation fi-
nale ou reprendront les différences, la respiration du sens et du
vécu? L’Union Européenne veut défaire le nceud du su-
per-contrdle du futur, selon le Salon Ovale, et s’ouvrir a une dia-
lectique instinctive, de résister aux contrdles qui dépassent les
pouvoirs et des limites encore ébauchables, a la maniére des
vieux empires. L’envol américain leur fait face, par la foi dans les
conditionnements sociaux qui vident la réalité, pour configurer sa
modeélisation. IIs sont déja, par exemple, des simulacres de démo-



10 Candido Mendes

cratie, du jeu induit des protestations et des plébiscites pour tam-
ponner la logique d’outre-hégémonie. Le vieux continent se
replie sur une vieille inertie historique, pour jouer de cette pesan-
teur, du faire valoir des anciens référentiels des réalités, laissés ou
gardés comme arpentages, des premicres esquisses de la mondia-
lisation, encore au temps d’un jeu partagé de polarisation.

L’hégémonie américaine part donc d’un Occident divisé en
termes de contreposition a dynamiques opposables entre
I'univers atlantique et I'univers-Byzance; entre polarisation et
contre-polarisation, au-dela des vieux conditionnements des géo-
politiques. A la foi absolue de la contre-force américaine laissée
en souvenir d’'une Magna Europa, comme on pourrait parler de la
Magna Graecia, a I’essor de I’Empire romain.

Le Salon Ovale se plante sur cette courbe, metagéographique
désormais; elle fait face a cette revanche instinctive de la vieille
oikumene, forte de son dépdt d’un processus cumulatif riche de la
pesanteur des si¢cles de modernité, sur des fossés de concentra-
tion et de jalonnements ou prit naissance cette histoire des deux
derniers millénaires. Le virtuel risque la trappe de ce trou matriciel
de mémoire fait de surplombage, retours, croisades, con-
tre-croisades, rencontres, relectures, ou I’amphithéatre méditer-
ranéen devint 1’architecture de configuration de notre temps
collectif. D’ou sort le monde et son essor croisé, répété, renfloué.
La latinité se rend comme une vignette au dernier relief, en repri-
se de la Magna Graecia, ce bassin matriciel, aussi, de la fougue
d’Islam en décantations d’arcanes effectifs d’histoire. Et surtout
de ce qui devient permanent, continu, en remontée d une saisie du
monde, encore en souvenir d’Empire. La romanité y serait com-
me configuration de cette souveraineté sans avoir encore déferlé
sur 1’oikumene virtuel sa transfigurarion en hégémonie.



V

Valeurs et Transmodernité






La modernité postnationale

Sergio Paulo Rouanet

J e voudrais vous inviter aujourd’hui a un exercice insolite:
débattre un théme tout a fait contemporain, en invoquant le
témoignage d’un auteur qui aurait 237 ans s’il était vivant
aujourd’hui. Le théme n’étonnera personne. Il tourne autour
de questions telles la modernité, la mondialisation, et la
gouvernance globale. Ce sont des questions que notre Aca-
démie ne cesse de discuter depuis le début de ses travaux.
L’auteur, lui, a de quoi surprendre: il s’agit de Francois-
René, Vicomte de Chateaubriand. J’espere que la raison
pour ce choix peu conventionnel deviendra claire au cours
de mon exposé.

En apparence je commencerai aussi loin que possible de
Chateaubriand — avec Donald Rumsfeld. Il est peu probable
que le Secrétaire de Défense des Etats-Unis ait lu un jour les
Meémoires d’outre-tombe, mais c’e’st bien dans les pages de
Chateaubriand que I’on peut trouver I’une des premicres al-
lusions a la “vieille Europe”. Apres avoir dépeint le dépéris-
sement des valeurs traditionnelles, Chateaubriand écrit:
“Voila pour ce qui est de la vieille Europe, elle ne revivra
pas. La jeune Europe offre-t-elle plus de chances?”” Ce sont
bien les questions formulées par Rumsfeld, mais leur conte-
nu n’est pas tout a fait le méme.

13



14 Sergio Paulo Rouanet

Pour Chateaubriand, la vieille Europe était celle du féo-
dalisme, du droit divin, de la religion, tandis que la nouvelle
Europe, libérale et constitutionnelle, était 1I’héritiere des va-
leurs de 1789. Pour Rumsfeld, au contraire, tout se passe
comme si la nouvelle Europe qu’il appelle de ses voeux et
dont il réclame 1’appui politique et militaire était ce que
Chateaubriand appelait la vieille Europe, celle des liens per-
sonnels, des alliances dynastiques, des solidarités féodales.
La nouvelle Europe, pour Chateaubriand, était régie par des
principes modernes, a caractére universel, d’ou sortiraient,
quelques années plus tard, les principes de 1’auto-déter-
mination des peuples et de la non-intervention. Le Vicomte
de vieille souche bretonne savait trés bien que la modernité
¢tait irréversible, qu’il n’était pas question de revenir en ar-
riére, qu’on ne pouvait plus ignorer les grands principes ré-
publicains, qu’il était vain de freiner la marche de la laicitg,
et qu’il n’¢était plus possible de conduire des guerres comme
des guerres saintes. Il pouvait ne pas aimer ce qu’il aperce-
vait de sa “fenétre couverte de lierre”, mais il était un obser-
vateur trés fidele des temps nouveaux. En revanche,
I’Europe que Rumsfeld considére nouvelle est en fait la
quintessence de ’archaisme. Pour la retrouver, il aurait da
rétrograder soit au Moyen-Age, époque ot les vassaux, en
cas de guerre, se rangeaient automatiquement sous le dra-
peau du suzerain; soit a I’Ancien Régime, quand les relati-
ons internationales étaient déterminées exclusivement par
des rapports de force entre les Etats; soit a la Sainte Allian-
ce, qui protégeait le monde contre un danger qu’on
n’appelait pas encore 1I’Axe du Mal, mais seulement
“I’hydre de la révolution”. ref, la vieille Europe, pour Cha-



La modernité postnationale 15

teaubriand, était trés précisément ce que Rumsfeld appelle
la nouvelle Europe, et vice-versa.

Certes, il n’y a pas que des oppositions entre les deux
hommes. Il y a certaines affinités superficielles. Chateau-
briand a été le Ministre des Affaires Etrangeres d’un roi qui
n’aimait pas la Révolution, et Rumsfeld est le Secrétaire de
la Défense d’un Président qui n’aime pas la démocratie, sauf
quand il I’invoque pour renverser des gouvernements étran-
gers. En outre, ils sont tous deux des chrétiens plus ou moins
sinceres. Mais les ressemblances s’arrétent 1a.

Il y a d’abord des différences de style et de qualité inte-
lectuelle. Les proclamations du Pentagone pour justifier la
guerre de |'Iraq sont écrites dans un anglais moins pur que le
frangais utilis¢ par Chateaubrand pour justifier 1’interven-
tion frangaise en Espagne. Quant au christianisme, je me
permets de rappeler la priere rédigée par Rumsfeld et lue
lors d’une séance du Cabinet, au lendemain des attentats du
11 septembre. Je la reproduis en anglais, pour ne pas en ga-
ter la saveur biblique. “Ever-faithful God”, dit-il,

in death we are reminded of the precious birth-right of life and li-
berty You endowed in Your American people...We seek Your spe-
cial blessing today for those who stand as sword and shield
protecting the many from the tyranny of the few. Our enduring pra-
yer is that You shall always guide our labors and that our battles
shall always be just. We pray this day (...) not that God will be on
our side but always, O Lord, that America will be on your side.

11 faut admettre que 1’auteur du Génie du Christianisme
et des Martyrs exprimait ses convictions religieuses avec
autrement plus de talent littéraire.

Vous me direz que la n’est pas la question, et vous aurez
raison. Notre Académie n’est pas trés académicienne, dans



16 Sergio Paulo Rouanet

le sens péjoratif, car elle s’intéresse plutdt au fond des ques-
tions qu’a leur forme. Allons donc au fond. Ce n’est pas seu-
lement par son génie d’écrivain que Chateaubriand dépasse
Rumsfeld: c’est par sa lucidité. Dans le méme passage ou il
parle de la vieille Europe, Chateaubriand fait quelque chose
dont Rumsfeld serait incapable: il dresse un bilan trés exact
du présent et esquisse un tableau assez prophétique de
I’avenir. On peut dire, en forgant a peine 1’interprétation, que
dans les dernicres pages de ses Mémoires Chateaubriand es-
saie de penser ce que nous appelons aujourd’hui la moderni-
té, en la confrontant a sa pré-histoire et a sa post-histoire.

Il va sans dire que Chateaubriand n’utilise pas ce voca-
bulaire. Quoique le mot “modernité” ait été créé par Heine
des 1826, ce n’est que vers le milieu du sicle, apres la mort
de Chateaubriand, qu’il a ét¢ mis en circulation par Baude-
laire. Comme nous I’avons vu, Chateaubriand parle plutot
de la “nouvelle Europe”, ou bien de “monde actuel”. Mais le
sens est bien ce que nous désignons aujourd’hui par le con-
cept de modernité. On peut donc, sans inconvénient grave,
remplacer la dualité “vieille Europe/nouvelle Europe” par
I’antithese “pré-moderne/moderne”.

Dans le monde pré-moderne, dit Chateaubriand, I’ac-
croissement des richesses était lent, tandis que dans le mon-
de moderne “I’état matériel s’améliore”. Dans le monde
pré-moderne, poursuit-il, le pouvoir était exercé par une
monarchie de droit divin, tandis que dans le monde moderne
“les nations, arrivées a leur maturité, prétendent n’avoir plus
besoin de tuteurs”, et le résultat en est que “la société entiére



La modernité postnationale 17

moderne, depuis que la banniére des rois frangais n’existe
plus, quitte la monarchie (...). Les principes sont proclamés
a la face des monarques (...). La démocratie les gagne”.
Enfin, dans le monde pré-moderne, conclut Chateaubriand,
I’ordre social était maintenu par la religion, tandis que dans
le monde moderne “la religion et la morale cessent d’étre
admises, ou chacun les interpréte a sa fagon”.
Chateaubriand est trop intelligent pour accepter les va-
leurs du monde pré-moderne, auxquelles le prédisposait sa
naissance, mais aussi trop imprégné de ces valeurs pour se
sentir a I’aise dans le monde moderne. Il sait que la mainmi-
se de I’église sur les consciences n’est plus défendable, mais
il craint les conséquences sociales d’un monde sans Dieu. 11
sait que le droit divin ne peut plus valoir comme source de
1égimité politique, mais il craint les exces de la souveraineté
populaire, ce que les libéraux de son temps, comme Benja-
min Constant et Tocqueville, appelaient la “tyrannie de la
majorit€”. Il est contre les institutions économiques de
I’ancien régime qui condamnaient le peuple a une misere
sans espoir, mais il craint le déclin moral provoqué par le
culte moderne des biens matériels. Cependant, s’il rejette
aussi bien le passé que le présent, qu’en est-t-il de ’avenir?
L’avenir pour Chateaubriand ne sera heureux que si le
monde futur est fagonné par le christianisme, avec ses trois
lois: la loi divine, unité de Dieu en trois personnes; la loi
morale, la charité; et la loi politique, c’est a dire, liberté,
égalité, fraternité. Mais 1’inclusion dans cette utopie chré-
tienne des trois principes de la Révolution frangaise montre
que le jeune lecteur de Rousseau survit encore dans le vieux



18 Sergio Paulo Rouanet

dévot obligé par son confesseur a écrire des oeuvres édifian-
tes. De plus, Chateaubriand n’est pas seulement un croyant.
I est aussi un homme d’Etat, habitué a envisager objective-
ment tous les scénarios, méme les plus déplaisants. C’est
pourquoi il congoit, a son corps défendant, un autre avenir
pour ’humanité, un avenir laic. Cet avenir ne serait-t-il déja
“caché” dans le sein de la modernité? Si la réponse est oui,
s’il y a un avenir déja virtuellement présent dans le monde
moderne, cet avenir pourra se libérer, le moment venu. De
ce point de vue, le stade actuel de notre société est habité par
quelque chose qui le dépasse: il fait signe a une transcendan-
ce.

Quelle est la nature de cette transcendance? Quel-
ques-uns parleraient peut-€tre de post-modernité. Je résiste
a employer ce mot, pas tellement a cause de 1’énormité de
I’anachronisme — peut-on vraiment attribuer cette notion a
un contemporain de Napoléon ler? — que parce que je ne
crois pas a la validité de cette catégorie. Pour le bien ou pour
le mal, nous sommes toujours dans la modernité. [I n’y a ja-
mais eu une vraie coupure avec la modernité. Je suis plutot
enclin a donner raison a Habermas, pour qui la modernité est
un projet incomplet. Il ne s’agit pas de I’abandonner, mais
de la réaliser. Pourtant, il y a bien rupture. Seulement, ce
n’est pas une rupture avec la modernité, mais a /’intérieur
de la modernité. Chateaubriand voit trés bien la nature de cet-
te coupure: c’est celle qui signale le passage de la phase de la
modernité nationale a celle de la modernité postnationale.

Ecoutons Chateaubriand.

On affirme que dans cette civilisation (future) I’espéce s’agrandira,

je I’ai moi-méme avancé: cependant n’est-t-il pas a craindre que
I’individu diminue? Nous pourrons étre de laborieuses abeilles



La modernité postnationale 19

occupées en commun de notre miel... Mais dans le monde moral en
est-il de la sorte? Mille cerveaux auront beau se coaliser, ils ne
composeront jamais le chef-d’oeuvre qui sort de la téte d’un Home-
re. On a dit qu’une cité dont les membres auront une égale répartiti-
on du bien et de I’éducation présentera aux regards de la Divinité
un spectacle au-dessus du spectacle de la cité de nos péres. La folie
du moment est d’arriver a I'unité des peuples et de ne faire qu’un
seul homme de I’espéce entiére (...). Quelle serait une société uni-
verselle qui n’aurait point de pays particulier, qui ne serait ni fran-
caise, ni anglaise, ni allemande, ni espagnole, ni portugaise, ni
italienne, ni russe, ni tartare, ni turque, ni persane, ni indienne, ni
chinoise, ni américaine, ou plutdt qui serait a la fois toutes ces so-
ciétés? Qu’en résulterait-il pour ses moeurs, ses sciences, ses arts,
sa poésie? Comment s’exprimeraient des passions ressenties a la
fois a la maniére des différents peuples dans les différents climats?
Comment entrerait dans le langage cette confusion de besoins et
d’images produits des divers soleils qui auraient éclairé une jeunes-
se, une virilité, et une vieillesse communes? Et quel serait ce langa-
ge? De la fusion des sociétés particuliéres résultera-il un idiome
universel, ou y aura-t-il un dialecte de transaction servant a I’'usage
journalier, tandis que chaque nation parlerait sa propre langue, ou
bien les langues diverses seraient-elles entendues de tous? Sous
quelle régle semblable, sous quelle loi unique existerait cette socié-
té? Comment trouver place sur une terre agrandie par la puissance
d’ubiquité, et rétrécie par les petites proportions d’un globe souillé
partout? Il ne resterait qu’a demander a la science le moyen de
changer de plancte.

C’est une anticipation proprement géniale de notre pré-
sent, y compris en ce qui concerne la dégradation globale de
I’environnement (“un globe souillé partout”) et méme les
voyages inter-planétaires. Mais c’est surtout une antici-
pation de ce que nous appelons aujourd’hui la mondiali-
sation. Il est vrai que Chateaubriand n’a pas ét¢ le seul de ses
contemporains a s’aventurer sur ce terrain.



20 Sergio Paulo Rouanet

Dans la méme année de 1848 ou les Mémoires d’ou-
tre-tombe ont été publiées, Marx publiait Le manifeste commu-
niste, qui contient une description saisissante de I’expansion
planétaire de la bourgoisie et de I’internationalisation du ca-
pital. Tout le monde sait par coeur ce passage de Marx.

Le besoin d’écouler ses produits dans un espace toujours plus vaste
pousse la bourgeoisie a se répandre dans toute la planéte. 11 faut
qu’elle s’introduise partout, qu’elle batisse partout, qu’elle établis-
se des liaisons partout. En exploitant le marché mondial, la bourge-
oisie a organisé d’une forme cosmopolite la production et la
consommation de tous les pays. Pour le chagrin des réactionnai-
res... les vieilles industries nationales ont été anéanties et continu-
ent a I’étre tous les jours. Elles ont été remplacées par de nouvelles
industries, dont I’introduction devint une question de vie et de mort
pour toutes les nations civilisées, qui n’utilisent pas des matiéres
premicres locales, mais des matiéres premiéres venant des régions
les plus éloignées, et dont les produits ne sont plus consommés
dans le pays, mais dans toutes les parties du monde. Au lieu des an-
ciens besoins, qui pouvaient étre satisfaits par des produits domes-
tiques, de nouveaux besoins apparaissent, qui ne peuvent étre
satisfaits que par les produits de terres et de climats lointains. Au
lieu de I’auto-suffisance et de 1’isolement, au niveau local et natio-
nal, entrent en scéne un réseau d’échanges généralisés, une interdé-
pendance générale entre les nations.

Mais Marx ne parait pas sensible aux c6tés sombres de
ce processus, qui correspond tout a fait a ce qu’on appelle
aujourd’hui la mondialisation. Au contraire, il semble saluer
avec une joie féroce I’anéantissement de toutes les spécifici-
tés. Décidément, il ne partage pas le “chagrin des réactionnai-
res”. Mais cette insensibilité le rend aveugle a de nombreux
aspects du processus de mondialisation qui ne peuvent pas
étre ignorés du point de vue théorique, comme la tendance a
I’effacement des différences, I’éclipse de 1’individualité,



La modernité postnationale 21

I’extinction de 1’originalité des peuples. En revanche, ce
sont justement ces aspects qui sont mis en lumicre par Cha-
teaubriand. Il est surtout attentif aux pathologies de la mon-
dialisation, y compris le phénoméne de I’homogénéisation
culturelle. Il part d’une position que nous appelerions au-
jourd’hui “identitaire”, tandis que Marx serait un “globalis-
te” impénitent. Si les deux apparaissaient aujourd’hui au
Forum Social de Porto Alegre, on peut parier que ce serait le
révolutionnaire allemand qui serait siffl¢, et que ce serait le
conservateur frangais qui serait applaudi.

Enfant exclusif de son siecle, sans avoir de racines dans
le pass€, sans un terroir natal a défendre, Marx n’avait rien a
craindre de la mondialisation, qui ne pourrait, au contraire,
que hater I’avénement de 1’union des peuples, sous la ban-
ni¢re de la classe universelle, le prolétariat.

Chateabriand, lui, se sentait “placé entre deux impossi-
bilités: impossibilité du passé¢ et impossibilité de I’avenir”.
Il n’approuvait pas 1’autocratie et le systéme de priviléges
de ’ancien régime. Et il n’aimait pas la société mondiale
que son imagination lui permettait d’entrevoir. Il aurait pré-
féré un univers cloisonné, plein d’espaces clos, comme celui
de Combourg, avec ses créneaux gothiques, ou se prome-
naient les fantdmes des ancétres et auquel le monde extérie-
ur n’arrivait que par le chant des oiseaux de passage. S’il
fallait classifier Chateaubriand, on le rangerait aujourd’hui
parmi les adversaires romantiques de la mondialisation,
ceux pour qui I’assouplissement des frontieres signale la fin
du monde — /eur monde. Quand la société universelle vien-
dra, dit Chateaubriand, “adieu les douceurs du foyer; adieu



22 Sergio Paulo Rouanet

les charmes de la famille; parmi tous ces étres blancs, jau-
nes, noirs, réputés vos compatriotes, vous ne pourriez vous
jeter au cou d’un frére”.

Je ne suis pas stir que Chateaubriand maintiendrait les
mémes positions, s’il était devenu aussi vieux que Fontenel-
le. D’ailleurs il n’avait jamais particuliecrement aimé les
“douceurs du foyer” et les “charmes de la famille”. Le réa-
lisme politique de I’ancien Ambassadeur 1’aurait stirement
emporté sur la mélancolie de René. Comme le présent était
insupportable, comme un retour en arriére n’était ni possible
ni souhaitable, et comme la future cité chrétienne était un
mirage, il ne resterait a Chateaubriand, s’il voulait transcen-
der son présent, que d’avoir recours aux virtualités déja con-
tenues dans ce présent. Il finirait bon gré mal gré par étre
d’accord avec ceux qui disaient que les temps présents
“peuvent cacher dans leur sein une constitution politique
que nous n’apercevons pas”. Si la tendance cachée du pré-
sent est la société universelle, il s’ensuit trés logiquement
que cette “constitution politique” devrait avoir un caractere
¢galement universel. Il arriverait par la a défendre quelque
chose comme une société politique mondiale. Seulement, il
fallait que I’ordre nouveau soit organisé de maniére a ne pas
mettre en danger 1’individualité des personnes et le pluralis-
me des cultures. Les doutes et critiques de Chateaubriand
concernant la société universelle gagneraient ainsi un sens
nouveau. Dans I’envers de ces critiques, on pourrait déchif-
frer des réflexions et des conseils d’homme d’Etat sur les
problémes qu’il faudrait résoudre si jamais on se décidait a



La modernité postnationale 23

construire une autre mondialisation, et a établir une “consti-
tution politique” universelle.

Cette lecture des Mémoires nous permet d’isoler trois
questions connexes:

1) le passage de la modernité nationale a la modernité

post-nationale;

2) I’établissement d’'une communauté politique univer-

selle; et

3) la préservation des cultures et identités locales. Ré-

fléchissons sur ces trois questions, en quittant pour
I’instant la compagnie de Chateaubriand.

Premiere question: le passage a la modernité postnatio-
nale. Rappelons d’abord que pour Max Weber, la modernité
est le produit de processus cumulatifs de rationalisation qui
ont eu lieu dans le systeme ¢économique, politique et cultu-
rel. Dans le systéme économique, la modernité implique la
libre mobilité des facteurs de production, le travail salarié,
I’adoption de techniques rationnelles de comptabilité et de
gestion, et 1’incorporation croissante de la science et de la
technique au processus productif. Dans le systéme politi-
que, elle implique la création d’un Etat centralisé, doté d’un
systéme tributaire efficace, d’une armée permanente, du
monopole de la violence, et d’'une administration bureaucra-
tique compétente. Enfin, dans le systéme culturel, elle im-
plique la sécularisation des visions du monde traditionnelles
(Entzauberung) et leur différenciation en des sphéres de va-
leur (Wertsphdren) jusqu’alors contenues dans la religion:
la science, la morale, le droit et 1’art.

Ce concept de modernité est li¢ a I’efficacité. C’est un
concept fonctionnel, dans le sens ou, dans une société mo-



24 Sergio Paulo Rouanet

derne, les systémes économique, politique et culturel fonc-
tionnent mieux que dans une société archaique.

Mais la modernité ne s’épuise pas dans ce vecteur fonc-
tionnel. Elle a un deuxiéme vecteur, qui n’est pas li¢ a
I’efficacité, mais a I’autonomie. Sa matrice est le modeéle de
civilisation des Lumieres, qui ne cherche pas I’efficacité des
structures, mais 1’autonomie des individus. Dés lors, les dif-
férents systémes de la modernité acquicrent un nouveau
contenu. Dans le systéme économique, la modernité signifie
la capacité pour chaque individu d’obtenir par son travail les
biens nécessaires a son bien-étre, dans un ordre social qui
exclue I’exploitation et I’injustice institutionnalisées. Dans
le systéme politique, elle signifie la pleine capacité pour
chaque individu d’exercer sa citoyenneté, dans un Etat de
droit qui garantisse la démocratie et les droits humains.
Enfin, dans le systéme culturel la modernité signifie le libre
usage de la raison, sans aucune tutelle — le sapere aude kan-
tien — dans un contexte institutionnel qui offre a tous le droit
a la production culturelle et le droit d’acces a la culture.

La modernité a donc le visage de Janus, avec un coté
tourné vers |’efficacité — la modernité fonctionelle — et un
autre tourné vers I’autonomie — ce qu’on pourrait appeler la
modernité émancipatoire.

Or, eticinous arrivons a I’essentiel, les deux versants de
la modernité, qui d’abord fonctionnaient dans un cadre nati-
onal, tendent a 1’internationalisation.

La modernité fonctionnelle a toujours eu une tendance
expansive. Elle a une vocation centrifuge. Elle percoit les
barriéres comme des obstacles au plein développement des
forces productives. Par conséquent, elle renverse ces barrie-
res. Elle passe d’abord des particularismes locaux, qui im-



La modernité postnationale 25

posaient des limites a 1’action du capital, a un espace plus
vaste, créé par I’Etat national. Celui-ci est né avec la moder-
nité. Ce fut la révolution industrielle qui créa le besoin de
rendre homogene une population culturellement hétéroge-
ne, segmentée en plusieurs provinces culturelles et ethni-
ques. La complexité de la division du travail a exigé la libre
mobilité des ouvriers, ce qui présupposait un espace natio-
nal intégré. L’Etat national a accompli cette tache: il fut la
totalité chargée de transcender la diversité des langues, des
religions, des cultures. Mais un moment arrive ou les Etats
nationaux eux-mémes deviennent trop étroits. La modernité
les dépasse et s’internationalise. Elle s’internationalise dans
la dimension économique, par la dissémination mondiale
des flux de commerce, de capital, de technologie et d’in-
formation. Elle s’internationalise dans la dimension politi-
que, imposant dans tous les Etats le méme modéle d’action
gouvernementale, fondé¢ sur I’ouverture des marchés, la pri-
vatisation, la déréglementation. Elle s’internationalise, en-
fin, dans la dimension culturelle, en diffusant partout des
valeurs laiques, matérielles, rationnelles, et en répandant
partout la méme culture électronique de masses.

Le méme mouvement du national vers I’international
caractérise la modernité émancipatoire. Ce fut I’Etat natio-
nal qui fournit le cadre pour les conquétes politiques et
sociales du monde moderne, pour la démocratie, pour la 1é-
gislation du travail, voire pour le socialisme. Mais d’autre
part elle dérive du projet des Lumiéres, qui est cosmopolite
par essence. Son idéal est la citoyenneté de monde, le Welt-
biirgertum, idéal partagé par Gibbon, Voltaire, Diderot, Wi-
eland, et aussi par le “citoyen de Geneve” lui-méme,
Rousseau, qui tout en pronant le patriotisme le plus farou-



26 Sergio Paulo Rouanet

che, ne manqua pas de louer “les grandes ames cosmopoli-
tes, qui traversent les barriéres imaginaires qui séparent les
peuples”. Poussée par cette tradition, la modernité émanci-
patoire dépasse elle aussi le cadre national. Elle s’inter-
nationalise dans la dimension économique, en coordonnant
les efforts mondiaux pour assurer le développement des
pays du tiers monde. Elle s’internationalise dans la dimen-
sion politique, en créant un systéeme multilatéral pour le ma-
intien de la paix, sous 1’égide des Nations Unies, en mettant
en oeuvre une politique pour les droits de 1’homme, en
créant des tribunaux pour juger des crimes contre
I’humanité, en formulant des stratégies transnationales pour
la protection de I’environnement. Et elle s’internationalise
dans la dimension culturelle, par le moyen d’institutions
comme 1'Unesco, le Pen Club, en favorisant des contacts
entre artistes, écrivains et savants de tous les pays.

La premiére espece d’internationalisation, celle de la
modernité fonctionnelle, est ce qu’on appelle en frangais
“mondialisation”, et que j’appelerai désormais “globalisa-
tion”, en demandant pardon a mes amis francophones. La
deuxiéme, celle de la modernité émancipatoire, n’a pas un
nom consacré, parce que son concept méme n’a pas encore
été dégagé avec clarté. Appelons-la “universalisation”.

La distinction n’est pas terminologique, mais de fond.
La globalisation tend a niveller toutes les particularités, par-
ce que sa force motrice est le profit, et qu’elle opére par une
rationalité de marché, qui sous-entend la création d’espaces
homogénes. L universalisation est pluraliste, parce que ses
buts ne peuvent étre atteints que par une rationalité commu-
nicative qui suppose le désir et le pouvoir des sujets de dé-
fendre la spécificité de leurs formes de vie. La globalisation



La modernité postnationale 27

est I'union des conglomérats. L universalisation est I’union
des peuples. Les acteurs de 1’une et ’autre sont différents.

Les acteurs de la globalisation sont des entreprises trans-
nationales, dans la sphere économique, des élites techno-
bureaucratiques, dans la sphere politique, et des ¢élites inte-
lectuelles, au service des media et de la publicité, dans la
sphere culturelle — les “intellectuels organiques” du Prince
global. Peut-on, pour autant, admettre 1’existence de nou-
velles classes, correspondant a 1’étape de la modernité glo-
balisée? Un vieux marxiste oserait peut-étre parler d’une
“bourgeoisie globale” et méme d’un nouveau prolétariat,
constitué par les groupes exclus par la “nouvelle économie”
et ne reculerait pas devant I’idée d’un néo-socialisme glo-
bal, réplique d’en bas au néo-libéralisme d'en haut. Mais
laissons ce vieux marxiste dans son musée, et citons un pen-
seur bien contemporain, Richard Rorty, pour qui

nous avons maintenant une classe dominante globale (global over-

class) qui prend toutes les décisions économiques importantes et

les prend avec une entiére indépendance par rapport aux Parle-
ments, et a fortiori aux électeurs de tous les pays.

Par contre, les acteurs de I’universalisation sont des or-
ganisations non-gouvernementales, des syndicats, des Egli-
ses, des partis politiques et des Parlements.

Deuxiéme question: une communauté politique univer-
selle. Il est évident que la modernité fonctionnelle et la mo-
dernité émancipatoire ne sont pas des ennemies mortelles,
parce que souvent les objectifs de la premiére ne peuvent
étre atteints que par les moyens techniques offerts par la
deuxiéme. Mais en s’internationalisant, la modernité fonc-
tionnelle est en train de saper I’objetif central de la moderni-
té émancipatoire: 1’autonomie. Dans une large mesure, la



28 Sergio Paulo Rouanet

globalisation bloque 1’autonomie. Ainsi, dans les conditions
d’un monde globalis¢, I’autonomie économique est une fic-
tion, car les principales décisions macro-économiques sont
prises par des Banques Centrales étrangeres et par des con-
seils d’administration d’entreprises transnationales. L ’auto-
nomie politique devient relative, si ’on considére que les
décisions politiques qui affectent le plus directement nos
vies ont été prises hors de nos frontieres. C’est la fin du
grand postulat rousseauiste de 1’identité entre le peuple qui
commande en tant que souverain et celui que obéit en tant
que sujet, car ceux qui subissent ’effet de ces décisions
n’ont pas participé au processus politique qui les a adoptées.
Un fossé s’ouvre entre ceux qui décident et ceux qui sont in-
téressés (stakeholders), ce qui réduit a néant, ou a peu pres,
la capacité d'auto-détermination des pays périphériques.
L’autonomie culturelle, enfin, est un mensonge pour ceux
qui sont condamnés a étre des consommateurs passifs de
biens culturels sur la production et distribution desquels ils
n’ont aucun controle.

Comment combler ce déficit d’autonomie?

On peut fuir en arriére. Par exemple, on peut envisager
une stratégie néo-nationaliste, avec des mesures protection-
nistes, dans I’espoir de regagner le controle sur les leviers de
I’économie, de la politique et de la culture. Autre exemple:
on peut adopter une politique de déglobalisation, par laquel-
le les pays du tiers monde couperaient leurs liens avec
I’économie mondiale et essaieraient de se développer par
I’intermédiaire d’une structure autarcique de production et
de consommation. Ces deux stratégies sont régressives et
inefficaces. Elles sont régressives, parce que dans le premier
cas on tourne le dos a 1’étape postnationale déja atteinte par



La modernité postnationale 29

la modernité, et dans le deuxiéme cas on tourne le dos a la
modernité elle-méme, en reculant vers une Arcadie pré-
historique. Elles sont inefficaces, dans le premier cas, parce
qu’on ne peut pas combattre avec des moyens nationaux des
problémes qui ne se posent pas dans un cadre national, et
dans le deuxieéme cas, parce qu’on ne peut pas faire face aux
pathologies de la modernité en désertant le camp de la mo-
dernité.

Ou bien on peut fuir en avant. On agirait sur le terrain
méme ou se situent les distorsions que nous voulons com-
battre: celui de la modernité postnationale. On choisirait,
dans la modernité, le versant émancipatoire, et dans le pro-
cessus d’internationalisation, le versant universaliste. Cela
signifie une démocratisation croissante de la vie internatio-
nale, et a la limite, une démocratie universelle, ou cosmopo-
lite. Ce serait le meilleur moyen pour combler les déficits
d’autonomie provoqués par la globalisation. Dans cette dé-
mocratie, le démos serait planétaire, ce qui souderait a nou-
veau les deux pdles disjoints par la globalisation, en
réunifiant les deux visages du citoyen, celui de 1’auteur du
droit et celui du destinaire du droit. En clair, tous ceux qui
seraient affectés par des mesures économiques, politiques
ou culturelles, auraient droit a participer du processus politi-
que conduisant a leur adoption.

Ce n’est pas ici le moment de donner des détails sur la
structure de la démocratie mondiale. Il suffit de dire qu’elle
serait composée d’une société civile, ou fonctionneraient
des institutions telles que des Eglises, des syndicats, des or-
ganisations non-gouvernementales. Elle comporterait une
société politique, dont la Constitution afficherait dans son
portique les principes contenus dans la Déclaration Univer-



30 Sergio Paulo Rouanet

selle des Droits de ' Homme et des documents équivalents.
Ses organes inclueraient un Parlement bi-caméral, avec une
Assemblée Générale, qui, comme 1’actuelle, aurait des re-
présentants choisis par les Gouvernements, et une Assem-
blée des Peuples, dont les membres seraient choisis par
¢lection directe. Le droit émanant de ce Parlement n’aurait
pas un caractére seulement inter-étatique, mais serait quel-
que chose comme un jus cosmopoliticum, dans le sens de
Kant. Le Tribunal Pénal International et une Cour Interna-
tionale de Justice reformulée seraient les noyaux d’un pou-
voir judiciaire mondial, ayant jurisdiction pour juger non
seulement les Etats mais aussi des individus coupables de
violer les droits humains et notamment de commettre des
crimes contre I’humanité. Il y aurait, enfin, un pouvoir exé-
cutif capable d’exécuter les lois de la démocratie mondiale.
Cet ensemble d’institutions serait en mesure de combler
les déficits d’autonomie signalés auparavant. Dans la sphere
économique, il pourrait “civiliser” la globalisation, en per-
mettant aux exclus de faire entendre leur voix dans
I’adoption des mesures nécessaires pour que que tous les af-
fectés par ce processus puissent en bénéficier. Dans la
sphere politique, il hériterait des fonctions du Conseil de Sé-
curité et serait responsable pour le maintien de la paix et de
la sécurité internationale. Il aurait a cette fin le monopole de
la violence légitime, ce qui éviterait ’'unilatéralisme qui a
caractéris¢ 1’action militaire contre I'Iraq. Dans la sphére
culturelle, enfin, il pourrait discipliner les exces de la cultu-
re ¢électronique de masse et prendre des mesures pour don-
ner a toutes les sociétés des chances symétriques pour la
production, la distribution et la circulation de la culture.



La modernité postnationale 31

Troisiéme question: les identités locales. La description
précédente a di faire frissonner tous ceux qui craignent la
création d’un Léviathan bureaucratique au service de
I’homogénéisation totale du monde. En fait, c’est le contrai-
re qui arrive. La démocratie mondiale est peut-étre le seul
moyen slr pour assurer le pluralisme. En établissant une
Constitution avec un noyau commun de normes et de principes
applicables a tous, la démocratie mondiale évite les conflits in-
ternationaux, inter-culturels et inter-ethniques et favorise la
coexistance non-antagonique de toutes les formes de vie.
Elle ne vise pas a abolir les Etats nationaux, mais a créer un
certain nombre d’institutions cosmopolites qui puissent co-
exister avec eux, en se superposant a leur autorité seulement
dans des situations bien définies. Il y aurait plusieurs ni-
veaux de gouvernance, organisés d’apres le principe de la
subsidiarité. Les questions seraient traitées au niveau natio-
nal seulement quand elles ne pourraient 1’étre au niveau lo-
cal, au niveau régional seulement quand elles ne pourraient
I’étre au niveau national, et au niveau mondial seulement
quand elles ne pourraient I’étre au niveau régional. Grace au
principe de la subsidiarité, les différences nationales pour-
raient coexister dans cette démocratie mondiale de la méme
manicre que les différences culturelles coexistent dans une
sociéte nationale: toutes les formes de vie auraient la possi-
bilité de se déployer librement, pourvu qu’elles obéissent a
une culture politique commune, contenue dans une Consti-
tution universelle capable de garantir a tous les individus,
cultures et nations une auto-réalisation intégrale, compati-
ble avec le droit a I’auto-réalisation d’autres individus, cul-
tures et nations.



32 Sergio Paulo Rouanet

Mais est-ce-que la démocratie mondiale peut créer des
formes d’intégration et de solidarité comparables a celles
qui existent dans les démocraties nationales? Non, disent les
conservateurs: personne ne peut s’identifier avec les articles
d’une Constitution. On s’identifie avec une histoire commu-
ne, avec une tradition souvent sanglante, avec des actes
d’héroisme, avec les joies et souffrances de ses aieux. Oui,
si’on part du principe qu’il y au moins deux formes différen-
tes d’identitité collective, celle qui résulte de 1’identification
avec une culture, et celle qui résulte de I’identification avec
une communauté politique. Cette deuxieéme forme d’iden-
tité¢ collective est liée a ce que Habermas appelle “pa-
triotisme constitutionnel”, Verfassungspatriotismus. C’est
I’attachement a notre pays en tant que citoyens, et non en
tant que membres d’une culture, d’une entité historique ou
d’une communauté de destin. Il s’agit d’une identité répu-
blicaine, fondée sur des principes, en contraste avec
I’identité culturelle et historique, “ascriptive» pour repren-
dre le concept de Talcott Parsons, c’est a dire, fondée sur la
naissance, le sang, le territoire. Or, notre modele de démo-
cratie mondiale n'exige pas du tout I’abandon de 1’identité
nationale ou culturelle, mais seulement dans un nombre trés
restreint de cas les normes universelles I’emportent sur les
valeurs particulieres. L’exemple de I’Union Européenne dé-
montre que cette coexistence est tout a fait possible. On peut
généraliser a partir de cette expérience, et supposer que dans
un avenir peut-étre pas trop lointain I’attachement concret a
son lieu de naissance, a sa famille, a son ethnie, a sa langue,
puisse coexister avec 1’attachement plus abstrait a la com-
munauté civique universelle.



La modernité postnationale 33

Revenons a Chateaubriand. En le ressuscitant d’une fa-
¢on un peu trop brusque, je lui ai fait émettre des opinions
sur des sujets qui n’étaient pas de son temps. Mais je pense
que mon interprétation n’est pas trop arbitraire. A mon avis,
il a vraiment saisi la nature de la modernité, a compris
qu’elle était en train de faire le passage vers une étape post-
nationale, et a anticipé au sein de cette modernité postnatio-
nale la virtualit¢ d’un nouvel ordre politique — une
“constitution politique” universelle. Cet ordre serait, d’une
part, soumis a “une reégle semblable, a une loi unique”. Ce
serait le noyau normatif commun dont nous avons vu la né-
cessité. Mais ce serait, d’autre part, un systéme capable de
concilier le particulier avec I’'universel, de permettre la sur-
vie des identités nationales (frangaise, anglaise, allemande,
chinoise) et de favoriser I’épanouissement local des scien-
ces, des lettres et des arts, aussi bien que leur diffusion uni-
verselle.

Sa mission accomplie, il est grand temps de rendre Cha-
teaubriand a son tombeau dans le Grand-Bé, a Saint-Malo,
ou il a choisi de reposer apres sa mort. En venant littérale-
ment d’outre-tombe, ses opinions sur des sujets si impor-
tants pour notre Académie nous seront d’autant plus
précieuses. D’ailleurs ¢’est son genre de conversation favo-
ri. Comme il I’a écrit, “je préfere parler du fond de mon cer-
cueil; ma narration sera alors accompagnée de ces voix qui
ont quelque chose de sacré, parce qu’elles sortent du sépul-

2

cre .



Ou vont les valeurs?
Nihilisme et prospective

Jérome Bindé

En nous interrogeant sur I’avenir des valeurs,' reprodui-
sons-nous 1’éternel effarement des Anciens face aux mceurs
de la génération qui les suit? Ou posons-nous la question
cruciale de notre temps, puisqu’elle porte sur la transmissi-
on aux générations futures, et sur le destin méme de
I’espéce, de la planéte et de la Cité, qui se savent désormais
mortelles?

Des attentats endeuillent bon nombre de pays, démocra-
tiques ou pas, et des voix s’élevent pour y lire la manifesta-
tion d’une guerre entre systémes de valeurs supposés
incompatibles. Le génie génétique bouleverse la compré-
hension de I’humain, et certains y voient la menace d’une
dévaluation de la valeur-humanité au profit d’on ne sait
quelle figure du post-humain, au visage illisible. Nombre de
pays au Sud mais aussi au Nord, sont déchirés par des guer-
res trés inciviles, ou le “nettoyage éthnique” débouche sou-
vent sur le génocide, ou sont bafouées les valeurs les plus
¢lémentaires. Dans maints pays, la démocratie représentati-
ve vit une crise politique qui donne parfois le sentiment que
la Cité ne sait plus fonder ses projets que sur des valeurs

34



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 35

marchandes. Mais celles-ci, a leur tour, ne sont-elles pas
tout autant ébranlées lorsque des scandales financiers se-
couent les marchés et brisent la confiance, signalant que la
non plus, il n’y aurait plus de valeur stire? Dans la vie quoti-
dienne elle-méme, chaque citoyen peut vivre au jour le jour,
sous bien des latitudes, la crise des valeurs: comment faire
confiance aux institutions publiques, si tout semble pouvoir
s’y acheter? a 1’école, si la sécurité de nos enfants y est en
péril? Pouvons-nous nous fier les yeux fermés aux représen-
tants de la loi, si nombre d’entre eux pactisent avec ceux qui
la transgressent?

On évoque aujourd’hui le nihilisme, la “perte du sens”,
la “disparition des valeurs”, ou le “choc de civilisations” et
de valeurs prétendument irréductibles. La question du nihi-
lisme, et donc des valeurs, a été au centre des interrogations
de la philosophie du XXe si¢cle. Prophéte, Nietzsche identi-
fiait, des la fin du XIXe siecle, I’histoire au processus du ni-
hilisme, qu’il résumait par la formule: la “dévalorisation des
suprémes valeurs”. La “mort de Dieu”, dans sa conception,
entrainait la mort de I’Homme: Nietzsche annongcait ainsi le
Michel Foucault des Mots et les choses. Pour Heidegger, le
nihilisme est le mouvement par lequel 1’Etre est oublié, et se
transforme entiérement en valeur. Par dela la différence des
approches entre Nietzsche et Heidegger, certains philo-
sophes — Gianni Vattimo notamment” — ont vu une affinité
entre leurs deux définitions du nihilisme: celui-ci serait “la
réduction de I’étre a la valeur d’échange”. Ce serait parado-
xalement parce que les “suprémes valeurs” ont décliné que



36 Jérome Bindé

la notion de valeur serait libérée dans sa vertigineuse poten-
tialité. Les valeurs pourraient alors se déployer “dans leur
véritable nature de convertibilité”, dans le “mouvement de
généralisation de la valeur d’échange”.’

A TI’aube du XXIe siecle, alors que les projets de réap-
propriation des valeurs semblent s’étre effondrés — qu’il se
soit agi de projets politiques révolutionnaires d’émanci-
pation ou de paris de refondation philosophique, spirituelle,
1déologique ou politique —; a I’heure ou quelques Cassan-
dres prophétisent I’avénement d’une post-humanité, voire
de I’inhumain; a I’heure ou des événements tragiques sem-
blent attester le travail d’une pulsion de mort dans les sou-
bassements de la destinée humaine, ébranlent nos repéres et
discréditent I’hypotheése d’une “fin de I’Histoire; a ’heure
ou les sociétés sont mobilisées par la recherche de nouvelles
¢éthiques, nous ne saurions faire I’économie d’une réflexion
prospective et philosophique qui s’efforce de répondre a la
question: “ou vont les valeurs?”.

Voltaire encore, au siécle des Lumiéres, n’avait aucun
doute: “Il n’y a qu’une morale comme il n’y a qu’une géo-
métrie.” Mais cette certitude universaliste s’est délitée de-
puis longtemps devant la dénonciation d’une origine toute
humaine de la morale. Le soupgon d’une relativité histori-
que et culturelle des valeurs, comme les entreprises de
démystification qui les réduisent a des vétements idéologi-
ques cachant des mécanismes de pouvoir, ont ébranlé la foi
philosophique, religieuse ou artistique dans la signification
absolue du Vrai, du Bien, du Beau. Cette grande crise des



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 37

valeurs, qui a remué profondément les deux derniers siécles,
débouche sur de multiples incertitudes. L’absence d’un fon-
dement transcendant qui permette d’ancrer des valeurs éter-
nelles dans un ciel immuable, ou de les recevoir une fois
pour toutes d’une révélation indubitable, signifie-t-elle le
crépuscule des valeurs? Ou bien, dans un monde marqué par
la rencontre planétaire des cultures, doit-on prévoir des an-
tagonismes virulents, des chocs éventuellement violents en-
tre des valeurs contraires? Ou bien encore assisterons-nous
a des hybridations inattendues et novatrices entre des
systemes de valeurs d’origines et d’orientations aujourd’hui
étrangeres 1’une a I’autre?

Le siecle dont nous sortons est celui d’une douloureuse
remise en cause de nos certitudes touchant la société,
I’histoire, I’homme. La crise contemporaine des valeurs
n’est plus seulement celle des grands cadres moraux tradi-
tionnels rattachés aux confessions héritées, mais aussi celle
des valeurs laiques qui ont pris la reléve (Science, Progres,
émancipation des peuples, idéaux solidaristes et humanis-
tes). La monstruosité, qui a imprimé sa marque au XXe
siécle, semble a nouveau menacer notre futur. Le dévelop-
pement des techniques, facteur a la fois décisif, imprévisible
et immaitrisable du changement, ne risque-t-il pas de d¢-
boucher sur une humanité méconnaissable, que certains ont
déja désignée par le terme troublant de “post-humanité”?
Les progrés de la révolution génétique pourraient-ils susci-
ter une forme d’auto-domestication de I’espece humaine?
Dans un univers d’innovations et de ruptures radicales, qui



38 Jérome Bindé

affecteront rapidement I’espéce humaine dans son ensemble
et qui modifieront les équilibres géopolitiques, comment
penser la continuité d’une Histoire, et maintenir 1’utopie
souhaitable d’une vie meilleure pour le plus grand nombre?
Peut-on maintenir la visée d’un projet universel qui soit
compatible avec la multiplicité des héritages, et qui
s’enrichisse de leurs histoires entrelacées?

Paul Valéry avait déja remarqué que notre conception
des valeurs morales ou esthétiques tendait a se rapprocher,
dans un monde dominé par la spéculation, du mod¢le de la
valeur boursicre. Il n’y a plus d’étalon fixe des valeurs, de
mesure stable et absolue, mais toutes les valeurs fluctuent
sur un vaste marché, leurs cotes montent et descendent au
gré des engouements, des paniques et des paris les plus sub-
jectifs. La valeur “esprit”, disait-il plaisamment, n’est pas
différente de la valeur “blé” ou “charbon”, et elle ne cesse de
baisser...* Ainsi le phénoméne de la mode, qui jusqu’a pré-
sent ne concernait que des domaines ou I’arbitraire et la con-
vention sont de rigueur, comme le vétement, envahit toute
notre conception des valeurs. Nous vivons dans I’éphémere,
I’obsolescence accélérée, le caprice subjectif, comme si les
valeurs les plus sacrées, devenues sans fondement, pouvai-
ent entrer dans le grand marché des valeurs mobilieres et
flotter a leur tour. Cette fagon conjoncturelle, momentanéis-
te, boursiere, de concevoir les valeurs, renvoie a un grand
nombre de phénoménes éthiques ou esthétiques du monde
contemporain. Le role de I’information et des médias ren-
force cette orientation, puisque la logique boursiere des va-



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 39

leurs, comme celle de la mode et des tendances courtes,
implique la prise en compte de multiples “indicateurs” pas-
sagers, a saisir dans I’instant, I’information instantanée rem-
placant le sens de I’Histoire et la reconnaissance de ses
évolutions longues devenues illisibles.

Nous assistons ainsi a un grand chambardement des va-
leurs, entretenu a grand renfort de déconstructions et de re-
mises en causes, qui semblent privilégier leur relativité
historique et culturelle. Si le XXe siecle, en sapant le fonde-
ment de nombre d’institutions, fut celui du nihilisme, de
“I’eére du soupgon” et du déclin des “mots a majuscules”, af-
firmer d’emblée le crépuscule des valeurs, c’est tout simple-
ment oublier que, dans bien des sociétés, la tradition
demeure encore le point d’ancrage majeur. Cependant, nul
peuple n’a le monopole de la déconstruction! Et les sociétés,
comme la nature, ont horreur du vide: les disparitions de
sens cachent des substitutions et les décompositions des re-
compositions. Plutot qu’un grand choc mondial, c’est bien
plutdt une multitude de fragmentations qui risque d’émerger
du bouillonnement actuel. Avec la fin de la foi en un progres
hégémonique et en 1’unicité d’'un mod¢le, I’avenir des va-
leurs est-il I’hybridation ou, de la rencontre des pluralités
anciennes et actuelles, jailliraient de nouvelles syntheses?
L’essor des sociétés en réseaux devrait faciliter ces métissa-
ges inédits et ces recompositions horizontales qui se joue-
ront des fronticres.

Cependant, comment, dans un monde dominé par la loi
de I’offre et de la demande, penser encore le sérieux des



40 Jérome Bindé

valeurs, si celles-ci sont congues sur un modele, celui des va-
leurs boursieres, qui privilégie leur volatilité et leur frivolité?
N’est-ce pas a I’horizon d’un nouveau dispositif de valeurs
de long terme, que semble préfigurer 1’essor de sociétés du
savoir et de la formation tout au long de la vie, que la
question centrale de 1’éducation peut encore trouver sa pla-
ce? Alors que le mode¢le de I’artiste est glorifié et que cha-
cun est supposé inventer son “style de vie” propre, la
dynamique entrepreneuriale de 1’innovation pourrait bien
renouveler le principe éthique de sociétés qui ne sauraient
s’en tenir au pur spectacle qu’elles se donnent a elles-
mémes. N’assistons-nous pas a I’essor de valeurs inédites,
spirituelles, religieuses ou politiques? a une féminisation
des valeurs qui remet en question le régne du Pére et du pa-
triarcat? a la juvénilisation des sociétés, source de frivolité
mais aussi de nouvelles valeurs créatives et ludiques? Les
barométres européens (European Values Surveys) placent
depuis plusieurs décennies en téte de leur palmares les va-
leurs de la famille, dont d’autres enquétes montrent aussi le
role crucial dans les autres régions du monde. Mais ces vale-
urs familiales évoluent en dépit de leur apparente stabilité:
la famille-loi décline, ou se meurt méme dans certains pays,
et la famille-contrat elle-méme tend a s’effacer dans un cer-
tain nombre de pays du Nord devant la famille-association.
L’institution la plus conservatrice devient, au moins dans un
certain nombre de pays occidentaux, la plus novatrice et fa-
vorise I’essor des valeurs de négociation et de micro-dé-
mocratie au sein de la société. Ces nouvelles valeurs sont



Ou vont les valeurs? Nihilisme et prospective 41

moins centrées sur la révérence envers le passé que sur la
plasticité, le renouvellement et I’invention de soi.

Le XXIe siécle pourrait étre pris dans une étrange con-
tradiction: jamais I’éphémeére n’aura été si valorisé; pour-
tant, I’émergence de sociétés du savoir, qui tend a faire de
I’éducation pour tous tout au long de la vie non plus un sim-
ple réve, mais un projet, et de la famille plus un lieu
d’expérimentation que d’autorité, parait préfigurer 1’essor
d’un nouveau dispositif de valeurs de long terme a la fois sé-
rieuses, ludiques et juvéniles. Lorsque s’estompent les fron-
tieres entre les trois ages de la vie, de nouvelles valeurs, a la
fois cognitives et prospectives, semblent émerger. Elles sont
moins héritées qu’inventées, moins reproduites que créées,
moins regues que transmises.

Va-t-on de ce fait vers une esthétisation des valeurs, dés
lors qu’il s’agit d’abord et avant tout de créer celles-ci?
L’esthétique serait-elle devenue le stade supréme de
I’économie et de I’éthique? Depuis I’age romantique, un di-
vorce profond, irréconciliable, semblait s’étre creusé entre
I’artiste et le bourgeois. Les avant-gardes ont longtemps
perpétué cette fracture, en poussant a son comble I’au-
tonomisation de 1’art. Aujourd’hui, cet antagonisme entre
’artiste et le bourgeois, entre “I’esthétique et 1’économie
politique”, comme disait Mallarmé, s’est effacé. Non seule-
ment ’artiste est pleinement reconnu et glorifi¢, mais aucun
temps, peut-étre, ne 1’a placé aussi haut et n’en a fait, com-
me aujourd’hui, le modéle méme de 1’activité productrice
de sens et de nouveauté. La “création” est partout. Nous



42 Jérome Bindé

sommes tous — ou aspirons tous a étre — des “créateurs”.
Toute production, toute entreprise, toute action, se pensent
sur le modele de la création artistique. Dans la vie person-
nelle, en ’absence de cadres stables et éternels, chacun est
acculé a la création, ne serait-ce que de sa propre existence:
il doit inventer un “style de vie”. Dans la vie économique,
I’innovation est reconnue comme le moteur méme du déve-
loppement; les forces du marché placent au premier plan les
séductions de 1’offre, la multiplication infinie des désirs,
que seul un dynamisme incessant de créations attirantes
peut entretenir. Cette esthétisation généralisée n’affecte
donc pas seulement la société comme spectacle (médias, pu-
blicité, environnement visuel et sonore), mais le noyau
méme du principe éthique et de la dynamique entrepre-
neuriale.

Peut-on, dés lors, pronostiquer la création de valeurs
nouvelles? Le XXe siecle a vu, dans plusieurs régions du
monde, un déclin massif de I’adhésion aux dogmes reli-
gieux traditionnels, mais aussi une diversification extraordi-
naire des recherches personnelles ou communautaires de
type spirituel. Ces percées minoritaires sont-elles porteuses
de valeurs fortes qui pourraient se révéler essentielles pour
I’avenir? De méme, alors que le ciment social s’est défait
devant la montée d’un individualisme de plus en plus radi-
cal qui détruit les liens hérités et les identités établies, on
constate un essor sans précédent de nouvelles formes
d’associations, la naissance de nouveaux types de solidarité.
De quelles valeurs ces réseaux inédits d’affinité, d’alliance,



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 43

de communication (favorisés par 1’innovation technologi-
que) sont-ils porteurs? Dans un monde de plus en plus domi-
né par les mobiles d’intérét économique et les valeurs
matérialistes et narcissiques de consommation, d’hédonis-
me et de satisfaction a court terme, peut-on discerner 1’¢-
mergence de valeurs alternatives que certains ont proposé
d’appeler “post-matérialistes”?’ A ces questions se rattache
I’effondrement des cadres patriarcaux (avec leurs dimensions
¢thiques, institutionnelles, culturelles et métaphysiques) —
fracture considérable, débouchant sur une féminisation des
valeurs aux conséquences profondes, encore difficiles a me-
surer pleinement, mais qui ne manqueront pas d’infléchir
tous les aspects du siecle qui vient.

Avec la diffusion, a 1I’échelle mondiale, de ces nouvel-
les valeurs qui sont liées a 1’essor des réseaux, de 1’auto-
création individuelle, de I’association et de la participation,
peut-on espérer trouver un autre chemin dans la forét obscu-
re de la mondialisation que celui qui méne a 1’hypothése
d’un clash des valeurs ou d’un choc mondial entre systémes
¢thiques prétendument incompatibles? La mondialisation,
contrairement a 1’idée regue, n’est pas réductible a la seule
intégration des marchés ou a I’émergence d’une pensée glo-
bale. La mondialisation est aussi sentiment d’appartenance
au monde, comme 1’ont pensé des 1’empire romain les phi-
losophes stoiciens, inventeurs du concept de cosmopo-
litisme. Selon Edgar Morin, I’histoire de la premiére
mondialisation (celle des explorateurs, des technologies et
de la colonisation, qui a vu prévaloir toutes sortes



44 Jéréme Bindé

d’hégémonies et de dominations), ne saurait nous dissimu-
ler I’essor d’une seconde mondialisation, la mondialisation
des consciences. De Las Casas et Montaigne aux ONG et
aux mouvements civiques mondiaux contemporains, cette
deuxiéme mondialisation s’est appuyée sur la pensée de no-
tre commune humanité et la vision prospective d’une cito-
yenneté planétaire; et elle est un phénomeéne politique,
philosophique et spirituel tout autant que culturel. Est-ce a
dire que serait possible cette coexistence harmonieuse entre
les cultures que chantent les gais prophétes d’une mondiali-
sation heureuse et pacifi¢e?

Ce serait oublier I’ampleur immense des défis que nous
devons relever. Le risque est grand qu’a la faveur de la troi-
sieéme révolution industrielle — celle des nouvelles technolo-
gies — le fossé numérique, économique, social et cognitif
entre riches et pauvres, qui ne se confond déja plus avec le
clivage Nord-Sud, ne se creuse encore davantage. Plus que
jamais, la question cruciale du partage universel des savoirs,
de I’échange entre les cultures et de la préservation de la di-
versité culturelle fait retour sur I’agenda mondial. C’est dire
si le monde nouveau qui pointe a I’horizon nous impose de
repenser les termes méme du contrat social.

La grande transformation en cours appelle une refonda-
tion politique et sociale a 1’échelle mondiale, que nous
avons propose¢ de centrer sur quatre contrats mondiaux es-
quissés dans le rapport de prospective Un monde nouveau®
et approfondis dans Les Clés du XXIe siécle’ et Ot vont les
valeurs? Nouveau contrat social fondé sur I’éducation pour



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 45

tous tout au long de la vie, contrat naturel, contrat culturel et
contrat éthique en constituent les axes principaux.

Thucydide disait: “un homme d’Etat ne doit pas avoir
seulement les mains propres, il doit avoir aussi les yeux pro-
pres”. Cette mission prospective reléve fondamentalement
de la politique. Car celle-ci, selon Max Weber, est I’art de
gérer le temps, de le structurer: “I’affaire propre de ’homme
politique, notait-il, c’est I’avenir et la responsabilité devant
’avenir”.® Or, si les futurs possibles — les fituribles comme
les appelait Bertrand de Jouvenel — sont nombreux, sont-ils
tous nécessairement souhaitables? Le futur souhaitable — les
futurs souhaitables, pour les sociétés humaines dans leur di-
versité — sont ceux qui offrent a I’humanité un avenir hu-
main. En nous demandant “ou vont les valeurs?”, nous ne
saurions ¢luder la question: qu’allons-nous faire, nous, des
valeurs? Préparer 1’avenir requiert une éthique pour le futur,
une éthique du temps.

Les sociétés humaines souffrent d’un déreéglement de
leur rapport au temps. Une contradiction majeure les travail-
le. Il leur faut de plus en plus se projeter dans le futur pour
survivre et prospérer. Et elles manquent de plus en plus de
projet. Certains ont parlé d’un divorce entre projection et
projet. Ce divorce tend a se creuser, d’une part parce que les
grands schémas de pensée et de représentation a long terme
semblent s’étre effondrés, et, d’autre part, parce que la glo-
balisation et 1’apparition de nouvelles technologies impose
aux sociétés la logique du “temps réel” et I’horizon du court
terme: hégémonie de la logique financiére et médiatique;



46 Jérome Bindé

ajustement des décisions politiques, dans les sociétés démo-
cratiques, a I’horizon de la prochaine élection; importance
extréme accordée a I’humanitaire, au moment ou 1’aide au
développement décroit. A la tyrannie de I’'immédiateté, qui
sert d’excuse au “apres moi, le déluge” des princes, répond
la tyrannie de 1’urgence. Celle-ci s’accompagne de I’ef-
facement accéléré des références a 1’idée de projet collectif.
Nous ne parvenons plus a nous projeter dans une perspecti-
ve du temps long. De ce point de vue, I’'urgence déstructure
le temps et délégitime 1’utopie. Le temps semble aboli par
I’instant. Partout ’homme d’aujourd’hui s’arroge des droits
sur I’homme de demain, menagant son bien-étre, son équili-
bre, et parfois sa vie.

Loin d’étre un dispositif transitoire, la logique de
I’urgence devient permanente: elle imprégne tous les pro-
cessus sociaux en érigeant I’impératif de résultat immédiat
en principe absolu de I’action collective. La mise en oeuvre
de dispositifs d’urgence a-t-elle pour autant débouché sur la
résolution de problémes a long terme? Les échecs de
I’action humanitaire et les maigres résultats obtenus par la
communaut¢ internationale en matic¢re de gestion multilaté-
rale des problémes mondiaux, semblent témoigner du con-
traire.

Mais comment reconstruire le temps a [’heure de la glo-
balisation? Comment réhabiliter le temps long? Deux obs-
tacles, note le philosophe belge Frangois Ost, s’opposent a
une prise en compte du futur. Il s’agit en premier lieu de la
domination du modele éthique du contrat social qui ne con-



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 47

coit d’obligations qu’entre sujets approximativement égaux
et engagés dans des rapports d’échange fondés sur des clau-
ses réciproques, alors qu’il est question, avec la notion
d’¢éthique du futur, d’¢largir la communauté éthique a des
sujets a venir a I’égard desquels nous sommes dans une rela-
tion totalement asymétrique. Le deuxiéme obstacle est la
“myopie temporelle” de I’époque, “qui se traduit a la fois
par une amnésie a I’égard du passé, méme proche, et d’une
incapacité a nous inscrire dans un futur sens¢”. Il est néces-
saire de réfléchir aux moyens de surmonter ces deux obsta-
cles, en posant les premiers ¢léments d’une éthique du
futur.’

La reconstruction du temps suppose aussi que les acteurs

2¢¢

sociaux et les décideurs cessent de s’ajuster ou de s’“adap-
ter”; qu’ils anticipent et prennent les devants. Le XXIe siecle
sera prospectif ou ne sera pas; prévoir pour prévenir, tel est
I’objectif. Car le délai est souvent treés grand entre 1’énonceé
d’une idée et sa réalisation. Une génération, voire plusieurs,
c’est souvent le délai minimum pour qu’une politique porte
tous ses fruits. Le court et le moyen terme étant déja “sur les
rails” pour I’essentiel, le sort des générations futures dépen-
dra de plus en plus de notre aptitude a lier vision a long ter-
me et décisions présentes. Le renforcement des capacités
d’anticipation et de prospective est donc une priorité pour
les gouvernements, les organisations internationales, les
institutions scientifiques, le secteur privé, les acteurs de la
société et pour chacun d’entre nous.



48 Jérome Bindé

Or, note Hugues de Jouvenel, on invoque de plus en
plus, notamment en Occident, I’accélération du changement
et la multiplication des facteurs de rupture pour proclamer le
caractere de plus en plus imprévisible de I’avenir, et en dé-
duire qu’une seule chose importe: la flexibilité. “On oppose
ainsi de plus en plus la culture du ‘juste a temps’.... a celle du
temps long qui demeure pourtant le seul cadre dans lequel
peuvent étre mises en oeuvre de véritables stratégies de dé-
veloppement.” L édification d’une éthique du futur exige
donc une remise en cause des modes de gestion reposant sur
la flexibilité érigée en principe absolu, et sur le refus de la
prospective.

Mais il faut aller plus loin: si nous n’agissons pas a
temps, les générations futures n’auront pas le temps d’agir
du tout: elles risqueront d’étre prisonniéres de processus de-
venus incontrolables, telles que la croissance démographi-
que, la dégradation de I’environnement global, ou les
disparités entre Nord et Sud et au sein méme des sociétés,
I’apartheid social et I’emprise mafieuse qui gagne. Demain,
c’est toujours trop tard. Un exemple? Treize ans apres le
Sommet de la Terre, I’Agenda 21 est pour I’essentiel resté
lettre morte. Si I’on excepte les timides avancées du proto-
cole de Kyoto sur la réduction des gaz a effet de serre, et des
conférences qui ont suivi son adoption puis son entrée en vi-
gueur, “Rio plus treize”, c’est, a bien des égards, “Rio moins
treize”! Combien de temps pourrons-nous nous payer le
luxe de I’inaction? A-t-on calculé le prix de I’inertie, et de
I’absence d’éthique du futur?



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 49

L’édification d’une éthique du futur exige d’inaugurer
une prospective des valeurs. Car les valeurs, loin de consti-
tuer un patrimoine figé, sont “un héritage qui n’est pas pré-
cédé d’un testament” (René Char), donc en mouvement,
tourné vers le futur. Comme le note Paul Ricoeur, “les va-
leurs se situent... 8 mi-chemin entre les convictions durables
d’une communauté historique et les réévaluations incessan-
tes que réclament les changements d’époque et de circons-
tance avec 1’émergence de problémes nouveaux”.

Trois évolutions sont ici déterminantes: la premiére est
la mutation temporelle de la responsabilité: selon Ricoeur,
“jusqu’a présent, on considérait quelqu’un comme respon-
sable seulement d’actes passés... Hans Jonas, dans Le Prin-
cipe responsabilité, congoit au contraire une responsabilité
tournée vers le futur lointain. Quelque chose nous est confi¢
qui est essentiellement fragile”, et périssable: la vie, la
planéte, ou la Cité. Car la Cité est périssable. Sa survie dé-
pend de nous (Hannah Arendt). En effet, aucun systéme ins-
titutionnel “ne survit sans étre soutenu par une volonté de
vivre ensemble... Lorsque ce vouloir s’effondre, toute
I’organisation politique se défait, tres vite”.

L’émergence internationale du principe de précaution,
fondé sur I’incertitude, constitue une deuxiéme évolution
majeure: toute prospective est en effet gestion de I’im-
prévisible et de I’incertitude, donc du risque. Selon Frangois
Ewald, le nouveau paradigme de la précaution “témoigne
d’un rapport profondément bouleversé a une science qu’on
interroge moins pour les savoirs qu’elle propose que pour



50 Jérome Bindé

les doutes qu’elle insinue. Les obligations morales y pren-
nent la forme de 1’éthique”.

Troisiéme évolution: en étendant sans cesse son domai-
ne d’extension, le patrimoine fonde désormais une respon-
sabilit¢ humaine vis-a-vis des générations futures. Il était
simple legs du pass¢; désormais, il réunit, a la limite, toute la
culture et toute la nature. Il ne se borne plus aux pierres,
mais integre le patrimoine immatériel et symbolique, éthi-
que, écologique et génétique. Il devient I’¢lément de la défi-
nition d’un rapport a 1’Autre: un Autre dans [’espace
(autrui), puisque le patrimoine est celui de I’humanité tout
entiere. Un Autre dans le Temps: les générations futures,
puisque I’humanité est un sujet transhistorique. Selon Mar-
tine Rémond-Gouilloud,

La fonction du patrimoine n’est donc pas tellement de transmettre
et perpétuer des objets et des valeurs que de créer un élan pour la
transmission, d’instituer un sens dynamique de la solidarité entre
générations, c’est-a-dire de donner un sens a la perpétuation de

I’espéce humaine, une raison de vivre aux hommes.

La construction d’une éthique du XXIe si¢cle exige cet-
te “réforme de la pensée” qu’a évoquée Edgar Morin. Avec
un sens aigu de I’anticipation, Blaise Pascal avait vu juste
quand il écrivait: “travaillons donc a bien penser: voila le
principe de la morale”. Une telle réforme suppose aussi une
réforme des liens entre la pensée et [’action, fondée par
exemple sur I’évolution vers un “droit commun” de
I’humanité (Mireille Delmas-Marty). Selon Francois Ost,



O vont les valeurs? Nihilisme et prospective 51

faute de lien vivant entre passé et avenir, toute référence a la traditi-
on est condamnée a apparaitre comme crispation idéologique, voi-
re comme fondamentalisme régressif, tandis que la formulation de
projets pour le lendemain ne se donne plus que sous la forme dépré-
ciée de 'utopie.

Or, nous rappelle Paul Ricoeur, “il faut résister a la sé-
duction d’attentes purement utopiques; elles ne peuvent que
désespérer I’action... Des attentes doivent étre déterminées,
donc finies et relativement modestes, si elles doivent pou-
voir susciter un engagement responsable”. Eduardo Portella
a su trouver les mots pour rédiger le testament de I’utopie. '
Mais, comme le suggere Ricoeur, “il faut empécher
I’horizon d’attente de fuir; il faut le rapprocher du présent
par un échelonnement de projets intermédiaires a portée
d’action”.

La crise du politique a coincidé largement, a I’Ouest, a
I’Est et au Sud, avec la “crise de 1’avenir” et son illisibilité
croissante.'’ Or, comme je 1’ai souligné, la politique consis-
te d’abord et avant tout a structurer le temps. 11 va donc fal-
loir reconstruire un lien entre ce que Reinhart Koselleck
appelait “espace d’expérience” et “horizon d’attente”.

De¢s lors, y a-t-il lieu d’opposer solidarité vis-a-vis des
générations présentes et solidarité vis-a-vis des générations
futures? La générosité ne se divise pas. Le peu de cas fait des
exclus du Tiers-monde et du Quart Monde est I’avers de la
piece de monnaie, 1’oubli des générations futures son en-
vers. L éthique du futur est fondamentalement une éthique
du temps qui réhabilite le futur, mais aussi le présent et le
passé. L’éthique du futur, ce n’est pas 1’éthique au futur... re-



52 Jérome Bindé

mise aux calendes grecques! C’est 1’éthique ici et mainte-
nant, pour que plus tard il y ait encore un ici et un maintenant.

Comme le souligne Ricoeur, “nous avons tellement de
projets inaccomplis derriere nous, tellement de promesses
encore non tenues, que nous aurons de quoi construire un fu-
tur par la revivification de ces multiples héritages”. Dans la
cité planétaire en construction, on ne redonnera le temps au
temps qu’en nouant des liens étroits entre visée prospective,
volonté politique et participation des citoyens a la définition
et a I’exécution de projets a long terme. Car, selon Max We-
ber,'? “le possible ne serait pas atteint, si, dans le monde,
toujours et sans tréve, on ne tentait a nouveau I’impossible”.

Si nous voulons modifier radicalement notre rapport au
temps en cette aube du XXle siécle, il nous faudra préter
I’oreille aux poétes et aux prophétes. Que disait Henri Mi-
chaux?" “Ralentie, on tate le pouls des choses, (...) On est,
on a le temps, on est la ralentie”. Ainsi parviendrons-nous
peut-étre a redécouvrir une sagesse ancienne: habiter le
temps, et, comme nous y invitait I’auteur de la Recherche, '
a retrouver le temps perdu.

Osons donc parier sur I’avenir: et si ¢’était par le savoir
et la diffusion des savoirs que devait se réaliser la refon-
dation que nous appelons de nos veeux? Car le savoir est es-
sentiellement création, renouvellement, accompagnement
cognitif du changement. De toute évidence, dans les socie-
tés du savoir en émergence, nous ne manquerons pas de va-
leurs, bien au contraire. Notre probléme ne sera pas celui de
la perte, mais du choix.



Ou vont les valeurs? Nihilisme et prospective 53

Notes

10.
11.

12.
13.

14.

Voir J. Bindé (dir.), Ou vont les valeurs?, seconde anthologie des
“Entretiens du XXIe siecle” organisés par ’'UNESCO, Paris, Albin
Michel/éditions UNESCO, 2004. Ouvrage publié¢ en anglais sous le
titre The Future of Values, Berghahn Books/UNESCO Publishing,
Cambridge, New York, Paris, 2004.

Gianni Vattimo, La Fin de la Modernite.

Ibidem.

Paul Valéry, “La liberté de ’esprit”, in Regards sur le monde actuel
et autres essais, Paris, Gallimard, 1946.

Cf. Ronald Inglehart, Culture Shift in Advanced Industrial Society,
Princeton University Press, 1989.

Federico Mayor et Jérome Bindé, Un monde nouveau, Paris, Odile
Jacob/éditions UNESCO, 1989. Ouvrage paru en anglais sous le ti-
tre The World Ahead: our Future in the Making, Londres, New
York, Paris, Zed Books/UNESCO Publishing, 2001.

Voir J. Bind¢ (dir.), Les Clés du XXle siecle, premiére anthologie
des “Entretiens du XXIe siécle” organisés par la Division de la pros-
pective, de la philosophie et des sciences humaines de 'UNESCO,
Paris, éditions du Seuil / éditions UNESCO, 2000. Anthologie pu-
bliée en anglais sous le titre Keys to the 21st Century, Berghahn
Books/UNESCO Publishing, Cambridge, New York, Paris, 2001.
Max Weber, Le Savant et le politique.

J. Bindé¢, “L’¢éthique du futur — Pourquoi faut-il retrouver le temps
perdu?”, Futuribles, Paris, décembre 1997.

Voir Les Clés du XXle siecle, op. cit.

Voir sur ce dernier point, Marcel Gauchet, Le Désenchantement du
monde, Paris, Gallimard, 1985.

Le Savant et le politique.

Henri Michaux, La Ralentie, Oeuvres completes, tome 1, Biblio-
théque de la Pléiade, Gallimard.

Marcel Proust, 4 la Recherche du temps perdu, Bibliothéque de la
Pléiade, Gallimard.



&

Identité et Transmodernité






Oikoumené et transmodernité.
Vers une épistémologie des limites

Enrique Rodriguez Larreta

Le texte d’ouverture de cette Conférence commence avec
une interrogation: “Aprés les 59 millions de votes en faveur
de Bush, la collision entre les Etas-Unis et I’O.N.U et le
massacre quotidien de I’Irak, ou en est ’oikoumené con-
temporaine, le sentiment d’un monde a I’oeuvre?”. La ren-
contre d’ Alexandrie nous avait offert un lieu privilégié¢ pour
penser les problématiques de I’interaction et du synchrétis-
me culturel, tout comme la rencontre de New-York avait été
le scénario évident pour penser les conflits de I’hégémonie
et le multiculturalisme aprés le 11 septembre. Quel endroit
plus propice que la Turquie pour examiner les dilemnes des
frontiéres, les limites et les nouveaux imaginaires supra-
régionaux depuis 1’horizon de 1’oikoumené?

Le défi, en ce moment actuel de redéfinition de points
de vue théoriques et de recherche de nouvelles idées, consis-
te en maintenir la perspective de longue durée qui nous per-
met d’examiner des épisodes historiques récents (par
exemple le 11 septembre) pour les situer dans un cadre his-
torique plus large. Et en méme temps d’étre capables de per-

57



58 Enrique Rodriguez Larreta

cevoir les surprises de la nouveauté en évitant la commodité
intellectuelle du déja vu.

La notion d’oikoumené globale a été introduite récem-
ment dans les débats sur la mondialisation. Métaphore de
I’imaginaire contemporaine (Garcia Canclini, 1999), la mon-
dialisation suggere une gigantesque ampliation de la com-
munication globale et du marché sur une échelle encore plus
vaste qu’en d’autres époques du monde moderne. L’idée
d’oikoumené globale a été introduite (Hannerz, 1996) pour
souligner les discontinuités culturelles dans le word system
conceptualisé par Imanuel Wallerstein et plusieurs autres
penseurs. L’oikoumené représente un espace de rencontre,
d’interaction, de diffusion et d’acquisation entre cultures.
Ses origines peuvent remonter a la période hellénique. Ce
qui se constituait a cette époque est ce que Polybe aller qua-
lifier plus tard d’oikoumené. Pour lui, I’histoire universelle
commence avec la conquéte du monde par les romains:

Dans la grandeur, le caractére paradoxal du spectacle que je me
propose d’étudier apparaitra dans toute sa clarté si nous choisissons
de comparer I’hégémonie romaine avec les empires antérieurs les
plus fameux qui ont fourni un théme aux historiens. Ceux qui méri-
tent d’étre ainsi étudiés et comparés sont les suivants: les perses, les
spartes, les macédoniens. Mais ce ne sont pas seulement de vastes
régions du monde qui ont été soumises a la domination des ro-
mains, sinon pratiquement le monde entier. (Polybe 1, 2, cit. em
Momigliano, 1987.)

Le concept d’oikoumené employé¢ par Polybe se retrou-
ve chez d’autres auteurs grecs et dans la Bible, on le traduit



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 59

généralement par “monde habité” mais dans d’autres ver-
sions, il s’agit purement et simplement de 1I’empire romain.
Les limites de 1’oikoumené sont, de fait, celles de I’empire.
Dans ce sens, il s’agit d’une catégorie historique qui décrit
un empire en expansion en accord avec une dynamique pro-
duite essentiellement par le centre impérial. A 1’époque des
empires macédonien et romain, par exemple, le centre se
trouvait en Méditerranée. L’oikoumené dominée par I’em-
pire romain était limitée a I’ouest par 1’océan atlantique et
par I’embouchure du Gange a I’est. La partie sud de I’ Afti-
que et le nord de I’Europe était laissés dans I’ombre parce
que, quoique 1’on sache que ces régions étaient peuplées, les
lumicres de I’empire les éclairaient a peine. Polybe, grand
historien de cette période, se livre a une lecture de I’histoire
du point de vue romain. Le rdéle d’unification et d’inter-
conexion joué par les romains est le noyau central de leur
histoire générale ou universelle et c’est I’existence de I’em-
pire qui permet qu’une histoire universelle soit possible.
La succession des empires présentée par Polybe peut
étre facilement suivie jusqu’a I’oikoumené planétaire actu-
elle, qui inclue 1’utilisation potentielle de tout I’espace du
globe a des fins économiques et militaires. Si, pour les
grecs, I’oikoumené est la terre qu’ils habitent eux-mémes et
si pour les romains il s’agit simplement du territoire qui
coincide avec les limites de leur empire, nous pourrions dire
que ce n’est qu’au XXeéme siecle que le monde a atteint les
niveaux adéquats d’exploration des confins et une interco-
nection globale suffisamment dense et inclusive qui permet-



60 Enrique Rodriguez Larreta

tent de le définir en tant qu’oikoumené. Ceci n’implique pas
forcément une dissolutions des marges et des frontieres et
dans bien des cas c’est précisément le contraire qui se pro-
duit. L’interaction conduit a la formation de nouvelles dé-
marcations, plus séveérement contrdlées, concernant la
fermeture de limites inter-ethniques et de suppressions iden-
titaires ainsi qu’a des processus variés de transformation des
différences en spectacle et ethnogénese.

L’époque précédant I’oikoumené du monde antique est
celle que Karl Jaspers, de manicre trés classique, a dénom-
mé période axiale, période caractérisée par le développe-
ment en lignes paralleles de civilisations différentes qui se
singularisérent par des formations complexes de 1’appareil
d’Etat et par un haut niveau de réflexion métaphysique et de
créativité artistique. C’est un symptome de I’époque que
cette réflexion de Jaspers elit ét€ menée justement a la fin de
la deuxieme guerre mondiale. Ses méditations au sujet de
I’origine et la finalité de I’histoire devraient étre comparées
avec d’autres interprétations de penseurs influents sur va-
leur et histoire. Par exemple la série de conférences Natural
Right and History prononcées par Leo Strauss autour de
I’universel et de la singularité culturelle de sens et de portée
nettement différente. C’est précisément 1’interlocuteur et
adversaire implicite de Leo Strauss, Martin Heidegger qui,
dans sa correspondance avec Karl Jaspers au sujet de son li-
vre, se livre a une mise au point critique sur le parallélisme
civilisatoire de Jaspers. Heiddeger fait ressortir la question
de I’articulation entre technique et métaphysique, une pen-



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 61

sée de la technique qui aurait créé un déséquilibre civilisa-
toire dés I’époque axiale et qui devrait conduire I’Occident
vers une voie singuliére qui culminerait avec la situation
contemporaine qu’Heiddeger allait traiter plus tard dans sa
Lettre sur [’humanisme et dans d’autres écrits.

Nous ne sommes pas dans une situation de retour
vers certaines versions confortables du passé historique (le
temps ou les narratives prévisibles de I’histoire domi-
naient). Par exemple, il ne s’agit pas de la lente formation
d’une civilisation synchrétique du type alexandrin, d’une
lutte entre empires centraux hégémoniques et Etats natio-
naux, etc. Une littérature conventionnelle de type “globalis-
te” (Tsing, 2000) reprend les thémes du capitalisme de
I’aprés-guerre (évolution, progrés, modernisation) sous la
forme d’un monde sans fronti€res, ouvert au capital transna-
tional et a la circulation cosmopolite. Mais qui dit globalisa-
tion ne dit pas forcément commerce ou communication,
monopoles économiques et empires. Ces dimensions de la
vie sociale existaient déja au siecle dernier:

Globalization is about the disappearance of boundaries cultural and
economic boundaries, physical boundaries, linguistic boundaries
and the challenge of organizing the world in their absence. In the
words of Jean-marie Guéhenno, the UN’s director of pea-
ce-keeping operations: “having lost the confort of our geographics
boundaries, we must in effect rediscover what creates the bond bet-
ween humans that constitute a community.” (Judt, 2005.)

I1 est probable que cette conscience contemporaine qui
considere les frontieres comme constructions problémati-



62 Enrique Rodriguez Larreta

ques et artificielles a stimulé une préoccupation théorique et
pratique toute spéciale en ce qui concerne sa nature. Les
limites entre communautés, le caractére des groupements
humains percus de plus en plus comme étant des “commu-
nautés imaginaires” ou “ethnoscapes” ont été au centre de
nombreuses discussions récentes (Derrida, 2002; Sloterdijk,
2003).

L’oikoumené globale se caractérise par la virtualisation
de I’espace, par les échanges financiers et la communication
en temps réel. Un auteur comme Paul Virilio a vu dans ce
processus un facteur de destruction et de pollution dromos-
phérique produit par une intensification de la communica-
tion jamais vu auparavant. La nouvelle situation nous oblige
en tout cas a penser ce qu’est la nature méme du lien social
qui, dans la sociologie traditionnelle, se caractérisait jus-
qu’alors a partir d’autorités autocontenues et de limites ter-
ritoriales définies.

Des travaux récents conceptualisent de nouveaux terri-
toires qui exigent une réflexion sur les oppositions simples
entre le global et le national, le national et le local. Les pro-
cessus multiples qui constituent la globalisation économi-
que contiennent et forment des structurations spécifiques de
I’économique, du politique, du culturel et du subjectif qui
appartiennent autant au domaine du global que du national
(Sassen, 2000).

Saskia Sassen suggere ’existence de zones de frontie-
res au sein des contextes spécifiques et complexes du global
et du national. Entre les processus de caractére stratégique
qui, suivant Sassen, permettent d’illustrer de maniére parti-
culierement nette ces régions d’interface du global et du



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 63

national se trouvent les opérations des corporations transna-
tionales, les marchés financiers et les mouvements migrato-
ires. La question juridico-politique de la territorialité et de la
citoyenneté ainsi que les problemes dérivés de la régionali-
sation et la formation de réseaux de cités globales sont des
questions décisives qui sont a la base méme des transforma-
tions des infrastructures de la modernité globale.

La production du global demande une vaste mobili-
sation de ressources matérielles et institutionnelles, ce qui
sous-entend la combinaison de structures d’Etat et transna-
tionales:

Global process are often strategically located/constituted in natio-
nal spaces, where they are implemented usually with the help of le-
gal measures taken by state institutions.The material and legal
infrastructure that make possible the global circulation of financial
capital, for exemple, is often produced as “national infrastructure”
— even though increasingly shaped by global agendas. This inser-
tion into the national of global projects, originating both domesti-
cally and externally, begins a partial unbunding of national space.
(Sassen, 2000.)

L’intégration fonctionnelle et I’autocontrole de I’Etat
dans le capitalisme moderne a toujours été plus une illusion
qu’une réalité de contrdéle de I’économie (Luhmann). Sas-
sen propose de penser ces insertions du global dans la
production nationale comme des processus de dé-natio-
nalisation de ce qui, historiquement, a fait partic d’un
ensemble de propriétés du national. Dans le domaine de
I’économie, un exemple en est fourni par la tendance a
I’autonomie des Banques Centrales, exigence des agendas



64 Enrique Rodriguez Larreta

économiques transnationaux, tendance entrée progressive-
ment dans le vocabulaire de plusieurs pays.

Les processus d’immigration représentent une zone de
frontiére intéressante entre le global et le local. Dans un
monde structuré autour d’Etats nationaux, le mouvement
global de capitaux a été relativement fluide alors que le libre
mouvement des populations a été limité. Les frontieres, que
les Etats nations maintiennent sous étroite surveillance,
constituent des obstacles a I’entrée d’immigrants sur un ter-
ritoire dont I’Etat posséde la souveraineté. Les caractéristi-
ques institutionnelles de la société dans laquelle arrivent les
immigrants définissent leur mode d’incorporation. Si en
France, par exemple, I’Etat joue un rdle plus important
qu’en Angleterre, la politique d’immigration britannique ré-
pond moins, par contre, aux aspects corporativistes du wel-
fare state que la Suede ou les Pays-Bas, pour ne citer que
quelques cas. Mais comme 1’ont démontré Soysal (1994) et
Jacobson, les discours transnationaux sur les droits de
I’homme et la protection des réfugiés influencent les politi-
ques des Etats nationaux, particuliéremnt en Europe. La li-
mite entre citoyen et non-citoyen devient moins nette: “The
incorporation of guests workers and the extension for mem-
bership to foreign elements are only intelligible when we
take the dynamics and changes in the global institutional or-
der into account” (Soysal, 1994, p. 41). Aprés la deuxieme
guerre, divers processus mondiaux ont favorisé 1’expansion
des droits au sein des Etats nations: I’institutionalisation des
idées d’autodétermination et d’égalité lors de la décolonisa-



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 65

tion, I’affirmation des droits de I’homme en tant que dis-
cours et principe fondateur dans les structures légales et
scientifiques, dans I’opinion publique, 1’extension de la
responsabilité de I’Etat au delad des limites nationales (pro-
grammes pour les réfugiés, lutte contre la faim, démocrati-
sation, etc.).

Ces tendances conduisent a un discours chaque fois plus
centré sur les droits individuels qui sont transmis comme
normes et modeles par un grand nombre d’agences transna-
tionales. Dans cette mouvance, de nombreuses institutions
globales manifestent un vif interét pour les réfugiés et les
immigrants en les situant dans le cadre du discours sur les
droits de I’homme. Au moyen de la diffusion de normes in-
ternationales et de leur influence politique, ces organismes
contribuent a la redéfinition du statut et des droits des immi-
grants en ouvrant de nouveaux espaces pour leur incor-
poration dans la société nationale. Bien entendu, des
contre-discours se font entendre aussi bien dans 1’espace na-
tional qu’au niveau mondial ainsi qu’il existe des pratiques
d’exclusion, un contréle renforcé des frontiéres ou méme
leur fermeture. Ces zones de limites et de fronti¢res sont des
aires de conflit mais leur tracé et la propre dynamique des
conflits sont la conséquence de processus aussi bien trans-
nationaux que locaux. Ces processus conduisent a la recon-
figuration de ces lignes de rencontre qui doivent étre
¢tudiées dans leurs contextes spécifiques et complexes et
leur social thickness, pour employer la judicieuse expres-
sion de Saskia Sassen.



66 Enrique Rodriguez Larreta

La culture, en ses moments de rencontre, de dispute,
d’échange et d’interaction constitue 1’un des territoires ou la
problématique des espaces de rencontre et de limites est
commune. Samuel Huntington, un des “grands simplicifica-
teurs” et qui travaille autour de ce nouveau culturalisme a si-
tué le “clash de civilisations” dans les lignes de rencontre
inter civilisation. Son raisonnement suppose bien entendu
I’existence de corps culturels bien définis, avec un noyau or-
ganisateur de sens moral/religieux qui structure une identité
collective, évidence décrite dans son récent livre sur
I’identité américaine (Huntington, 2004) et dans The clash
of civilisations. Quand les civilisations se transforment en
super tribus, 1’essentiel culturel ahistorique semble plus
problématique que jamais en laissant de coté des processus
de prét, d’interaction et de résonance culturelle.

Le concept de transmodernité mis en circulation par le
philosophe argentin Enrique Dussel (Postmodernidad y
Transmodernidad, 1998) vise a mettre en évidence 1’origine
multiple et décentrée de la modernité “at large”, relativisant
ainsi les narratives eurocentristes. D’autres auteurs (Bha-
bha, 1994; Mignolo, 2000) ont proposé une modernité post-
coloniale capable d’inscrire des narratives d’altérité et des
formes d’antagonisme social qui ne sont pas encore pleine-
ment représentées dans un processus de transvaluation et de
traduction des différences culturelles (Bhabha, 1994). Nous
trouvons de nouveau un terrain fécond pour la problématisa-
tion des limites, dans le cas présent les fronti¢res culturelles
qui ont été historiquement pensées par les anthropologues



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 67

comme de simples processus d’adaptation et d’ajustement
social, ou “aculturation”; la transculturation dans ces pers-
pectives ferait partie de la définition de la modernité.

L’opposition nature/culture au coeur de la pensée euro-
péenne a I’époque moderne est une limite fondamentale qui
se dissout chaque fois plus aujourd’hui. Le contemporain, le
post-moderne, le transmoderne, c’est le temps des hybrides
entre nature et culture, entre intersections et nouvelles com-
binaisons. Ici, la réflexion sur I’impératif technologique de
maximisation joue un rdle essentiel. Le processus d’accu-
mulation technologique ne peut étre considéré un progrés ou
une modernisation au sens strict du terme. Il serait peut-étre
plus correct de le définir comme un processus accéléré de
complexification, de médiatisation et de syntheése des ob-
jets. Heidegger envisage cette problématique sous 1’angle
du gigantisme, d’autres ont attiré 1’attention sur le monstru-
eux et I’artificiel en tant que traits marquants de notre actu-
elle condition moderne ou hypermoderne. “Ce qui est géant
nous pousse en avant en transformant les distances et en rap-
prochant les objets les plus lointains” (Heidegger, 1977).
Echelle et complexité constituent les dimensions fondamen-
tales de la condition contemporaine dans la recherche d’une
sophistication extréme des moyens techniques (Luhmann,
1997; Sloterdijk, 2003). Cet impératif de maximisation qui
atteint aujourd’hui une dimension planétaire était déja pré-
sent a I’origine de la modernité.

Depuis la polémique sur le postmoderne, les analyses
sur la nature et la portée de 1a modernité se sont multipliées.



68 Enrique Rodriguez Larreta

Il est évident qu’une des différences les plus importantes en-
tre les interprétations actuelles de la modernité et les débats
de la moitié du dernier siécle consiste en ce que I’auto-
critique inhérente au projet moderne a miné la confiance
dans la modernité comme un tout. Au niveau de la pensée et
de la réflexion, I’appréciation de la modernité s’est de plus
en plus orientée vers son colt. L’activisme maximal de la
modernité a été questionné sous divers aspects, 1’écologie,
le respect a la vie des animaux, la marginalisation et les
souffrances que le psychisme “moderne” produit. Ici aussi
et a I’échelle mondiale, il semble que la modernité ait atteint
ses limites. Si nous considérons 1’oikoumené comme une
“untotalizable totality which intensifies binary relations bet-
ween its parts mostly nations but also regions and groups,
which however continue to articulate themselves on the mo-
del of “national identities” (Jameson, 1998), il convient de
se demander quels seraient, dans I’oikoumené globale, les
agendas d’intervention possibles qui permettraient de re-
tourner la position des agendas hégémoniques. En ce sens, il
semble impossible que les imaginaires sociaux reposant sur
divers fonds traditionnels culturels puissent ne pas tenir
compte de 1’auto-critique post-moderne de la modernité.

Bibliographie

APPADURALI, Arjun (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of
Globalization. Minneapolis, University of Minnesota Press.

BHABHA, Homi K. (1994). The Location of Culture. London, Routled-
ge.



Oikoumené et transmodernité. Vers une épistémologie des limites 69

FERGUSON Niall (2004). Colossus: The Price of American’s Empire.
New York, The Penguin Press.

GARCIA CANCLINI, Néstor (1999). La Globalizacion Imaginada. Bue-
nos Aires, Piados

HANNERZ, Ulf (1996). Transnational Connections. London, Routledge.

HUNTINGTON, Samuel (2004). Who are we. The Challenges to Ameri-
ca’s National Identity. New York, Simons & Schuster.

JAMESON, Fredric (1998). “Notes on Globalization as Philosophical
Issue in “The Cultures of Globalization”. In: JAMESON, Fredric and
MIYOSHI, Masao (ed.). Durham, NC, Duke University Press.

JuDpT, Tony (2005). “Europe vs America”. New York Review of Books,
vol. LI, n. 2, February 10.

LARRETA, Enrique (2004). “Los Excesos de la Cultura y los Fantasmas
del Enemigo”. In: MENDES, Candido (ed.). Hegemony and Multicul-
turalism. Rio de Janeiro, Educam-Academia da Latinidade.

MIGNOLO, Walter (2000). Local Histories, Global Designs. Colonia-
lity, Subaltern Knowledges and Border Thinking. New Jersey, Prin-
ceton University Press.

RoY, Olivier “2002). L ’Islam Mondialisé. Paris, Seuil.

RUGGIE, John Gerard (1993). “Territoriality and Beyond: Problemati-
zing Modernity in International Relations”. International Organiza-
tion, n. 47, p. 139-74.

SASSEN, Saskia (1996). Losing Control? Sovereingty in an Age of Glo-
balization. New York, Columbia University Press.

(2000). “Spacialities and Temporalities of the Global: Ele-
ments for a Theoretization”. Public Culture, vol. 12, n. 1, p. 215-39.

SLOTERDIIK, Peter (2003). Ni le soleil ni la mort. Jeu de piste sous for-
me de Dialogues avec Hans-Jiirgen Heinrichs. Paris, Pauvert.

SoJA, Edward (1989). Postmodern Geographies: The Reassertion of
Space in Critical Social Theory. London, Verso.

TSING, Anna (2000). “The Global Situation”. Cultural Anthropology,
15(3) 327-60.



L’Occident comme valeur
et anti-valeur dans I’Iran moderne

Yann Richard

L’opposition Orient-Occident fait partie des structures
fondamentales de notre présence au monde. Nous voyons
poindre le soleil a I’Est le matin, disparaitre a I’Ouest le soir.
D’ou vient-il, ou va-t-il? est-ce le méme astre qui revient
chaque jour?

Les mystiques ont souvent orienté leur vision du monde
a ’image de cette polarisation de lumicre qui apparait et
disparait. Celui qui a le mieux systématis¢ la valorisation
purement symbolique de 1’Occident est Shehaboddin Soh-
ravardi.

A partir du XVle siécle, les Iraniens ont per¢u le monde
dont I’établissement officiel du chi’isme par les Safavides
les coupait, comme divisé en trois parties: a I’ouest le mon-
de ottoman, généralement hostile bien que musulman (mais
sunnite), lui-méme en contact avec 1I’Europe chrétienne
“impure”; a I’est le monde indien ou prospérait 1’idolatrie.
Ce repli contraste avec I’expansion des sociétés européen-
nes vers tous les continents, expansion qui culmine au
XIXeéme siecle. Pour les Européens, deux concepts vont
susciter des fievres de découverte et de conquéte: I’Orient,

70



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 71

associ¢ au mystere, a l’exotisme... et 1’Occident, ou
I’Ouest, associé¢ a la mise en valeur des richesses de
I’ Amérique, avec sa mythologie de conquéte des terres indi-
ennes du far West.

Depuis le XIXeéme siecle, le concept d’Occident perd sa
pertinence géographique primaire pour les Iraniens: les Rus-
ses au Nord et les Britanniques au Sud-Est sont les représen-
tants de 1I’Europe (farangestan, “le pays des Francs”), donc
de I’Occident (garb). C’est I’époque ou, a I’exemple de quel-
ques pionniers, puis de Naseroddin Shah (r. 1848-1896), les
Iraniens se rendent eux-mémes en Europe pour y chercher un
modele de développement et de modernité.

Ils en rapportent beaucoup d’objets nouveaux qui sont
admirés. Par exemple des horloges et des montres, des im-
primeries, des appareils photographiques, des phonogra-
phes, des caméras cinématographiques: autant d’objets que
I’Iran ne pourra jamais produire car le niveau technologique
local se développe plus lentement que le renouvellement des
techniques occidentales. Dans le domaine militaire, I’acqui-
sition de ces techniques nouvelles s’est avérée indispensa-
ble pour la simple survie du pays. Deux guerres désastreuses
avec les Russes (aboutissant aux traités de Golestan, 1813 et
Torkamantchai, 1828), des affrontements tout aussi catas-
trophiques avec les Britanniques a Hérat notamment et a
Bouchire. L’acquisition d’armes modernes (canons, fusils)
et d’une technique militaire efficace va constituer une prio-
rité pour les réformateurs politiques (Abbas Mirza, Amir
Kabir...).!



72 Yann Richard

Mais c’est dans le domaine des idées politiques et philo-
sophiques que I’influence de 1’Occident va bient6t transfor-
mer la vie des Iraniens. La décadence du pays, sa faiblesse
face a I’ingérence des puissances européennes, son enlise-
ment dans I’endettement et son rétrécissement territorial au
Caucase vont entrainer un profond désir de réformes chez
les élites iraniennes. On ne peut plus ignorer que les
systémes européens, qui donnent aux citoyens le moyen de
contrdler les ¢léments centraux du pouvoir, de décider des
lois, de définir le budget et les impdts, aboutissent a des so-
ciétés plus fortes et plus attrayantes. Le despotisme tradi-
tionnel devient de plus en plus pesant, depuis qu’on a vu des
institutions politiques permettant de limiter 1’absolutisme
de la monarchie.

Quatre penseurs -idéologues tres critiques sur les tradi-
tions islamiques- représentent assez bien le mouvement vers
la modernité des intellectuels iraniens: MirzA Aga Khan
Kermani, Mirza Malkam Khan, Hasan Taqi-Zad¢, Ahmad
Kasravi. Tres différents, appartenant a des époques diffé-
rentes, ils laissérent chacun dans 1’histoire iranienne
I’impression d’un désir profond d’occidentalisation.

Le premier, Aqa Khan Kermani,” vécut une grande par-
tie de sa vie a Istanbul; il fut accusé d’avoir appartenu a
I’azalisme, branche radicale issue du babisme, une religion
nouvelle apparue en Iran au milieu du 19° siécle et féroce-
ment réprimée par la monarchie et les ulémas. Aqa Khan
Kermani développait le sentiment qui va jusqu’a nos jours
animer les nationalistes iraniens, que I’islam leur a été im-
posé par la force et qu’il représente une régression par rap-
port a la grandeur qu’avait connu I’Iran dans 1’antiquité.
Avec des arguments de type scientiste, il fustigeait la culture



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 73

traditionnelle opposée au progres des sciences et des techni-
ques, représenté par I’Occident:

Aujourd’hui, pour soigner les malades, nos médecins n’ont plus
besoin de la bénédiction d’un morceau de terre de la tombe du prin-
ce des martyrs (I’Imam Hoseyn) ni de formules magiques rituelles.
L’astronomie moderne nous dévoile les informations sur la Lune,
la planéte Mars, qui désenchantent toutes nos croyances astrologi-
ques anciennes. (...) Le seul moyen de sauver les hommes de leur
terrible désert et de la sauvagerie, c’est la science et le travail, rien
d’autre.’

Et encore:

Depuis mille ans dans 1’attente passive du retour de I’Imam, ils se
complaisent dans la misere et I’avilissement, et ne pensent jamais a
faire, comme le moindre pays européen, de I’Iran si grand et si vas-
te et si riche en ressources minicres et agricoles, une terre bien gé-
rée, développée, pour étre, a I’instar des travailleurs européens,
libres et heureux et vivre dans la joie et la délectation. (...) Quel sa-
uveur eschatologique est venu pour transformer les iles britanni-
ques — que les traditions pieuses ne nomment pas — en 1’équivalent
du paradis, le coin le plus paradisiaque et le mieux cultivé de la ter-
re? Ce peuple, qui avait vécu sauvagement, est devenu aujourd’hui
le mod¢le de I’humanisme, le numéro un de I’humanité. Son sau-
veur, c¢’était le zeéle patriotique et le désir de justice... 4

Livré par les autorités ottomanes apres 1’assassinat de
Naseroddin Shah, Aqa Khan Kermani fut exécuté a Tabriz
en 1896. Il continue jusqu’a aujourd’hui d’influencer cer-
tains courants intellectuels laics en Iran.

Désireux de promouvoir I’idée démocratique et parle-
mentaire, Mirza Malkam Khan’ (1834-1908), Arménien con-



74 Yann Richard

verti a I’islam, a longtemps vécu en Europe, d’ou il a publié
son journal Qdnun, “la loi” qu’il faisait distribuer clandesti-
nement en Iran. Faisant preuve d’aussi peu d’esprit critique
que Kermani lorsqu’il parle du progrés en Europe, Malkam
Khan apporte un élément original: il présente I’islam comme
une religion authentiquement tournée vers le progres et la jus-
tice sociale, a partir de laquelle on peut justifier les réformes
fondamentales qu’il préconise, notamment I’instauration en
Iran d’un systéme constitutionnel. Voulant encourager Nase-
roddin Shah, Malkam Khan fait I’¢loge des efforts qui ont été
faits sous son regne (1848-1896) pour imiter le progres de
I’Europe. Hélas, au lieu de voir ou étaient les principes du
progres, on s’est attardé aux détails extérieurs, et tout est resté
arriéré. “Pour réveiller le peuple de ce sommeil lourd et mor-
tifere, il faut établir des lois. Grace aux lois, les droits des ci-
toyens seront protégés et ainsi la sécurité¢ des esprits, des
opinions, des propriétés, des libertés d’agir... que Dieu a
donné a ses serviteurs par I’intermédiaire de ses Prophetes,
sera garantie pour tous.” Ou encore:

En vue de I’établissement d’un Etat islamique (dowlat-e esldm), on
n’a besoin que de la shari’a que Dieu le Trés-Haut a octroyée a la
nation de I’islam par son Saint Coran par I’intermédiaire de son
prophéte, il y a 1280 ans. Celui qui cherche a comprendre 1’essence
et la vérité profonde des lois de I’Europe sait que la loi de I’islam
est la plus parfaite des lois sur la Terre... ®

Méme si, trés habilement, Malkam cherche a faire pas-
ser a I’intérieur des convictions religieuses des musulmans
le désir de réformes, on voit bien que le critére premier du



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 75

progres, pour lui, est I’imitation et la réussite de I’Europe.
Apres avoir tenté d’instituer en Iran une sorte d’association
des ¢lites sur le modele des loges magonniques, Malkam fut
obligé de quitter I’Iran et continua a exercer, par son journal
et ses €crits, une influence qu’on retrouve dans les réformes
de la Révolution constitutionaliste de 1908.

Avec Taqi-Zadé (1878-1970), jeune et fougueux député
socialiste au premier parlement iranien en 1907, qui se fit re-
marquer des le début par ses diatribes contre 1’ordre social
traditionnel dominé par les propriétaires fonciers, on décou-
vre une personnalité qui a changé plusieurs fois de stratégie
et d’idéologie, notamment par rapport a 1’Occident. Lors
d’un premier sé¢jour en Europe, en 1908-1909, apres avoir
échappé de justesse a la répression qui suivit le coup d’Etat
du Shah contre la Constitution, Taqi-Zadé tient, avec ses in-
terlocuteurs occidentaux, notamment 1’orientaliste Edward
Browne, un discours humaniste plus modéré que celui de
ses interventions au Majles a Téhéran. Plus tard, il est con-
traint a nouveau a I’exil, condamné pour incroyance dans
une circonstance ou, nous dit son biographe

il pensait au jugement des étrangers en demandant que le molla
Mohammad-Bager fiit puni [pour avoir fait exécuter deux ismaé-
liens], alors que [I’ayatollah] Behbahani pensait a 1’opinion inté-
rieure en demandant I’éloignement du religieux fautif pour étouffer
le scandale’ (été 1910).

En Amérique lors du déclenchement de la guerre, Taqi-
zadé répondit favorablement a une invitation allemande
pour animer un groupe de nationalistes a Berlin et lutter



76 Yann Richard

contre la propagande britannique. La revue Kdva, qui devint
la référence culturelle des intellectuels nationalistes irani-
ens, a continué a paraitre irrégulierement, privé désormais
de I’aide allemande, apres 1918. Taqgizadé se fit, dans un
éditorial célebre de 1920, I’avocat d’une profonde transfor-
mation de la société iranienne dans le sens d’une européani-
sation totale — hormis la langue qui devait rester la langue
persane. Il demandait®

d’abord I’adoption et la promotion, sans condition ni réserve, de la
civilisation européenne, une soumission totale a 1’Europe,
I’assimilation de la culture, des us et coutumes, de I’organisation,
des sciences, de I’art, de la vie, tout le mode de vie de 1’Europe,
avec pour seule exception la langue, en écartant toute sorte
d’auto-satisfaction, toute objection qui pourrait venir d’un senti-
ment patriotique déplacé ou faux. (...) L’Iran doit s’européaniser
en apparence et en réalité, corps et ame, c’est tout (/ran bdyad za-
heran va bdtenan, jesman va ruhan farangi-ma’ab shavad, va bas).

Plus tard, apres avoir participé a la négociation du traité
irano-soviétique de 1921, Taqizadé revint en Iran et fut un
des rares députés avec Mosaddeq a s’opposer au transfert de
la monarchie a Reza Pahlavi en 1925, devint cependant
ministre du nouveau Shah et signa le malheureux accord pé-
trolier de 1933 qui liait I’Iran a I’APOC (en 1935 Anglo-Ira-
nian Oil Company) en termes peu favorables pour Téhéran.
Choisissant I’exil pour échapper a I’arbitraire de Reza Shah,
il reprit du service politique en 1945, devint sénateur nom-
m¢é par Mohammad-Reza Shah, et méme président du
Sénat... Son influence sur les milieux nationalistes et mo-



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 77

dernistes fut profonde, autant que son rejet au nom de
I’authenticité et de I’identité islamique.

Ahmad Kasravi (1890-1946) était issu du méme milieu
religieux et provincial que Taqi-Zadé, mais il se dirigea vers
une carriere de chercheur historien et philologue puis vers la
publication d’écrits philosophiques et moraux plutdt que
vers la politique. Il fait, dans ses travaux, la glorification des
tendances laiques et progressistes de la Révolution constitu-
tionaliste de 1906, et plus tard, abandonnant progressive-
ment la réserve et la prudence, il fait écho — avec deux
siecles de retard — au rationalisme des Lumieres et cherche a
promouvoir un idéal humaniste. Malgré une fascination
pour le progres scientifique et pour la modernité laique (ou
sécularisée), Kasravi se distingue en critiquant toujours la
maniére dont 1’Occident, en utilisant abusivement les nou-
velles possibilités offertes par I’industrie, a asservi les hom-
mes a la machine, et a agravé les inégalités et les injustices
sociales. Le chdmage est sans cesse mis en avant (nous som-
mes dans les années de la crise de 1929). Le nihilisme occi-
dental et son absence de finalité incite Kasravi a garder ses
distances: pourquoi nous dire “en retard” par rapport a une
civilisation si nous jugeons qu’il n’est pas nécessaire de
I’imiter? C’est comme si, dit Kasravi, nous nous disions en
retard par rapport a des peuples de zones déshéritées
d’Afrique!” A la fin de sa vie, Kasravi dévoilait son objectif
au grand jour: quitter I’islam pour fonder une sorte de nou-
velle religion fondée sur I’humanisme et la raison. La dis-
tance qu’il avait prise d’avec 1’Occident ne le rendait pas



78 Yann Richard

plus sympathique aux musulmans. Un militant radical des
Fedd’iydn-e esldm 1’assassina en 1946, marquant ainsi de
manicre traumatisante 1’opposition aux intellectuels désis-
lamisés des partisans d’un retour a I’islam. D’un co6té la
crispation sur des valeurs traditionnelles, de 1’autre la fasci-
nation de 1’idéologie du progrés et ’humanisme, ressentis
comme I’héritage de I’Occident, entre les deux un nationalis-
me narcissique hésitant entre I’imitation de la construction
nationale libérale de 1I’Europe et le repli vers la contemplation
d’un passé glorieux.

Le mot d’ordre de Taqizadé en 1920, européanisons-
nous! était le summum de la valorisation du mod¢le occiden-
tal. Kasravi montre, peu de temps apres, que la conscience
des errements de 1’Occident doit retenir les Iraniens d’une
imitation passive. Les deux catastrophes que furent les guer-
res mondiales, la crise économique et le déferlement du
fascisme et du totalitarisme sur I’Europe et la Russie ont cer-
tainement contribué a la réflexion. Apres la période de fasci-
nation de I’Occident, vint celle des réticences et du rejet, mais
rarement un rejet total. Le mimétisme avec la culture domi-
nante importée conduisit les Iraniens a se sentir a leur tour
porteurs d une mission civilisatrice, d’une réponse a I’huma-
nisme moderne. La faculté¢ d’assimilation et d’adaptation
augmente paradoxalement avec la solidité de la culture d’ori-
gine, comme |’a remarqué un penseur qui prone la “conquéte
de la civilisation occidentale”, Fakhroddin Shadman'®
(1907-1967). Issu d’une famille cléricale, formé dans les éco-
les théologiques traditionnelles et ayant bénéficié d une bour-



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 79

se pour ¢étudier le droit et I’économie a la Sorbonne puis a
Londres, cet intellectuel séjournera méme aux Etats-Unis
avant de retourner en Iran apres la Deuxieéme Guerre mondia-
le. Son évolution, qui préfigure celle des intellectuels plus
récents, consiste a privilégier le fond culturel iranien et isla-
mique pour contrebalancer I’acquisition des instruments de la
modernité qui n’est pas I’apanage exclusif des Occidentaux,
et qui doit étre dominée pour survivre dignement dans le
monde actuel. Shadman, représentatif de 1’évolution idéolo-
gique de I’entre-deux guerres, tomba plus tard dans I’oubli
pour avoir fait de mauvais choix politiques (un danger fré-
quent pour les intellectuels): il participa au gouvernement du
général Zahedi mis en place par les Américains apres le coup
d’Etat contre Mosaddeq.

Plus virulent que Shadman, un plus jeune essayiste issu
¢galement du milieux clérical traditionnel, en rupture totale
avec sa famille avant de se réconcilier avec I’islam a la fin
de sa vie, Jalal Al-e Ahmad a joui d’une immense influence
parmi les intellectuels traumatisés par 1’échec de Mosaddeq.
Détournant un néologisme forgé par un philosophe ayant
trés peu publié, Ahmad Fardid, Al-e Ahmad se rendit célé-
bre par un pamphlet contre le “mal d’Occident” (ou occi-
dentalite), qui ne put circuler que clandestinement jusqu’a
la révolution.

Alors que Fardid avait une dette profonde vis-a-vis de la
philosophie européenne moderne, notamment de Bergson et
surtout de Heidegger, il avait cherché a exprimer le dépasse-
ment — ou le refus — du rationalisme en lui donnant une cou-



80 Yann Richard

leur iranienne islamique. Lui aussi avait été éléve des
madrasés traditionnelles. Mais son souci était d’intérioriser
le refus du déterminisme dialectique en critiquant la logique
humanocentriste de la philosophie occidentale depuis les
Grecs. A la pensée d’aujourd’hui, celle venue de Platon et
de Socrate, qui cherche a connaitre le soi (le gnati seauton) a
comprendre le monde, Fardid opposait une pensée transcen-
dantale qui cherche a comprendre le “Dieu d’avant-hier et
d’apreés-demain”, qui serait donc tournée uniquement vers
le déchifrement des origines et ’achévement de la finalité
du monde. Le penseur frappé d’occidentalite, pour Fardid,
est par excellence le spécialiste des “sciences sociales” qui
croit avoir acces a I’explication immanente du monde alors
qu’il s’en écarte au contraire par son anthropocentrisme.

Tout autre est la perspective de Jalal Al-e Ahmad"
(1923-1969). Fasciné par les sciences humaines et par le
discours intellectuel de 1’Occident, il dénonce une occiden-
talisation de surface qui transforme les Iraniens en pantins,
admirateurs caricaturaux d’un Occident dévalué, qui por-
tent sur eux-mémes le regard lointain d’un occidental mé-
prisant. Mélant a la fois la dénonciation de I’hypertrophie
technique et industrielle, Al-e Ahmad voit dans I’occiden-
talisation superficielle une dépendance dégradante. Il don-
nerait finalement raison a une idéalisation de 1’Occident
compris pour ce qu’il est vraiment, une machine a dominer
le monde.

Mais Al-e Ahmad, a une époque de profond abattement
pour les intellectuels iraniens qui voyaient s’effondrer



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 81

I’illusion nationaliste devant ’asservissement de leur pays
aux intéréts américains, permit la réhabilitation de I’islam et
des ulémas dans la conquéte des libertés politiques. Dans sa
jeunesse, apres avoir rejeté le modele clérical de son pére,
Al-e Ahmad avait été communiste, titoiste, tiers-mondiste,
fondateur avec Khalil Maleki d’un parti de la “troisiéme
voie” (ni communiste ni capitaliste)... Devenu écrivain
célebre, apres avoir voyagé en Europe et aux Etats-Unis, il
fit, peu avant de mourir, une tentative de conversion éton-
nante, et accomplit le pélerinage rituel a La Mecque. Il est
difficile d’y voir une réelle expérience religieuse, a part un
curieux constat d’échec montrant Al-e Ahmad aux antipo-
des de la croyance ordinaire de I’islam:"

Quelques notations, notamment lorsqu’il arrive a la Mecque, de
nuit, aprés une nuit éprouvante dans un autobus sans toit (p. 83).
L’autobus s’arréte la nuit dans un lieu ou il n’y a pas d’eau et les
pelerins font les ablutions devant les phares de I’autobus. Puis ils
remontent, le voyage interminable reprend. “Le toit du ciel sur no-
tre téte, que les étoiles étaient basses, que le ciel était proche, et la
constellation du cancer tellement visible devant nous. Nous avons
continuellement subi le vent (a 80-100 km/h), nous nous rata-
tinions (...). Sous le plafond de ce ciel et de cette éternité, je me
suis récité tous les poémes que je connaissais par ceeur — je me les
suis murmurés pour moi-méme — et j’ai regardé en moi-méme avec
le plus de précision possible, jusqu’a ce que 1’aube apparaisse. Et
j’ai vuque ce n’était qu'un ‘rale’ (khesi) et que ¢’était arrivé au mo-
ment de la ‘rencontre’ (migdt), non une personne qui serait arrivée
a un rendez-vous. Et j’ai vu que le temps (vagf) est I’éternité,
c’est-a-dire ’océan de la durée. C’est une ‘rencontre’ a chaque ins-
tant. A chaque endroit. Et seulement avec moi-méme. Car le ren-



82 Yann Richard

dez-vous (mi’dd) est le lieu ou tu rencontres les autres, mais le
migqat est le temps de cette rencontre, et seulement avec soi-méme.
Et j’ai compris que ce paien (zendig) de Meyhana ou de Bastam
combien il a bien parlé” lorsqu’il a dit a ce pélerin de la Maison de
dieu a la porte de Neyshabour: “Laisse les bourses de monnaie et
fait les circonvolutions autour de moi et rentre chez toi. J’ai com-
pris que le voyage est un autre moyen de se connaitre. Se mettre a
I’épreuve d’autres climats variés, par le moyen d’événements et de
rencontres d’hommes, et percevoir ses propres limites, qui sont si
étroites, si petites et si vaines et nulles.”

Le discours prophétique de Al-e Ahmad, qui visait a ré-
concilier les intellectuels avec I’islam et a valoriser le role
du clergé dans I’histoire de 1’Iran moderne, fut accueilli
avec enthousiasme dans les milieux religieux.”” A la méme
époque, certains ulémas, parmi lesquels certains des futurs
dirigeants de la République islamique, brisaient les barrie-
res traditionnelles entre le savoir religieux et le savoir venu
d’Occident, apprenaient ’anglais et le frangais, séjournaient
en Allemagne ou en France ou en Angleterre, cherchaient a
comprendre la philosophie européenne, le christianisme, et
se servaient de cette ouverture pour apporter au discours de
I’islam des réponses modernes aux problémes de ’homme
de notre temps. Il n’est pas possible d’énumérer tous ces
précurseurs, souvent proches de I’ayatollah Khomeyni (qui
lui-méme ne fit jamais ces expériences): 1’ayatollah Mah-
mud Talegani apprit, en prison, des militants communistes,
a comprendre la logique communiste, ce qui lui inspira de
nouvelles réponses islamiques sur la légitimité de la pro-
priété privée; I’ayatollah Mortaza Motahhari apprit — par les



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 83

traductions — a lire les philosophes occidentaux et devint, a
la faculté d’Etat de théologie, un des maitres a penser des
jeunes intellectuels musulmans, n’hésitant pas a intervenir
dans les débats de 1’éthique sexuelle, ou a écrire dans les co-
lonnes d’une revue féministe pour justifier le port du voile et
la pratique du mariage temporaire; 1’ayatollah “Docteur”
Mohammad Beheshti, qui séjourna longtemps a Hambourg,
parlait parfaitement I’anglais et I’allemand, et accepta de
patronner pour le ministére impérial de I’éducation la rédac-
tion de manuels d’instruction religieuse modernisés; c’est le
méme Beheshti qui, organisant littéralement les structures
de la République islamique apres la révolution, modela la
Constitution de 1979 et fonda le puissant Parti de la Répu-
blique islamique.

La connaissance des langues n’est un changement que
si ’on compare cette nouvelle situation avec celle qui pré-
valait au début des années 1960: I’ayatollah Shari’at-madari
ayant pris Dinitiative d’introduire [’enseignement de
I’anglais dans le cursus des études théologiques a Qom,
dans le but de préparer certains de ses disciples a des mis-
sions a I’étranger, en Afrique ou en Europe, un tollé parmi
les fideles qui, par leurs dons volontaires, financent les ceu-
vres de I’ayatollah obligea celui-ci a reculer. Les langues
des infideles ne devaient pas souiller les jeunes mollas sortis
de son école.

On pourrait, mutatis mutandis, rapprocher cette évolu-
tion du refus des langues européennes a leur enseignement
systématique aujourd’hui, de celle qui présida par exemple



84 Yann Richard

a la définition d’une nouvelle constitution. Alors que
I’ayatollah Khomeyni avait, dans les années 1960, fustigé
I’octroi du droit de vote aux femmes, les principes de la dé-
mocratie parlementaire et le fait qu’on accorde une 1égitimi-
té a des lois €laborées par un parlement élu.. ., tout le monde
accepta facilement, en 1979, non seulement le vote des fem-
mes mais également le régime parlementaire lui-méme et la
1égitimité des lois votées par le parlement de la république.
Et les inventions les plus diaboliques de I’Occident, que cer-
tains ulémas avaient longtemps refusé de légitimer, comme
le téléphone, la radio, la télévision... devenaient licites dés
lors qu’elles étaient mises au service de leur cause et méme
retournées contre 1’Occident.

Le changement profond d’attitude des ulémas chi’ites
iraniens peut étre attribué a deux facteurs.

Le premier est sociologique. Depuis les années 1960,
parallelement au discours clérical sur I’islam, en concurren-
ce avec lui, s’est développé parmi les intellectuels un dis-
cours décléricalisé qui prétendait a la méme légitimité
religieuse. A la suite de Al-e Ahmad, des jeunes issus de mi-
lieux traditionnels mais formés dans les systémes d’édu-
cation modernes et méme “laics”, ayant appris le frangais ou
I’anglais, et ayant fait des études supérieures en Europe, se
sont emparés du discours sur 1’islam en lui donnant une cou-
leur plus moderne, dépouillée du style clérical. On peut cri-
tiquer le contenu purement religieux de leurs écrits, que les
théologiens dénoncerent parfois comme étant une déforma-
tion de la doctrine, souvent en effet tirée vers des conclu-



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 85

sions idéologiques fort critiques de [’ordre traditionnel.
Mais la présentation de la religion en un discours taill¢ dans
les concepts modernes, avec des références aux débats intel-
lectuels sur la justice et 1’égalité, la reprise, comme chez Ali
Shari’ati, de I’histoire sainte du chi’isme pour en faire une
lecture militante incitant les fidéles non plus a la soumission
mais a ’action et a la révolte, voila un changement radical
que permettait le passage par I’Occident.

Curieusement, chez certains de ces intellectuels isla-
mistes modernes, ce qui domine n’est pas le rejet de
I’Occident, mais le désir de s’emparer, comme Shadman le
recommandait, de tout ce qui peut étre pris a 1’Occident. Si
on prend I’exemple de ‘Ali Shari’ati (1933-1977), on sera
surpris de voir a quel point cet idéologue influent du mouve-
ment révolutionnaire iranien reconnait sa dette profonde en-
vers certains maitres qu’il a connus en France, par exemple
Louis Massignon.'* Allant encore plus loin que la simple
appropriation d’un héritage intellectuel, Shari’ati eut
I’audace de présenter I’expérience religieuse d’'une manicre
inédite, comme une expérience vécue. Il se donnait dans
cette expérience le role d’un prophéte, auquel Dieu
s’adresse sur le mode d’un récit poétique de la création du
monde. Dépassant méme les limites de la foi musulmane,
Shari’ati a décrit, dans son journal intime, des méditations
troublantes sur les mysteres du christianisme ou sur le boud-
dhisme, manifestant ici, pour la premiere fois a ma connais-
sance a 1’époque moderne, une profonde empathie avec
I’Occident et avec des doctrines radicalement étrangeres a
I’islam.



86 Yann Richard

On retrouve aujourd’hui la démarche de Shari’ati dans
les écrits de quelques penseurs comme Hasan Yusofi
Ashkavari, ‘Abdol-Karim Sorush, ou Mohammad Mojta-
hed-Shabestari qui ont mené depuis plusieurs années en Iran
un débat extrémement original sur le pluralisme religieux. A
la base de leur discours, hormis la profession de foi musul-
mane, on constate I’ouverture en profondeur vers le monde
extérieur, pas forcément 1’Occident, mais le monde non-
islamique en général.

Le deuxieme facteur expliquant le changement d’at-
titude des ulémas et des religieux iraniens en général sur
I’Occident vient de ce que, depuis la fin du vingtieme siecle,
I’Occident n’est plus défini comme la menace majeure de
I’intégrité et de I’identité iraniennes. Désormais, les enjeux
sont planétaires, mondiaux, internationaux, ils viennent
d’une circulation accélérée des biens, des personnes et des
idées, et la focalisation vers I’Occident n’est plus pertinente.
Dé¢ja sensible au moment de la Révolution de 1979 par la
valorisation de la dimension islamique comme réponse a
I’agression ressentie (et non plus la dimension nationale qui
aurait été la réaction naturelle devant une agression étran-
gere comme au XIXe siécle), la mondialisation défie actuel-
lement les intellectuels musulmans d’Iran. C’est pourquoi
I’utilisation des valeurs ou des instruments définis jus-
qu’alors comme “occidentaux’ devient possible et 1égitime.
I1 est trop tot pour dire si cette intégration tardive suffira a
défendre I’identité menacée de I’Iran islamique.



L’Occident comme valeur et anti-valeur dans I’l[ran moderne 87

Notes

10.

11.

Voir Jean Calmard, “Les réformes militaires sous les Qajar
(1794-1925)”, in: Entre I'lran et I’Occident. Adaptation et assimi-
lation des idées et techniques occidentales en Iran, Yann Richard,
ed., Paris, Maison des Sciences de I’'Homme, 1989, p. 17-42.

Sur lui, voir Mangol Bayat-Philipp, “Mirza Aqa Khan Kirmani: A
Nineteenth Century Persian Nationalist”, in: Towards a Modern
Iran. Studies in Thought Politics and Society, Elie Kedourie &
Sylvia G. Haim (eds.), London-Totowa (N.J.), Frank Cass, 1980,
p. 64-95.

Se maktub (“trois écrits”), d’apres la photocopie d’un manuscrit de
1323 (1905), p. 90. L’ouvrage, toujours interdit en Iran, circule sous
forme de manuscrits.

Se maktub, p. 69.

Sur lui, Hamid Algar, Mirza Malkum Khan. A Biographical Study
in Iranian Modernism, Berkeley-Los Angeles-London, Un. of Cali-
fornia Press, 1973; ceuvres (publi¢es par Sd Mohammad Mohit Ta-
bataba’i) Majmu a-ye dasar, Tehran, ‘Elmi, 1327 (1948).
Majmu’a-ye dsar, p. 4-7.

Mahdi Mojtahedi (préf. de Mohammad-’Ali Jamalzada), Tagizada.
Rowshangari-hda dar Mashrutiyat-e Iran, Tehran, 1357 (1978),
p- 160.

Hasan Taqizada, Kava, éditorial du premier numéro de la deuxiéme
série, Berlin, 22 janvier 1920, p. 279 de la réédition Tehran, Amir
Kabir, 1356 (1977).

Ahmad Kasravi, 4 ’in, réédition Tehran, 2536 (1977), 11, p. 52.

Ali Gheissari, Iranian Intellectuals in the Twentieth Century, Aus-
tin, University of Texas Press, 1998, p. 84 sq.

Voir Hamid Dabashi, Theology of Discontent: The Ideological
Foundations of the Islamic Revolution in Iran, New York, New
York University Press, 1993. L’essai sur I’occidentalisation a été
traduit en frangais: Djalal Al-e Ahmad, L 'Occidentalite. Gharbza-
degui, Traduit du persan par F. Barrés-Kotobi et M. Kotobi avec la
collaboration de D. Simon. Paris, L’Harmattan, 1988.



88

12.

13.

14.

Yann Richard

Jalal Al-e Ahmad, Khasi dar migdat, 3° éd., Tehran, Ravvaq, 2536
(1977).

Voir Yann Richard, “Clercs et intellectuels dans la République isla-
mique d’Iran”, in. Intellectuels et militants de I’Islam contempora-
in, Yann Richard & Gilles Kepel (eds.), Paris, Seuil, 1990 (“Socio-
logie”), p. 29-70.

Voir Yann Richard, “‘Ali Shari’ati et Massignon”, in: Louis Mas-
signon et ['Iran, Eve Pierunek & Yann Richard, eds., Paris, Travaux
et mémoires de I’Institut d’études iraniennes (5), 2000 (diffusion
Peeters), p. 111-24.



&

De la Domination
a L’Hégeémonie






Imperial/Colonial Metamorphosis:
from the Ottoman and Spanish Empires
to the US and the European Union

Walter D. Mignolo

I

As you can imagine, [ do not intend to provide you here
with a global history of several empires and their inter-
connections through time in less than one hour. What I in-
tent to do is (a) to review and re-map some basic principles
of how history has been and continues to be written; and (b)
to speculate on how the shift in perspective I am suggesting
could contribute to reveal or unveil certain obscure corners
of history, hidden, although still overwhelming hegemony
of Eurocentered concepts of history and society.

I will talk about an epistemic shift, a geo- and bio-
political epistemic shift that is taking place in front of our
eyes and around the globe and that directly impinges on the
ways we conceive the relationships between “Islam, Lati-
nity and Transmodernity.”

As we know, the debate on Eurocentrism has at least
two dimensions. One dimension remains within European
history of ideas; that is to say, between the defenders of Eu-

91



92 Walter D. Mignolo

ropean exceptionalism and its detractors. They both operate
within an internal debate in which the rest of the world is ab-
sent. Take, for instance, David Landes’s The Wealth and
Poverty of Nations (1998) as an example of the defenders of
European exceptionalism (another one could be Slavoj Zi-
zek) and the recent John M. Hobson (International Politics
at the University of Sheffield), The Eastern Origins of Wes-
tern Civilization (2004). There are plenty of interesting ar-
guments in Hobson’s book to show that, on the one hand,
Europe is not that exceptional and, on the other hand, that
European exceptionalism was mounted on imperial expan-
sion and violence. The argument is important because ima-
gining possible worlds for the future would depend on what
stories of the past we tell. For example, Susan George
(Another World is Possible If..., 2003) has been one of the
advocates for what the European model has to offer to the
future of the humanity. Her argument is constructed upon
the imperial difference between France and the U.S. since
the nineteenth century (when the idea of Latinity was intro-
duced in South America as a barrier to stop U.S. imperial
expansion toward the South) on the one hand, and the Euro-
pean Union and the U.S. on the other.

All that is fine and well. But for people who come and
still are very much thinking from the colonial wound (i.e.,
describe the colonial wound as the modern imperial deni-
gration and dispossession of non-European people, langua-
ges, cultures, histories), whether the world in the future will
follow the European or the U.S. model doesn’t make much
difference: these are both alternatives within the history of



Imperial/Colonial Metamorphosis... 93

imperial/colonial metamorphoses of the West. That is,
Christianity, capitalism and secularism. At this moment, I
see the European Union as a subaltern empire operating
within the internal imperial difference that, constructed in
the eighteenth century as the imperial difference between
the South and the North of Europe, has been translated to the
imperial difference between the European Union and the
U.S. in the twentieth century — a difference that began to be
articulated in Thomas Jefferson’s idea of the Western He-
misphere. And here is where the second leg of the debate on
Eurocentrism takes center stage. Certainly, there may be
supporters of George’s idea of Europe as a model for the
world, in India or in the Middle East, in North Africa and in
Latin America. But certainly, and more so today, ca ne va
pas de soi. The choice between the U.S. and the European
model may be a clear choice if the world was—in its tota-
lity—divided between the U.S. and the European Union. But
it so happens that both, country and Union, together are
much below the 50% of the world population. Vladimir Pu-
tin would like to follow the legacy of Peter and Catherine
the Great, and come as closer as possible to the European
Union while the tycoons would like to follow the neo-liberal
and corporate bent. It is not clear—at this point—whether
strong dissenters also exist in Russia. From outside, one
have the impression that Russia is the best example, today,
of the deadlock of European post-enlightenment ideas and
ideals—a deadlock between neo-liberal and market funda-
mentalism, on the one hand, and, on the other, the legacies
of state totalitarian control. Similar observations—in the sen-
se that the entire planet today has to deal one way o another
with (neo) liberal, (neo) conservative and (neo) socialist



94 Walter D. Mignolo

ideas and ideals) could be made about the /ocal histories of
the Middle East, China, India, Latin America and Sub-
Saharan Africa in their inter-connections with the local his-
tories of Europe and the U.S.—power differential mediating,
of course. In Latin America the opposition to the U.S. is gro-
wing and now there are four States (Venezuela, Brazil,
Argentina and Uruguay), whose governments are not wil-
lingly waiting for the U.S. to invite them to join an imagi-
nary American Union. And of course, in the Middle East the
opposition to both European modernity and the U.S. has
been consistent since the seventies. Examples abound. In
the Middle East, the writing of Sayidd Qut’b, Komeini, Al
Jabri, Ali Shariati, etc., are well known. Collective critiques
of Eurocentrism are also well known in the actions and wri-
tings of the Zapatistas and in the World Social Forum and
the Social Forum of the Americas. It is true that “Eurocen-
trism” not always appears in those terms. In the Islamic
world, “modernity” is one of the explicit targets; in the
World Social Forum, “globalization” and among the Zapa-
tistas “neo-liberalism.” In my view modernity, globaliza-
tion and neo-liberalism are different shades of the more
general metaphor of “Eurocentrism” understood as an epis-
temological model that organizes the state and the economy,
gender and sexuality, subjectivity and knowledge. Now, all
these critiques from outside the U.S. and Europe, join for-
ces—of course with—Eurocentered critiques of Eurocentrism,
as those advanced by scholars and intellectuals such as Wal-
lerstein, Blaut, Gunder Frank, Latouche.

It is my contention that to understand “trans-moder-
nity,” one of the key concepts of this conference, we have to
understand modernity and coloniality as two sides of the



Imperial/Colonial Metamorphosis... 95

same coin. That is, coloniality is constitutive of modernity;
there is no modernity without coloniality. Otherwise, we
will remain within the parameters of “post-modernity” and
not of “trans-modernity.” Without overcoming the histori-
cal links between modernity/coloniality and imperia-
lism/colonialism, “trans-modernity” will remain as only
one side of the story. If “another world is possible...,” as the
World Social Forum has it, it would be indeed “an-other”
world; a trans-modern world that overcomes the compli-
cities between modernity and coloniality. A trans-modern
world can hardly be imagined if under the name of trans-
modernity the reproduction of European imperialism takes
the lead instead of the U.S. model. There are both entren-
ched in the colonial matrix of power (coloniality) that struc-
tured, in the past five hundred years, the modern/colonial
world.

II

This is the moment to enter the house of the impe-
rial/colonial metamorphoses and to trace the metamorpho-
ses of the imperial and colonial differences that structured
the colonial matrix of power from the sixteenth to the
twenty first century.

Let’s go back to the middle of the sixteenth century. For
my argument, the following historical scenario is relevant.
Souleiman the Magnificent was the Sultan of Ottoman
Empire between 1520 and 1566, under whose governance
the Ottoman Empire reached the pick of its power. Charles



96 Walter D. Mignolo

V of the Holly Roman Empire (1520-1558) and Charles I of
Castille (1516-1558), was the most powerful governor in
Christendom and governed over the transformation of Cas-
tile from a Kingdom to an Empire. Difficult to say who was
more powerful at the time, Souleiman or Chalres, and per-
haps it is irrelevant to rank them. There were two-power
houses. The difference lies not so much in their coeval im-
perial powers, but in the history that unfolded since then. It
is not Spain, today, or the European Union who are waiting
to join Turkey but the other way round. The Ottoman Empi-
re doesn’t exist any more and Spain and the Holy Roman
Empire upon which Charles I and V, respectively presided,
have been metamorphosed into Hegel’s Europe, first, and
into the European Union, today. How is it that if Souleiman
the Magnificent and Charles I and V ruled over equally po-
werful empires, it was Christendom and Europe that prevai-
led and not Islam and the Ottomans?' And what this history
means to us, all of us in the global order, today? We can ask,
to help ourselves understand the underground of today’s
global order, why is it that Ivan the Terrible began to built an
equally powerful empire around the years when Souleiman
the Magnificent and Charles the V were still in power, Rus-
sia is not a prospective candidate to join the European Union
while Turkey is, as Madina Tlostanova discusses in her pa-
per?

When Samuel Huntington published the original article,
in Foreign Affairs, that was the foundation for his book on
the “clash of civilization,” he printed a map on page 8 that it



Imperial/Colonial Metamorphosis... 97

is worthwhile to remember. The line is quite revealing of the
underground forces that gather us here, in Ankara and Istan-
bul, today. The dividing line starts in the North and runs
south over the frontier between Finland and Russia. It run
downs to the East of Estonia, Latvia and Lithuania (already
accepted in the European Union) and cuts Belarus and
Ukraine in two parts; down to the middle of Romania and in
Romania the line makes a sharp right turn (coming from the
North) and cut Bosnia in two, leaving Croatia in the West
and Serbia in the South. To the East of the line, Huntington
placed the Orthodox Christianity and Islam; to the West of
the line—Western Christianity. And he risks a date: circa
1500. We now all in the same page: 1500 is the date the Za-
patistas have been using as reference point in the sharp
change in Indian history; Afros in South America and the
Caribbean also refer to 1500 as the reference point of massi-
ve slavery in the Atlantic and the dissemination of African
communities. In Jews and Muslims memories 1500 is also
the date in their memory marking a dramatic shift in the his-
tory of their communities. Thus, 1500 is not just a date in the
natural unfolding of human history, but the triumph of Latin
Christians over Jews and Moors and the expansion of Latin
Christianity (or Western) to the New World; last but not
least, toward 1520, and when both Souleiman and Charles
were beginning the escalade of Catholic Christian and
Otomman empires, Moscow is declared as the Third Rome.
Consequently, 1500 is a meaningful date for millions of
people from the New World to Africa and to the borders



98 Walter D. Mignolo

of the line traced by Huntington to indicate the clash of civi-
lizations.

Consequently, the symbolic year 1500 is perceived and
interpreted from two different historical paradigms. I am not
referring here to two different interpretations within the
same paradigm, but to two different paradigms. Huntington
offers the extreme interpretation in the paradigm of “moder-
nity.” The chronological line that divides “modernity” from
“tradition” in time—that is, in the visible history of Western
civilization—goes hand in hand with the line that divides
“modernity” from “barbarism” in space—that is, the invisi-
ble history of “coloniality,” the darker side of “modern”
Western civilization, from 1500 to 2005. In this context,
think of the notion of “post-modernity.” It seems to me that,
on the one hand, post-modernity is a break (as Foucault has
it) in the historical paradigm of modernity as well as a criti-
cal reflection on its shortcomings. But on the other hand, the
spatial shift that comes from the critique of modernity outsi-
de Europe cannot be subsumed under the linear history from
modernity to post-modernity in the history of Europe. Think
now of the notion of “post-coloniality.” Like it or not, it
exist, but where is it coming from? While post-modernity is
clearly grounded in modernity, post-coloniality is grounded
in a void, in some kind of invisible pillar or ground that I
referred to above as the “invisible and the darker” side of
modern Western history, precisely since 1500—that is, colo-
niality. For it seems obvious that if you are able to think
post-coloniality—that presupposes coloniality. You can guess



Imperial/Colonial Metamorphosis... 99

then that my argument is unfolding in a paradigm that is not
visible, or not clearly visible. I will name it the paradigm of
“de-coloniality”; that is, the undoing of coloniality which
implies the undoing of the perverse complicities between
modernity and coloniality. The notion of trans-modernity
may help us moving beyond post-modernity and post-co-
loniality, both prefixes still caught in the “modern” ideology
of a linear concept of time; of the unfolding of history. But
before moving in that direction, let’s continue a little further
in Huntington’s map.

The temporal line grounded in 1500, goes together with
a thin spatial line dividing, on the one hand, Western Chris-
tianity and, on the other, Orthodox Christianity and Islam.
The focus on Islam after 9/11 has been both justified and
cleverly used by the U.S. government. However, both
events, the fall of the Soviet Union and the fall of the towers
of the World Trade Center, remind us, from time to time,
that Christian Orthodox are together with Islam on the other
side of Huntington’s line.> Where is this division coming
from? Well, Souleiman the Magnificent and Ivan the Terri-
ble on one side of the line; Charles V of the Holy Roman
Empire and Charles I of Castile, on the other. And on the
other hand, think of Byzantium from were, the transference
of Roman power to Constantinople took place. The Byzanti-
ne Empire had a lasting impact on such modern nations as
Albania, Armenia, Belarus’, Bulgaria, Cyprus, Egypt, Ge-
orgia, Greece, Rumania, the Russian Federation, Serbia, Sy-
ria, Ukraine, and Turkey. If Byzantium was the second



100 Walter D. Mignolo

Rome, Moscow was the third, so named at the beginning of
the 16" century.

James C. Rosapepe who served as US Ambassador to
Romania from 1998 to 2001, and now is a CEO of Patuxent
Capital Group, published an interesting article asking whe-
ther a Euro Curtain Exists?* Let’s remember Hegel, while
thinking about Rosapepe’s. Huntington’s re-mapping of the
borders of Europe presupposes Hegel’s division between
the heart of Europe, the South and the North West. Hunting-
ton’s re-mapping came at the end of a two hundred years
history, that was Hegel’s present—from the ascension of Bri-
tish imperialism and France and German leadership in the
new world order to the fall of the Soviet Union. Imperial po-
wer change of hands, after WWII, when US took over the
European imperial leadership did not change the Hegelian
world order. And that world order, as you remember, was
mapped by Hegel at the end of the introduction of his les-
sons in the philosophy of history, toward 1822. Europe co-
mes at the end of the introduction to his lesson in the
philosophy of history, after he described the geography of
Asia and Africa. Because Europe is geographically different
from these two continents, Europe requires—Hegel says—a
different basis of classification. And so he goes.

In Hegel’s conceptualization of Europe, the first part is
Southern Europe. He traces the geographical profile (the
Pyrenees, the Mediterranean, the Alps that divides Italy
from France and Germany). While this may be geographi-
cally true, the point is that rather than true Hegel was loo-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 101

king for justifications. Italy, at that time became—with Spain
and Portugal-the South of Europe, the “tradition of modern
Europe,” while the present was Germany, France and
England? “Hegel’s heart of Europe was already clear in
Kant.” The heart of Europe is the second section of Europe.
Hegel makes sure that there is no mistake here—that “the he-
art of Europe which Caesar opened when conquering Gaul.”
After going thought a short list of glorious past events, he
makes sure again that there is no confusion and states that
“in this center of Europe, France, Germany and England are
the principal countries.” And then is the third part that con-
sists for Hegel of the North-Eastern States of Europe—Po-
land, Russia and the Slavonic Kingdoms.” And he adds,
“they come only late into the series of historical States, and
form and perpetuate the connection with Asia.” This is the
map and the underground, in front and underneath Hunting-
ton’s clash of civilizations. And of course, of Rosapepe’s
question, where does the “New Europe” ends—assuming
that the “Old Europe” is Hegel’s.

A few observations by Rosapepe are helpful here. He
surmised that religion is of course a factor, but cannot by it-
self justify the “clash of civilization” and they are different
from the “clash of ideologies” symbolized by the Berlin
Wall. Although exceptions justify the norm, it is interesting
to remember that Orthodox Christian Greece is a member of
NATO and of European Union and, in this case, and even
for Huntington, the Greece that is a cradle of Western Civili-
zation underscores the Greece that is now a Christian Ortho-



102 Walter D. Mignolo

dox country and was influenced by Byzantium. Catholic
Croatia, instead, is neither a member of NATO or the Euro-
pean Union. There is also an interesting re-ordering of who
is in and who is out, when we look at the ex-Soviet states of
Central and Eastern Europe. In this regard, “all EU mem-
bers are Protestant or Catholic, while the former Soviet re-
publics are Orthodox or Muslim” (Rosapepe, 2004, 68).° At
certain level, it seems that Huntington was not describing a
historical situation as much as mapping it in relation to five
hundred years history of empires, capitalism, and moder-
nity. Coloniality is left out of all these accounts. Why it is
so? It is part of the rhetoric of modernity—rhetoric built by
scholars and intellectuals inhabiting what they define as mo-
dernity—the assumption that history is the history of empi-
res; it is imperial history, while the colonies survive in
silence, out of history. But let’s stay a little bit longer on Ro-
sapepe’s observations. He brings Turkey into the picture, at
the end of the article:

Turkey’s candidacy for EU membership is generally painted as a
difficult and defining challenge to Europe’s future. The country is
large, its population is growing fast, and it is Muslim. But in many
ways, it is already quite intergrated with the West. Turkey has been
a NATO member and a market economy for decades; it has long
had close trade and labor ties with Europe. Moreover, the United
States supports EU membership for Turkey, as do many European
countries. (Rosapepe, 2004, p. 72.)

I am not quoting this paragraph to provide information
for those assisting to this conference, and even less for those



Imperial/Colonial Metamorphosis... 103

of you based in Turkey. You all know that better than I do. I
quote it for different reasons. One of them is to have a sense
of how this paragraph may sound when I read it in Istanbul
or Ankara; and how it sounds when I write it, at this very
moment, in North Carolina, U.S.; how a statement from so-
meone who was mainly based in Rumania and now is in the
U.S. sounds to the ears of those of you who are based in Tur-
key, and those of us, who are based some place else but to-
day are in Turkey, reading or listening to this paragraph.
The second reason I quoted it — is indeed double. What hap-
pened to the long history from Souleiman the Magnificent
to Turkey that has been, for many decades, a NATO mem-
ber and integrated into market economy? And secondly,
how is it that a Muslim country joins the European Union?
There are exceptions, as I just mentioned (Greece and Croa-
tia). And Turkey may be another one, a basically Muslim
country joining the European Union that is basically Chris-
tian. As Rosapepe insists, religion is not enough to unders-
tand were the “Euro curtain” is being re-located.

What is beyond religion then? Nationalism and the se-
cularization of racism (from purity of blood in Christian
Spain to the color of your skin in secular France and Ger-
many), are two good candidates. Immanuel Kant would be
helpful to understand what is at stake, today, in the domain
of subjectivity, how the racial division has been constructed.
Let’s start by the translation, in Kant’s perception, of the
Christian/Islam divide into the national profiles. Kant is tra-
cing in the following paragraph the national characters or
profiles:



104 Walter D. Mignolo

The Spaniards, who evolved from the mixture of European blood
with Arabian (Moorish) blood, displays in his public and private
behavior a certain solemnity [...] The Spaniard’s bad side is that he
does not learn from foreigners; that he does not travel in order to
get acquainted with other nations; that he is centuries behind in the
sciences. He resists any reform; he is proud of not having to work;
he is of a romantic quality of spirit, as the bullfight shows.”

Well, that should be enough for Kant’s insightful com-
ments. It should; but it isn’t yet. He has more to say about
the Russian, the Polish and the European Turks:

Since Russia has not yet developed definite characteristics from its
natural potential; since Poland has no longer characteristics; and
since the nationals of European Turkey never have had a character,
nor will ever attain what is necessary for a definite national charac-
ter, the description of these nations’ characters may properly be
passed over here.®

What happened to the Ottoman Empire, that two centu-
ries before Kant, was in its full splendor? And why Kant is
not referring to the Ottoman Empire but to European Tur-
key?’ In section four of Observations on the Beautiful and
the Sublime, Kant repeats his tour of national characters.
European national characters remain basically the same.
But he omits the Russian, the Polish and the Turks, and goes
directly to the Arabs.

If we cast a fleeting glance over the other parts of the world (that is,
we are leaving Europe here), we find the Arab the nobles man in the
Orient, we find the Arab the noblest man in the Orient, yet of a fee-
ling that degenerates very much into adventurous... His inflamed



Imperial/Colonial Metamorphosis... 105

imagination (that for Kant was certainly a serious deficit) presents
things to him in unnatural and distorted images, and even the pro-
pagation of his religion was a great adventure. "’

What happened then between the golden age of the
Ottoman Empire and Kant? What happened to that Empire
that Bartolomé de Las Casas had to recognize in its achieve-
ments, when he was classifying four types of barbarian, to-
ward 1550, during the Ottoman golden age? Las Casas had a
different concept of “barbarians” than the one we have to-
day. If one type of barbarians is defined by their lack of
social organization and government, Las Casas couldn’t lo-
cate the Ottomans in this category. Nevertheless, for Las
Casas the Ottomans were barbarians. When he talks about
the Ottoman as barbarians, he recognizes their achievement.
They are “barbarians” because, said Las Casas, they have
the wrong religion and do not have literal locution—that is,
do not know Latin and do not write in Latin alphabetic cha-
racters. And here we have Latinidad emerging as a distincti-
ve feature of civilization. Latinidad, at that point, was
Christian, and religious, not secular, as it became since the
nineteenth century.

As far as Latinity emerged as a project in the secular mo-
ment of modernity, after the enlightenment, there are two sta-
ges to keep in mind, in relation to both, Islam and modernity:

1) the post Renaissance moment of Latinity, which is

Christian and Catholic;

2) the post Enlightenment Latinity, which is mainly se-

cular, with a Christian background;



106 Walter D. Mignolo

In the first case, Latinity confronted Islam at the level of
religion; in the second at the level of secularism and rationa-
lity. That is why Kant saw the Arabs as people with “an in-
flamed imagination”, not quite rational; for “his inflamed
imagination presents things to him in unnatural and distor-
ted images, and even the propagation of his religion was a
great adventure (Observations, p.109).” And he added that
while the Arabs can be seen as the Spaniards of the Orient
(that is, sort of exuberant and irrational), the Persians had to
be seen as the French of Asia; they are refined and like po-
etry. Persians are good poets and have a fine taste. They are
not crude and blind followers of Islam—said Kant—they per-
mit to their pleasure-prone disposition a tolerably mind in-
terpretation of the Koran” (Observations, p. 110).

I would say that what happened between the golden ye-
ars of Souleiman and the down turn of the Ottoman Empire
in Kant’s eyes, was the expanding force of the colonial ma-
trix of power, both in the economical affirmation of capita-
lism in the heart of Europe and the growing racist conviction
of Europeans superiority over the rest of the world. That are
Kant’s contributions to the darker side of modernity: the ra-
dical turn over between what the Ottoman Empire was for
Las Casas in the mid of the sixteenth century. Perhaps an in-
visible set of events, because what was visible was the tri-
umphal march of modernity (French Revolution, Industrial
Revolution, Enlightenment), but not the costs of that tri-
umphal march; the corroding effects and consequences of
the colonial matrix of power. What I am trying to uncover



Imperial/Colonial Metamorphosis... 107

here is the rumor of the imperial and the colonial differences
that runs under the imperial and modern history of Europe
and of the U.S—the making of the colonial and imperial dif-
ferences mounted on the reproduction of the colonial
wound.

Beyond the political corridors, beyond the stock market
and trade centers; beyond the computer centers of the mili-
tary bases, there is the population; the civil and political so-
ciety, the masses, the damnés de la terre, the multitudes, the
modern subaltern (e.g., European workers in Europe) and
the colonial subalterns; the “civil” and political society in
general who suffer the consequences of the colonial diffe-
rence and the effects of the colonial wound—knowing and
feeling that they are considered, as persons as well as in their
faith, their nationality, their language, below the line of
plain humanity. For the market, they are all workers and
consumers; for the State they are citizens who cast a vote, or
outcasts beyond the law who do not have the right to vote.
For and by themselves, the damnés, the population, the su-
baltern, the multitude, there are person with memories, desi-
res, dreams, languages, religions, etc. The colonization of
knowledge and of being, parallel to the colonization of eco-
nomy and politics, means the repression of local memories
beyond Greek and Latin legacies or the subordination to its
(Greek and Latin legacies) hegemony—with knowledge goes
language, and with language, feelings and affects. “Multi-
culturalism” is the imperial strategy to repress knowledges
and categories of thought alternative TO Greek and Latin,



108 Walter D. Mignolo

and the repression is covered up with the celebration of a
“multiculturalism” dependent and subordinated to the hege-
mony of Western epistemology and Western Christianity.
At this moment, the annexation of several countries be-
yond Hegel’s original heart of Europe to the European
Union brings to the foreground two sets of problems: the ac-
commodations, tensions and conflicts accumulated memo-
ries, not obvious in the books and country reports in the web
page, but inscribed in the body of the population; inscription
that is bringing to the foreground a new political agency:
those wounded by the colonial wound that Frantz Fanon
described”—at the hart of Latin colonialism (a Black from
Martinique joining the war in Algeria)—as “Les damnes de
la Terre”. The ghost of racial conflict is not addressed in poli-
tical and economic analysis of European Union, since religi-
on—more than race—still deserves more attentions in Europe,
in spite of the growing immigration from the ex-Second and
Third Worlds. Emphasis on class after the Industrial Revo-
lution, and the ghosts of religions that haunted the secular
minds of the European enlightenment, maintained racism
hidden in a population that was homogeneously white, for
whom the main problems were religions and class differen-
tials; while racism was beyond their frontiers, in the coloni-
es or in non-European empires, like the Ottoman and the
Russian. What has been overlooked and hidden in European
intellectual history since the eighteenth century is the fact
that there is an irrevocable link, in the modern/colonial
world between race, religion, nationalism and globalization.



Imperial/Colonial Metamorphosis... 109

After all, one of the pillars of the modern/colonial imaginary
was the purity of blood defended by Western Christians
over the Moors and the Jews. That conceptual legacy and
the subjectivities it created never went away, in the West,
and it could be traced back to its original moment of ex-
pansion over the globe: once again, the emergence of the
Atlantic commercial circuits in the sixteenth century, the
emergence of capitalism and its complicity with Christia-
nity and racism.

The question prompted by these observations is how to
deal with a future in which trans-colonial modernity will be
overcomed. What do I mean by trans-colonial modernity
here? The “heart of Europe,” in Hegel’s description, had a
Southern periphery (Greece, Italy, Spain and Portugal),
and the Northwestern coast. A glance at the map of Euro-
pe around 1800, that Kant was looking at, is revealing
(http://www.euratlas.com/big/big1 800.htm). Starting from
the South, there was the Kingdom of Spain; the Kingdom of
Naples and Sardinia; the Republic of France; the Batavian
Republics; the Kingdom of England; the Kingdom of Prus-
sia and the Austrian Monarchy; Saxony in between the last
two; on the North the three Kingdom of Norway, Sweden
and Denmark. To the east of Prussian Kingdom and Aus-
trian Monarchy, the Empire of All Russia extended to the
East. And at the south of both, the Ottoman empire extended
itself from the Eyalet of Bosnia, in the West to the Eyalet of
White Sea Island (Greece) in the center to the Eyalet of Mo-
sul in the East. To the South it was extended to the Eyalet of



110 Walter D. Mignolo

Damascus. With just these examples in mind, we could look
at the history of the past five hundred years at least in three
different ways and from different paradigms of interpretation:

e There is, within Hegel’s paradigm, the transition from
modernity to post-modernity. This transition took pla-
ce within the parameters of Western Civilization. That
1s, the Greek and Latin linguistic and categorical foun-
dations of knowledge, translated into the six modern
imperial European, and vernacular, languages—Itali-
an, Spanish, Portuguese (predominant during the Re-
naissance, because of the Spanish and Portuguese
empires on the one hand and Venice, Florence and
Genoa as three powerful commercial and financial
centers in the Mediterranean, on the other) and
English, French and German after Napoleon (predo-
minant during and after the Enlightenment when the
British Empire, French Colonialism and German eco-
nomic and intellectual centers took over Southern Eu-
ropean dominance). The transition from the modern to
the post-modern presupposes “paradigmatic” changes
but within the same tradition. I would like to see this
transitions as intra-paradigmatic changes within the
same paradigm.

e There is today the need to account for transitions bet-
ween the parameters of different civilizations. I would
describe these changes as transcultural transitions to
underline the fact that this transitions are taking place
beyond the geo-historical space of Western European



Imperial/Colonial Metamorphosis... 111

history. Trans-cultural transitions involve different
categories of thought ingrained in non-European, im-
perial and modern languages; neither do they have a
foundation in Greek thoughts. I suspect that in this
conference the notion of trans-modernity points to-
ward this kind of historical phenomenon that the Eu-
ropean Union, in its expansion, will encounter.
“Trans-modernity” in this sense presupposes the
march of “modernity” crossing its own linguistic, reli-
gious and epistemic parameters: modernity becomes
“trans” in this march instead of “post” because it is
confronted with other languages, religions, histories
(think of the complex history of Turkey in its Eastern
roots and memories) beyond the parameters of Gre-
co-Latin legacies in the West and Christian Catholi-
cism and Protestantism. If, for instance, Ukraine
would join the European Union, it would be another
case of “trans-modernity” as far as Western moder-
nity (linguistic, religious, epistemic) would rule over
Orthodox Christianity and Slavic language. “Trans-
modernity” in this model is a one way street in which,
in the best of all possible worlds, a space of inter-state
“multiculturalism” would be generated, while the
control of the economy and authority (politics and go-
vernment, military power); the control of gender and
sexuality; and of knowledge and subjectivity would
be still grounded in Western models of knowledge
and subjectivity; economy; government, etc.—that is,



112

Walter D. Mignolo

once again, Greek and Latin and the six European mo-
dern and imperial languages.

And there is—last but not least—a set of processes that
would be better described as “trans-colonial moder-
nity.” Here we confront a paradigmatic shift. In this
model the problems to be solves for a future
trans-colonial modern world, are all related to the
de-colonization of the colonial matrix of power. Wit-
hout the de-colonial step, trans-modernity may be at
best a moderate type of imperialism, perhaps follo-
wing the European Union model as Susan George’s
suggests, but in which all languages and local histori-
es beyond the local history of European modernity
(again, epistemically grounded in Greek and Latin
and deployed in the six imperial languages of moder-
nity); languages and local histories inscribed in Man-
darin, Hindi, Arabic, Russian, Urdu, Bengali,
Aymara; religions and epistemologies built in those
languages, will have to continue in their second class
role in relation to the categories and rank impressed in
the six European imperial languages and their founda-
tion in Greek and Latin. The political and economic
spheres are related to languages, epistemology and re-
ligions in the sense that political and economic struc-
tures are not entities in themselves, but are imagined,
framed and enacted by individuals formed in a certain
type of subjectivity; a subjectivity that is also framed
in the dominant structure of knowledge. Of course,



Imperial/Colonial Metamorphosis... 113

capitalism could continue in English, Chinese and
Arabic. This scenario corresponds to the trans-moder-
nity model I describe above. What is different, then, in
trans-colonial modernity?

Trans-colonial modernity is the situation we are in to-
day: a single modernity from the European perspective in a
variegated array of colonial experiences, in three continents
over five hundred years. What is different is that trans-
colonial modernity has to negotiate the colonial and the im-
perial differences, from the perspective of subaltern empires
and nation-states that are a consequence and outgrow of im-
perial/colonial expansion. And therefore, the consequence
of a trans-colonial state of affaires is de-colonization of
knowledge and of being; what trans-colonial modernity en-
gendered was the de-colonial shift. Shifting the perspective
means to look at the history of Europe and the U.S. from the
experiences and memories of the locations that received
(willingly or not) Western expansion at all levels. The
de-colonial shift becomes complementary and at the same
time autonomous from critical theory, as defined by Max
Horkheimer and developed in the European tradition. The
de-colonial shift could be understood as a critical theory
from the colonies under the condition that critical theory in
the European tradition be understood as de-colonization
from within. The geo- and bio-politics and ethics of know-
ledge is at stake here. There are two paradigms of imperial
domination and totalitarian bend, that Aimé Césaire saw as
the two side of the same coin, in the early 50s, when he un-



114 Walter D. Mignolo

derscored the common strategy in European external colo-
nialism and Hitler’s internal colonialism. Common to both
was the colonial matrix of power, and de-colonization is
needed at both ends, from the colonial wound both in the co-
lonies or ex-colonies and in the heart of the empires.

The histories of Bolivia or Tanzania, Russia or Uzbe-
kistan; Algeria or Iran, for example, are not easily subsuma-
ble under the patterns and the linear history of Europe
starting in Greece, or in the line of global history traced by
Hegel."' The question here is how critical intellectuals who
are dwelling and thinking in and from geo-historical and
bio-graphical experiences, would describe themselves—and
the history of their communities—as an actor of the global
history? Take the case of the Creole elite, in Latin Ameri-
ca, white and from European descent. Seeing and feeling
themselves as geo-historically different from Europeans
(Spaniards first; French and British later), they adopted “La-
tinidad” as the difference in “sameness” with Europe. But,
for the invisible Indian and Afro population, in South Ame-
rica and the Spanish insular Caribbean, “Latinidad” was not
a concept allowing them to see themselves as actors in the
global history. With time, Indianidad and Africanidad pro-
vided an empowerment and nourished a new perspective of
global history in the past five hundred years in which their
ancestors, and them today, have been actors but without the
possibility of telling their own story: they have been actors
“made” by the official story of Europeans intellectuals or by
those of the Creole elites from European descent. You have



Imperial/Colonial Metamorphosis... 115

here a double example of trans-colonial modernity. On the
one hand, the creation, in the Americas, of Creole elites
from European descent (Latin and South of Europe in South
America; Anglo and Franco in North America) who defined
themselves both in relation and in contradistinction with Eu-
rope (e.g., Jefferson’s idea of the Western Hemisphere). On
the other hand, the diversity of Indians and Afros spread all
over the Americas from the North to the South, the people,
who do not see themselves except as passive victims in the
stories told from the perspective of self-narrated European
history.

In the Middle East and North Africa, we have been wit-
nessing similar processes and more or less simultaneous
with the “waking up” of Indians and Afros, in South Ameri-
ca and the Caribbean, during early and middle years of the
Cold War. When—for example—Sayyid Qutb’s states that:

Humanity is standing today at the brink of an abyss, not because of
the threat of annihilation hanging over its head—for this is just a
symptom of the disease and not the disease itself-but because hu-
manity is bankrupt in the realm of “values,” those values which
foster true human progress and development. This is abundantly
clear to the Western World, for the West cannot longer provide the
values necessary for the [flourishing of] humanity."

Qutb is switching the terms of conversation and not
only changing the content of history in a linear transition,
within the same paradigm: a trans-colonial modernity is not
a question of integration or recognition, but of participation
on equal grounds in building the future. This is what In-



116 Walter D. Mignolo

digenous intellectuals, leaders of social movements, and
members of the government (senators, deputes) call inter-
cultural relations. Intercultural is a project moving toward a
pluri-national state and, therefore, toward a trans-modern
and de-colonial modernity. I take Qutb’s seriously and see
in him the equivalent to the de-coloniality of our time of
what Kant or Hegel were to the modernity of European time.
I see in Qutb’s the equivalent to the struggle of Indians (in
America, Australia, New Zealand) and Afros (in the Africa,
Europe and the Americas), in a local histories such as the
Middle East here the accumulation of imperial struggles
(e.g., Islam and the legacies of the Roman empire up to the
end of the fifteenth century) endured imperial/colonial vio-
lences, after Napoleon, with the ascension of British and
French imperialism. I see the de-colonial shift in the World
Social Forum as far as the Social Forum not only provides a
location for the “anti-Davos multitude” but mainly because
of the diversity of de-colonial epistemic and political pro-
jects emanating from the colonial wound inflicted by the co-
lonial difference. What we are witnessing today, in Iraq,
Lebanon, Ukraine, Latin America—on the one hand—and Eu-
rope and the U.S. on the other (and I stop here for lack of
time and space to develop in more details cases from East
and South Asia or from Sub-Saharan Africa), are clear
examples of two general tendencies and visions toward the
future:

1) One is the historical expansion of the European
countries of the West coast of Europe and the US sin-
ce the sixteenth century. Europe lost the leadership
of that expansion to the U.S. after WWII, and it is



Imperial/Colonial Metamorphosis... 117

now reconstituting itself as the European Union. In
the history of capitalism, as told by Giovanni Arri-
ghi, for example, Spain, England and the U.S., lead
the three major moments of formation and expansion
of modern and imperial Europe and the U.S."” We
could describe this process as globalization from
above, as trans-modernity or as bully and double-
desired imperialism. Double desired because, on the
one hand, imperial designs reveal a bent to control
and posses; to maintain the colonial matrix of power
(economy, authority, gender and sexuality, subjecti-
vities and knowledge), under the rhetoric of moder-
nity (progress, democracy, market economy, free
trade). On the other, the elites that join imperial de-
signs, desire to be part of the empire, without neces-
sarily solving all the problems of the colonial matrix
of power that links together the imperial power with
colonial elites. “Internal colonialism” is the expres-
sion coined in the vocabulary of the social sciences
to describe the switch from imperial domination to
nation-states ruled by an “indigenous or Creole” eli-
te. One of the consequences of the “natural march of
modernity” as the only historical option, is not only
the confrontation of fundamentalisms, Western mar-
ket fundamentalism, Hindu Nationalism, Islamic
Fundamentalism, Russian tendency to a totalitarian
State. That is to say that in the colonial sites and
ex-colonial sites and in subaltern empires (Russia,
China, Japan) there is a division between two types
of projects: pro and anti Western. And both are dead-



118

Walter D. Mignolo

lock situations and the reproduction of the statu quo.
In between, there are the local elites in power who
play the role of local branches of imperial states de-
signs instead of sovereign states caring for the well
being of the majority of the population. Many of the-
se processes are now in a deadlock to overcome the
imperial and colonial differences. Recent events in
Lebanon and the year long process in Bolivia, from
October 2003 to the recent resignation of President
Carlos Mesa, are not unrelated in spite of the fact that
people in Lebanon are mainly Muslims and in Boli-
via mainly Indians. In a nutshell, the deadlock is the
clash of two #ypes of fundamentalisms: Christian-
(Neo)Liberal and market driven; and the second type
is not one, but many. They emerged as many respon-
ses to Western expansion in different part of the
world (India, Middle East, Latin America). This di-
versity cannot be reduced and grouped together as
non-West, a la Huntington. The “clash” is not bet-
ween West and non-West, one to one. But once aga-
inst-between many and at different levels and
histories of the imperial and colonial differences.
The situation in Russia, for instance, is of a different
kind. The deadlock in Russia is between wild neo-
liberalism that mounted fortunes and power in a mat-
ter of months and on the other the need of Putin to
rein-force the State to control the excesses of neo-
liberalism. The two extremes of the deadlock here
are the neo-liberalism and wild capitalism on the one
hand and, a totalitarian State, following Stalin’s le-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 119

gacy, to control the excesses of neo-liberalism on the
other. But Russia has still another simultaneous pro-
blem: that of the colonies. In this case, the deadlock
is not between neo-liberal economy and state con-
trol, but between Slavic and Christian Orthodoxy
and the wide array of Islamic and Asiatic religions
and cultures of the ex-colonies whose frontiers are
necessary to control and current colonial areas in the
Caucasus; or areas of influence, like with Belarus
and Ukraine. As you can see, and certainly know, the
“clash of civilization” between Christian-(Neo) Li-
beralism on the one hand and Islam and Christian
Orthodoxy on the other, need to be looked at further
in the tensions created by the historical memories of
the imperial and colonial differences. Russia and Eu-
rope are not in conflict because one is Orthodox and
the other is Protestant, but because of the imperial
difference that, over the centuries, put Russia as a se-
cond class Empire in relation to Europe.'* And the
imperial difference was not directly a question of re-
ligion but of racism and imperialism/colonialism in
conjunction with capitalism at the global scale. In
this model, the general tendency is not only of vio-
lence generated by Western expansion but, more so,
it is connected with the Western expansion as practi-
ced today by the U.S. that needs State and military
violence, i.e. war, to maintain economic and political
dominance. The case in Iraq is telling. The economic
benefits are not so much or only ripped from the con-
trol of land and natural resources (oil), but of the ba-



120

Walter D. Mignolo

sic process of destroying the country and re-building
it by contractors who are the tycoons of the global
economy. We should not be surprised if Iraq is the
last war in which the Empire sends its national troops
(even in the case when soldiers are in a significant
proportion from the racial minorities). It may very
well be that the next war will be under contract, and
modernity in this regard will be contractors from
now all the way down, to paraphrase Anthony Gid-
dens description of the future of modernity.

2) What I just described is a highlight of the main

tendencies of Western imperialism and capitalist
economy, since the sixteenth century. Today, the Eu-
ropean Union has initiated a new process and a new
model, a type of “ mutual consent annexation” in a
differential structure of power: it is not France or
Germany who requested to join the European Union
but Poland, Rumania, Lithuania, etc. Countries ente-
ring the European Union are not colonized by violen-
ce, but, on the contrary, fulfilling an old dream, that
of belonging to Europe. There are of course good re-
asons for that, be it eighty years of political experien-
ce under the Soviet regime or the bright lights of
consumer economy and good living standards. What
European imperialism managed to create, after the
eighteenth century, was a desire for “civilization”
and life style that still continues to exist today. That
is all fine and good. The question is what is next? The
annexation shall end at some point; at some point



Imperial/Colonial Metamorphosis... 121

Europe will have its new frontier but it would still be
a frontier. Rosapepe is on target when he assesses the
double-bind between European core countries and
those who have been invited to join the European
Union:

The EU accession process is both a result and a cause of the New
Europe’s relative success in making the political and economics
transition from the Soviet bloc. Part of the reason why they have
been invited to join the European Union is that they have done well
in creating democratic states and re-orienting their economies to
the market place. But, equally, part of the reason why they have
done as well as they have is their expectation of EU membership.

Who are they? Mainly political and economic leaders,
supported by the media; but we can guess that also the civil
society of new members would go along with that desire of
belonging to the European Union. Now, look outside of Eu-
rope. In Ukraine, the “orange revolution” was able to mobi-
lize the sector of the population desiring Europe and the
U.S. as well! Behind the orange revolution are those who
are against Vladimir Putin and Russia’s dominance. That is
precisely what the revolution was about—to overthrow Rus-
sian influence and out a pro—American president instead.
Lebanon, instead, is beyond the frontier of the European
Union. However, links with Europe as Rafik Hariri had with
Jacques Chirac, show that although the European Union
will not extend itself that far, political and economic links
can be established. But, on the other hand, the opposition to
the U.S. and the Western modernity to Islam is not likely to
vanish in the near future.



122 Walter D. Mignolo

Let’s imagine possible futures (and here I am still ex-
ploring how to imagine trans-modernity). One would be that
the opposition to Western modernity will be overcome and
it will be modernity all the way down, as Anthony Giddens
has it. That means that the entire globe will be annexed to
the Western models in economy, politics, sexuality, subjec-
tivity, and knowledge. Another possible outcome is that the
first scenario (modernity all the way down from now on)
will not obtain. Then what? How can an—other world be
possible without the blue-print of Western capitalism, demo-
cracy and epistemology? A future in which Western contri-
butions to human civilizations will be recognized, although
the future of Islamic countries will be in the hands of pro-
gressive leadership instead of radical fundamentalists or lo-
cal agents of Western capitalism. Let’s imagine that the
same happens in India, in Latin America and in Russia. That
is, the opposition to the Western modernity is not overcome
and the future is lead by local progressive leaders and intel-
lectuals who take in their own hands the contributions of
Europe and the U.S. to Western civilization. Now, this mo-
del is not my invention but the ideas and ideals of the Indige-
nous movement in Ecuador and their vision of taking back
the control of epistemology in order to re-orient a learning
process based on Indian cosmology instead of modern Wes-
tern cosmology. Take technology, for example, or agricul-
ture and environment. Technology could be implemented
within an economy of reciprocity, for example, instead of
within a capitalist driven market economy and the same



123 Walter D. Mignolo

with agriculture. Instead of using transgenic seeds to produ-
ce more in a capitalist competitive market, transgenic seeds
could be used to supplement and enhance the environment
and the well being of all. Consequently, the management of
society, politically and economically, not necessarily should
be in the hands of the State, the Corporations and the Chris-
tian Church, but could be in the hands of cooperative com-
munities in a society in which the main objectives will not
be killing for individual profit or killing to impose the bene-
fit of democracy onto the population of the world (onto
whatever population is left after the massive killing in the
name of democracy would take place). An-other world
would be possible once we start thinking beyond the clashes
of fundamentalisms, Western and non-Westerns.

I

Time has arrived to pull the strings and make explicit
the connections I have been suggesting—in my previous spe-
culations—between Islam, Latinite and trans-modernity. But
first, let me make a more general statement about the argu-
ment and the narrative I am deploying. I said at the begin-
ning that I am not an “expert” in European history or in
Islam; and I am neither European nor Muslim but a Latin
American from Italian descent who, for several decades
now, have been a Hispanic or Latino in the U.S.—and not by
self-election but by State discursive imposition. I am not
saying that [ am a “renegade Latino,” or that I do not care for
identity. I am saying that the Hispanic/Latino/as definitions



124 Walter D. Mignolo

were forced by the State, they were allocated. Our role (His-
panics, Latinos/as) is to relocate ourselves in relation to the
State ethno-racial classification.

I would like to add—to the previous disclaimers—that I
am neither a political theorist nor an expert in political eco-
nomy. So, in what capacity I have been talking about the sta-
te, the market, inter-state political relations, European
Union, Islam, etc.? Either as a dabbler or as a concerned citi-
zen who has the rights to voice his or her opinion in any
sphere that he or she is concerned with. What I am talking
about, in the last analysis, is my own personal and social ex-
perience, using the tools of scholarship to built my argu-
ments. I am not an expert in political theory or political
economy, but I do not think either that only “expert” in those
fields have the right and the capacity to talk about them."” I
am, in other words, a Humanist not a Social Scientist. But I
am also some one who was born and educated in the Third
World and since I came to the U.S. the social imaginary of
the U.S. put me among the “Latino/as” or “Hispanics.” [ am
where I think. And I am thinking at the cross road of a Lati-
nity from European descent, in the Third World, displaced
in the reconfiguration of Latinidad in the U.S. where the
links with Europe have been cut off. Let me further explain
this. Expertise or disciplinarity are not a warranty of truth,
neither of knowledge of justice and equality.

First, then, let’s recast the articulations of Latinity and
modernity.'® The first moment that extends through the Eu-
ropean Renaissance, could be called the “Constantine Le-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 125

gacy,” that is, when Constantine linked Christianity to the
Empire. In the Renaissance, and particularly in the sixteenth
century, Christianity is re-articulated due to its “final” vic-
tory over the Moors and the Jews and due to its leading role
in dealing with an unknown population inhabiting an unk-
nown part of the world, for Western Christians, until then.
However, the global expansion of Christianity broke up the
complicity between language and religion. The majority of
Christians in Lebanon, for example, a country were the offi-
cial language is Arabic, is one example. In Indonesia, a
country with a population close to two hundred millions (in
contrast with the four millions population of Lebanon), the
official language is Bahasa Indonesia, and about one hun-
dred and forty thousands out of the two hundred thousands
of the total population is Muslim. Thus, the original ties bet-
ween languages and religions have been broken up by the
global spread of imperial religions.

This brings me to the second moment of Latinity in its
secularized form and diversified in the various Latin langua-
ges of modern imperial Europe. Secular Latinity began to
occupy the unifying role that Christian Catholicism occupi-
ed in the South of Europe, the so called Latin countries. At
that point in time (mid nineteenth century), France took the
secular lead of Latinity that, previously, was in the hands of
Catholic Spain. Furthermore, Latinity became the imperial
ideology in the ex-colonies of Spain and Portugal in South
America in the process of building “independent” nations
and sub-continental identity. The ex-colonies that gained in-



126 Walter D. Mignolo

dependence from Spain and Portugal became semi-autono-
mous entities that depended economically on England and
intellectually and in points of subjectivity from France.
Thus, “Latin” America was the consequence of the impe-
rial/colonial expansion without colonies, that started in the
nineteenth century and that today is being implemented by
the U.S. Secular “Latinity” in the nineteenth century in
South America and the Caribbean replicated the history of
Europe in its ex-colonies: the South of America became
“Latin” and the North of America Anglo-Saxon.

The third moment of Latinity is a shift and a break away
from Europe. When the “Latino/as” in the US define them-
selves as such, the umbilical cord with Europe has been cut;
both with France and with Spain and of course with Italy.
Italo-America is not to be a Latino. And I am considered La-
tino not because my blood is Italian, but because I am Italo-
Argentinian. In other words, my Latinidad in the U.S. over-
ruled my Latinidad in Argentina. While “Latinidad” in
South America was the identity of the white (in Latin stan-
dards) Creole elite from European descent, “Latinidad” in
the U.S. was the identity of culturally and ideologically
non-white; the identity of colonial subalterns or, as Frantz
Fanon named them, the wretched of the earth. For that rea-
son, because Latinity in the U.S. was re-articulated by colo-

nial subalterns,17

a shift took please in subjectivity and
epistemology. “Latinidad” in the U.S. has created links with
other colonial subalternities, like “Africanity” and “India-

nity.” In New York and Miami, “Latino/as” “Afro-Carib-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 127

beans” have more in common than their skin color or place
of origin: both communities are linked by the anger and the
pain of the colonial wound and, therefore, they are able
to create common spaces of contestations and projects of
de-colonization. In the South West, “Chicanos/as” (that is,
Latino/as whose history is grounded in Mexican-US rela-
tions), establish the common spaces of contestation and pro-
jects of de-colonization with “Indianidad,” that is, with
Native Americans. The cut from the European umbilical
cord, and the links established with Afro-Caribbean and
Afro-Americans on the one side and Native Americans, on
the other, re-structure also the relationship with South Ame-
rica. “Latinos/as” in the U.S. are not in the same boat with
“Latin Americans”; that is to say, with Creoles from Euro-
pean descent and Mestizos who have mixed blood but pure
mind (that is, Eurocentered mind), but with the vibrant indi-
genous movements in the Andes as well as with Afro-
Andeans. Briefly, in the third moment “Latinidad” in the
U.S. emerged as a project of de-colonization of knowledge
and of being.

Let’s turn now to Latin-Islam relations.'® The expulsion
of the Moors from the Iberian Peninsula produced the shift
from Islam and Latin/Roman relations during the European
Middle Ages, to the Islam and Latin/Christian relations after
the Renaissance. The shift took place not only within the in-
terior history of the making of Europe—that is, a chronologi-
cal break in a universal history that goes from Greece and
Rome to Spain, France, Germany and England. The shift



128 Walter D. Mignolo

was a shift-and not a simple change—because it brought the
relevance of space into the picture and since then, since the
Atlantic shift of 1500, the history of European expansion
cannot be separated from the double colonial histories whe-
re Europe (and the U.S.) expanded or affirmed itself. The
imperial/colonial structural nodes in the world outside Eu-
rope and the U.S., has been always structured by a double
pull of forces: governments (and part of the civil society) al-
lies to European or U.S. imperial dominance—on the one
hand—and the political society of dissenters on the other.
But Latin-Islam relations is a problematic way of star-
ting the conversation. Put in this way, the silences are main-
tained, for “Latin” hides its ties with Christianity and
“Islam” with Arabic, even if there is no one to one relation
between language and religion. Therefore we should look at
the relations and conflicts between Christianity and Islam,
on the one hand and between Latin and Arabic on the other.
The first is a religious affair, while the second is an episte-
mological one. Moroccan philosopher Mohammed Abed
al-Jabri asks what happened between Ibn Rush and Descar-
tes? Why the rational bent that Arabic philosophy took with
Ibn Rush (1128-1198), in Southern Spain, had its continua-
tion with Descartes, in Holland when Amsterdam was repla-
cing Seville as the Western port of global trade? I do not
endorse al-Jabri historical reading of Arabic philosophy
from Ibn Shina, to al-Ghazali to Ibn Rush. My concerns are
not of course the concerns of a specialist in Arabic philo-
sophy, which I am not. My concern is prompted by the mo-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 129

dern concept of history in al-Jabri—a linear chronology on
the one hand and a sense of newness that once the new came,
the old goes dead to the archive and the museums. For him
Arabic philosophy is a long history and a wide geographic
spread that started with Ibn Shina in Uzbekistan; continued
with al-Ghazali in Iran and ended up in Ibn Rush in Spain
and in Morocco. And from there philosophy moved to Des-
cartes in Amsterdam. However, for al-Jabri, we are still lea-
ving the “Averroist moment” although in European garb:

As a matter of facts we, Arabs, have lived, after Averroes, in the
margin of history (in inertia and decline), because we have hanged
on to Averroes after al Ghazali gave philosophy its rights to enter
the house of “Islam.” Europeans, had lived the history from which
we exit; they knew how to appropriate Averroes and to live until
the present the Averroist moment."’

This is not the time, nor the place to debate al-Jabri’s
statement; but it is the time and the place to recognize the
importance of the problem he is addressing in a statement
that can and should be disputed. What is more difficult to
dispute, it seems to me—is the relevance of the problem it-
self. And the heart of the problem is this: the heterogenous
historico-structural nodes that established a cut between Ibn
Rush and Descartes, between Arabic language and Latin,
between Arabic and European continental philosophy; bet-
ween Seville and Amsterdam. That cut has two imperial
moments beyond the history of philosophy proper. The first
was the expulsion of the Moors from the Iberian Peninsula
at the end of the fifteenth century that interrupted the trans-



130 Walter D. Mignolo

lation flow from Arabic into Spanish and Latin by Alfonso
el Sabio, in Toledo during the thirteenth century. That space
of knowledge came to be occupied by Theology, both as
philosophy and religion. The first moment was the displace-
ment of the center of Atlantic commercial ports, from Sevil-
le to Amsterdam. When Amsterdam became the center of
trade, and Holland had its short-lived imperial dominance
before being overtaken by England, and Europe was in the
middle of religious war, Réné Descartes was in Amsterdam
writing Discourse de la méthode (1636). Thus, the relations
between Arabic Islam, Christian Latinity and Secular La-
tinity, shall be understood in that complex heterogeneous
historico-structural node that generated modern imperial/co-
lonialism, capitalism as we understood it today, and a hege-
monic epistemology based in Greek and Latin and deployed
in the six imperial European languages of modernity.

Thus how to think trans-modernity within this history?
To start with, modernity goes hand in hand with the for-
mation of a European identity, coming out from Latin Wes-
tern Christendom.” In the sixteenth century the Christian
(Catholic) frontiers were mapped between Islam and the
Ottoman Empire and Orthodox Slavic Christianity of the
Russian Empire; and that located the Indians and Black
Africans in the lowest rank in the scale of human beings. In
the eighteenth century, when European self-definition was
in the hands of northern intellectuals and philosophers (se-
parated from Islam by the buffer zone of Southern European
countries; protected from the Ottomans by the Austro-Hun-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 131

garian Empire and having Peter and Catherine the Greats in
their own German and French hands), modernity was rede-
fined with the French Revolution as a reference point; secu-
larization, the advent of Reason over Faith, and freedom and
democracy as the irrepressible destiny of the entire huma-
nity. Thus, when European leaders found themselves pro-
tected from the dangerous borders, they could concentrate
in their own dreams instead of spending energy looking and
waiting for the barbarians.

In this historical frame, trans-modernity, then, could be
subjected to two types of interpretations. One type of inter-
pretation was shaped from the perspective of the refashion-
ing of the European identity vis-a-vis the European Union;
and the other from the perspective of the barbarians
vis-a-vis the continuation of de-colonial epistemic projects,
the other side of the colonization of knowledge. At the mo-
ment of writing this article, I suspect that the meaning of
“trans-modernity” in this conference is closer to the first
than to the second type. The second type of interpretation,
comes from the Third World, during the Cold War; more
specifically from Latin American philosophy of Libera
tion.”! In its first meaning, trans-modernity implies an ex-
pansive movement of Europe from its core toward periphe-
ral European countries. And it presupposes also consent
from the part of the countries being annexed. That is, the an-
nexation is not by force but by mutual desire and different
kind of interests. In its second meaning, trans-modernity im-
plies the de-colonization of knowledge and of being. It



132 Walter D. Mignolo

would be better then to describe this second meaning as
trans-colonial modernity to refer to a historical state of
affairs and to de-coloniality of knowledge and being as a set
of projects oriented toward revealing and dismantling the
colonial matrix of power, and contributing to create the con-
ditions for the possibility of an-other world.

Now, in this historical frame, the relationship between
“Latinidad,” “Islam” and “Trans-modernity” (in both sense)
offer various possibilities and diverse visions of the future.

Let’s start this time by the de-colonial epistemic shift at
the end of the historical line drawn by al-Jabri. Moroccan in-
tellectual Abdesslam Yassine in his quite fascinating argu-
ment, Winning the Modern World of Islam observes

We are thus face-to-face with modernity that eradicates, a moder-
nist ideology which calls for “disencumbering the way” so that
“enlightened humanity” might dispel the darkness of “tradition”—a
tradition which, in the eyes of the West, is currently incarnate in the
“illuminati” of an obscurantist islam.

Modernity is thus a “sacralization” of the natural law of reason, and
a submission to all that this entails. To be modern, it is supposed,
means one must rebel against the sacred, against the divine. Ideolo-
gical modernism ows it to itself to have as its goal “disencumbering
the way.” This is rationalism’s violent indictment of the irrational,
it is the crushing argument against the tatters of tradition by armed
and wealthy scientific technology.”

This is a radical view, but not necessarily wrong. How
do you work out trans-modernity in this case? Of course, we
could join President Bush’s view and ignore or crash these



Imperial/Colonial Metamorphosis... 133

perspectives as consequences of the axis of evil; or as a
clash of fundamentalisms, with Yassine at one end and Hun-
tington in the other. But this way of proceeding is not really
trans-modern but imperial. We should start by recognizing
that racism, in the sense of different layers in the human cha-
in of being, is here at stake; and the colonization of being
and of knowledge is but one of the many consequences of
racism. That is to say, racism is in the middle of the confron-
tation Yassine brings to the foreground. How much leverage
the radical critics of modernity will have in a trans-modern
project? Let’s consider also, before answering this question,
examples from progressive Muslim intellectuals, instead of
radical ones, like Qutb or Yassine. Progressive Muslims in-
tellectuals like Ahmad S. Moussalli, among many others,
will propose a dialogue in the domain of political theory, for
example, Moussalli argues that the basic doctrines of go-
vernment and politics developed in the history of medieval
Islam, include the seeds of modern liberal democracy and
pluralism, and are not contradictory to it. The thrust of the
argument is that while the history of “the highest Islamic po-
litical institution, the caliphate, is mostly a history of autho-
ritarian governments, the economic, social, political and the
intellectual history of Islam abounds with liberal doctrines
and institutions.”*

Moussalli’s observation shall be complemented and
supported by a reminder of the totalitarian regimes in the
post-enlightenment tradition. Liberalism engendered natio-
nalism that engendered totalitarian Nazi conscience and so-



134 Walter D. Mignolo

cialism as totalitarian communism. In the economic terrain,
liberalism engendered neo-liberalism with all the conse-
quences in arms and war escalade that we have been witnes-
sing. So, there is no much difference between totalitarian
caliphates, or any other forms of “Asiatic despotism” (used
by Locke to justify liberal political and economic doctrines)
and totalitarian regimes in the heart of Europe, in its im-
perial periphery (Stalin) or in the colonial periphery (Pino-
chet, Sadan Hussein). But what is then the difference? The
difference is the privilege of Western modernity: The West
solved all its totalitarian problems and economic crisis by it-
self, but the rest of the world depends on Western solutions
to solve their totalitarian problems and economic crisis!!! I
have no doubt that principles of justice, equality and equity
could be found in Islam as well as in the history of the
Ayllu’s in Bolivia; principles that are compatible and
pre-existed the European “discovery” of democracy in the
eighteenth century. And that of course is good. What it is not
good is the blindness and the arrogance of modern European
Theologians, philosophers, political theorist and political
economists, who ignore that similar knowledges and practi-
ces were already in place in other civilizations (Islam,
Aymara-Qechua; Chinese philosophy and Indian philo-
sophy, Sub-Saharan African’s philosophical traditions,
etc.). But, precisely, the victory of the West, since the Rena-
issance, was to demonize, racialize, surrogate, destroy, un-
dermine every thing that was different from its cosmology
and that prevented the imperial aspiration to world domina-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 135

tion that emerged with the triumph of Christianity and the
discovery of America, in the sixteenth century, and was re-
affirmed with the French Revolution and with British impe-
rialism and French colonialism in the nineteenth.

What precedes touches upon the realm of political the-
ory (and I do not have time to even touch upon political eco-
nomy in relation to trans-modernity). What about the
spheres of subjectivity and knowledge; that is, the question
of knowledge and being and the coloniality of knowledge
and being? Farish A. Noor is another example of progressi-
ve Muslim intellectual and activist. Let’s take two examples
from Noor’s argument:

1) When the Palestinian mother cries amidst the rubble
of her home, searching for the bodies of her children
buried underneath, her pain is seen as somewhat
“exotic” and “incomprehensible” by some.

2) When the Bosnian son bears his heart and vows to
avenge the death of his sibling who were killed by
some murderous mercenaries, his cry for justice is
seen instead as an irrational cry for blood

Noor’s concludes from these two examples that “some-
how the agony of Muslims is presented as being somewhat
less than human, Muslims are often seen as being radically
different. Much of this is due to our own introvertedness,
born and bred in a climate of suspicion and frustrations.””* It
could be that introversion, suspicion and frustrations ex-
plain part of the fact that “the agony of Muslims is presented
as being somewhat less than human.” Well, yes, Muslims



136 Walter D. Mignolo

are not outside the global racism, that is, the ranking of the
population of the world whose first map we can find it in Las
Casas “five kinds of barbarians”; in Kant’s ethno-racial te-
tragon and finally in Richard Nixon’s ethno-racial pentagon
(when Latinos/as but for him Hispanics, transformed the
Kantian ethno-racial tetragon). I quoted Kant, above, saying
that the Arabs are the Spanish of the Middle East. And they
are adventurous and passionate. Well, more developed since
then, but the seed was planted in Christian discourse mainly
after the sixteenth century when the modern/colonial map
was drawn.

What does any of this has to do with trans-modernity,
Latinity and Islam? Or, what are these examples telling us
about the triple relation between Islam, Latinity and
trans-modernity? I will conclude by making four interrela-
ted points:

a) Latinity, in its Christian and secular versions is impli-
ed in the making of the modern imperial/colonial world, of
modernity/coloniality, as is Anglicity. In the nineteenth
century Latinity became the banner of the European South
confronting the Anglo-Saxon North. This division was re-
produced in the New World with the formation and division
between Latin and Anglo America, Simon Bolivar on the
one hand and Thomas Jefferson on the other.

b) Islam, on the other hand should be looked at, in re-
lation to Latinity, at two different levels. One is the religious
level, Islam proper. The other is the linguistic-epistemic le-
vel where Arabic is the language of philosophy, science and



Imperial/Colonial Metamorphosis... 137

religion. In the first domain, Christianity/Latinity and Islam
entered in a religious conflict and dialogue. They are both
interrelated, Islam and Arabic language and philosophy, but
they are also distinctively articulated.

¢) And then what about trans-modernity? As I suggested
before, one concept of modernity works from inside out and
one example would be the European model, as Susan Geor-
ge and others have suggested, that is preferable at this point
to the Washington Hawks model. That is, trans-modernity
would be an alternative imperial model that Europe is prac-
ticing in the making of the European Union. In this regard,
Latinity and Anglicity as leading secular ideologies of He-
gel’s Europe, would have to recognize and self-criticize the
imperial history that is embedded in languages and cultures
of European imperialism. The internal imperial difference
between the U.S and the European Union means, as I stated
before, that there are difference within the same. The exter-
nal imperial difference, instead, between on the one hand
the U.S. and the European Union and on the other—Russia
and China, as well as with Islam, is founded on the racializa-
tion of the difference. Think in terms of passports. No much
problem between the U.S. and the Western countries of Eu-
rope. But it is not the same with the Middle East, Russia or
China. And of course, with Latin America and Sub-Saharan
Africa, the racialization of the colonial difference puts li-
mits on global citizenship. At this point it is unthinkable to
imagine a move, from the U.S. toward the constitution of an
American Union, annexing Latin America and the Carib-



138 Walter D. Mignolo

bean. There are several reasons for Washington not to move
in that direction. And if it did, the situation in Latin America
is such that there is no total consent in “annexation by desi-
re,” like in Europe. First, because the Atlantic coast States
(Venezuela, Brazil, Argentina and Uruguay) are in the
hands of governments quite opposed to the U.S. Furthermo-
re, the Indigenous movement in the Andes has been mani-
festing for a long time against the Free Trade Agreement.
d) But, finally, the question is not only trans-modernity
as a vision toward the future, but of trans-colonial moder-
nity in the making of the past five hundred years of global
history and decolonization of knowledge and of being, for
the construction of an-other-possible world. How would
this model work? Well, first by self recognizing the power
differential between the Western imperial dominance of
Christian religion and Latin and Anglo languages, episte-
mologies, knowledges and cultures. The second is recogni-
zing that Yassine, Qutb, Reynaga, etc., may be radical in
their critique of modernity, but radicalism is not necessarily
wrong when confronting fundamentalist atavism of Euro-
pean modernity, hidden or disguised under the talk of free-
dom, equality, justice as if the rest of the world was in such a
barbarian state of mind that do not like to live in peace and in
equality (like the Ayllu’s in the South American Andes be-
fore the arrival of the Spaniards) and have to be forced, by
violence, to be just and democratic human beings!!! Self-
criticism within imperial spheres, that is, Western progressi-
ve intellectuals (and hopefully political and corporation lea-



Imperial/Colonial Metamorphosis... 139

ders, as well as major media), would have to imagine ways
to yield to progressive Muslim, Chinese, Aymara, Afro-
Caribbean intellectuals, activists, political leaders and non-
market economic developments like Via Campesina or the
Zapatista’s example of Los Caracoles, etc.). Progressive
Muslims and other non-European intellectuals, political lea-
ders, creative economists and agronomists working with
communities in an economic logic that makes communities
independent from the global market at the same time allo-
wing the communities to use the global market), should not
be satisfied with asking for recognition of Islamic principles
of justice and equality. We should reach a point in which the
“good” principles and practices we find in Islam, in Ayma-
ra’s history, in Chinese society, in Indian philosophy, in re-
ligious communities, etc., will be brought together to build a
world in which many world would co-exist. You do not
have to renounce being Islamic, or European or Aymara.
But you have to recognize, on the one hand, that there is a
power differential based on racism and epistemology in the
ranking of human beings and knowledges. And, on the
other, that there is no safe place. It is not enough to be Black
or Homosexual, European Latin or Anglo-Saxon, Islamic or
Christian, Marxist or Liberal, Aymara or Creole/Mestizo.
Invoking principles derived from civilizations, languages,
knowledges, cultures, political theories etc., it is hardly
enough. It is not enough to be Black, when we have Condo-
leezza Rice. It is not enough to be Latino, when we have
Alberto Gonzalez; it is not enough to be for democracy,



140 Walter D. Mignolo

when it is the weapon that Tony Blair and George W. Bush
have used in Iraq a few months after 9/11.

What is left then, are the two types of political projects
that may work in complicity. Trans-modern projects that are
liberating rather than “soft-imperialism” and de-colonial
projects that are not only resistant but creative; projects ima-
gining and working toward a society no longer based in mo-
dels emerging in the Western tradition, from Greece to
Western Europe in all its imperial faces, since the sixteenth
century, to the U.S. but in the activation of categories of
thoughts and ways of life that have been disqualified since
the sixteenth century. In that scenario, and in that scenario
only, recognition (by whom?) of democratic principle in
medieval Islamic and Arabic philosophy, would generate
effective transformation and des-centralization of economic
and political organization; of subjective de-racialized sub-
ject formations that de-animalize the Muslim, the Blacks or
the Indians. De-colonial projects focus on racialization as a
major weapon of control and domination; a colonial matrix
of power that has been working effectively since the sixte-
enth century. To what extend then, trans-modernity and
trans-colonial modernity could be seen as projects leading
to undoing the modern/colonial mind (e.g., the colonial ma-
trix of power), pervasive in European histories and in their
colonies? Only if the epistemic shift and the working to-
gether of diverse categorical traditions can make their way
into building the future. Without the epistemic shift undoing
what modern imperialism did (economically, epistemically,



Imperial/Colonial Metamorphosis... 141

subjectively) we may be able—not just to recognize but to
dwell in the double bind of European and U.S. history in the
past five hundred years. It was not by chance that Aimé Cé-
saire, a black from Martinique, saw in the early fifties the
two sides of the same coin: Colonialism outside of Europe
and Nazism in Europe. Thus, imperial/colonial metamor-
phoses were successful thus far to maintain the colonial ma-
trix of power hidden under the rhetoric of modernity.

Notes

1.

From J.W. Smith (1994) The World’s Wasted Wealth II (chapter
14): “The Romans extended their empire around the entire Mediter-
ranean Sea and part of the Bible is the record of battles resisting sub-
jugation in the peripheral province of Isracl. After three hundred
years of persecution, during the fourth century A.D., Emperors
Constantine and Theodosius made Christianity the state religion
and “forbade the worship of ancient pagan gods.” Over the next ele-
ven hundred years, as the Roman Empire in the West was overwhel-
med by barbarians, the people of Turkestan — who had a long history
of conquest and defeat, back and forth, with China, Mongolia, Euro-
pe, Persia, Mesopotamia, and Egypt — accepted the Islamic religion,
formed an alliance with other Arabs and Muslims, and defeated and
then ruled the Byzantine (Eastern) half of the “Holy Roman Empi-
re.” See footnote 1 This was the Islamic/Ottoman (Turkish) empire,
which reached its zenith under the rule of Suleiman the Magnificent
in 1550 A.D.”

The issue is being discussed in the West too. One article and one re-
joinder have been published recently in Harvard International Re-
view (3, Fall 2004, 48-53) titled “Together but separate. Russia and
Europe in the New Century”; and the rejoinder titled “Remotely
Russian.” The author of the first article Nikolai Zlobin, is Director
of the Russian and Asian Program, Center for Defense Information



142

Walter D. Mignolo

in Washington D.C.; and the author of the rejoinder, Bruce Parrot, is
Professor and Director of the Russian and Eurasian Studies Pro-
gram at John Hopkins University.

Madina Tlostanova told me that after the publication of his article in
Foreign Affairs, Huntington became very popular among Russian
Orthodox and Slavic intelligentsia as they saw in Huntington a con-
firmation of their ideas of Orthodox Russia controlling other smal-
ler Orthodox communities outside of Russia.

“Beyond New Europe. Does a Euro Curtain Exist?” Harvard Inter-
national Review, Fall 2004, 3, 68-72.

George W. F. Hegel, The Philosophy of History, translated by J. Si-
bree. New York: Prometheus Books, 1991, 102.

Not exactly. In present days Lithuania—for example—ithe Roman
Catholic Church is dominant. Over 80% of the population consider
themselves Catholics. Currently, along with the Catholics, there are
the Russian Old Believers and the Russian Orthodox, Jewish, Ka-
raite and Islamic communities. Besides, members of the evangelical
reformed faith are most densely situated in northern Lithuania, and
the evangelical Lutherans in the southwestern areas of the country.
However, the general direction of Rosapepe’s argument is consis-
tent.

Immanuel Kant, Anthropology from a Pragmatic Point of View,
translated by Victor Lyle Dowdell. Carbondale: Southern Illinois
University Press, 1996, 231.

Kant, Anthropology, 235

The cartographic history of the Ottoman Empire from 1450 to 1840
shows that Turkey was in Europe, well into Europe, all this time and
it was only toward end of the eighteenth century that began to rece-
de. A significant different with the Islamic Empire whose last
bastion in Europe, Garnatha, was lost in 1492 and that victory of
Christianity over the Moors was one of the land mark in the
triumphal march of “Western modernity” and the configuration of
capitalism as we know it today. The map history could be seen in
http://www.zum.de/whkmla/histatlas/asmin/haxottoman.html;



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Imperial/Colonial Metamorphosis... 143

Immanuel Kan, Observations on the Beautiful and the Sublime,
translated by John T. Goldthwait. Berkeley: University of Califor-
nia Press, 1960, 109

This issue has been powerfully raised by South Asian historians,
and member of the South Asian Subaltern Studies project, Dipesh
Chakrabarty, Provincializing Europe. Post-colonial Thoughs and
Historical Difference. Princeton: Princeton U.P., 2001.

Quoted by Roxanne L. Euben, Enemy in the Mirror. Islamic Funda-
mentalism and the Limits of Modern Rationalism. A Work of Com-
parative Political Theory. Princeton: Princeton U.P., 1999, 55.
Giovanni Arrighi, The Long Twenty Century. London: Verso, 1994.
Madina Tlostanova, Janus Faced Empire. Notes on the Russian
Empire in Modernity Written from the Border. Moscow, 2003.
Take one example among many: the article by Jeffrey D Sachs, “The
Development Challenge” of Foreign Affairs (March-April 2005;
78-91). It is not the lack of “expertise” in the sense of amount of in-
formation he manages. The problem lies in the belief system that un-
derlies his analysis; the principles and presuppositions from where he
starts; and the critical acumen he put at work in his interpretation.
Enemy in the Mirror. Islamic Fundamentalism and the Limits of
Modern Rationalism. A Work of Comparative Political Theory.
Princeton: Princeton U.P., 1999, 55. Giovanni Arrighi, The Long
Twenty Century . London: Verso, 1994. Madina Tlostanova, Janus
Faced Empire. Notes on the Russian Empire in Modernity Written
from the Border. Moscow, 2003. Take one example among many:
the article by Jeffrey D Sachs, “The Development Challenge” of
Foreign Affairs (March-April 2005; 78-91). It is not the lack of “ex-
pertise” in the sense of amount of information he manages. The pro-
blem lies in the belief system that underlies his analysis; the
principles and presuppositions from where he starts; and the critical
acumen he put at work in his interpretation.

“Latinity” as any other type of identity, is based on memory, indivi-
dual and collective. Colonization of being operates in cutting off
those memories and in trying to integrate, individual and communi-
ties, into the imperial memory. In the same way that capitalism era-



144

17.

18.

19.

20.

Walter D. Mignolo

ses any other form of economy, and annexes land and people to
labor force, memory operates in the same way. That is why coloni-
zation of knowledge goes hand in hand with colonization of being.

By that I mean by racialized subject that carries the racial wound in
their subjectivity and makes different from the modern subalterns,
who are subalterns in terms of class but not racialized—which expla-
ins why modern subalterns, in Europe, will react against immigrants
from North Africa and South Asia: immigrants are racialized, colo-
nial subalterns who compete with them for jobs—in terms of
class—but that are rejected by the modern subalterns.

Another issue I cannot go into but that I shall mention is the gender
issue. Do Islamic women need the guidance of European or U.S. fe-
minists, either Catholic, Protestant or Secular? Muslim women
have long argued that Islam per se is not patriarchal but rather it is
the male-dominated religious institutions, which have presented a
negative and inherently patriarchal interpretation of Islam, and have
called for a process of ‘reinterpretation.” This particular argument
has been presented and re-presented by both Muslim women and to
some extent secular feminist who have come to ‘rediscover’ their
Islamic roots through the process of ‘deconstruction and recons-
truction’ of ‘Islamic discourse.” However, this argument is by no
means a new one, and as yet no one seems to have taken it step furt-
her and this book is no exception. The other rather fashionable de-
bate seems to be emphasis of the differences of views among
scholars of Islam. This concept is often treated in Western literature
on Islam as though it were a newly discovered notion. The principle
of ‘ikhtelaf,” or the legitimate divergence of opinion on secondary
matters of religion has been a long established tradition within Isla-
mic jurisprudence. See, for instance, Haleh Afshar, Islam and Femi-
nism. An Iranian Case Study. MacMillan,1998

Mohammed Abed al-Jabri, Introduction a la critique de la raison
arabe. Paris: Editions de la decouverte, 1994, 163.

“Western” here is the regular expression used to distinguish Wes-
tern from Eastern Christians, and not in the sense of “Eurocentrism”
(that makes Slavoj Zizek very nervous).



21.

22.

23.

24.

Imperial/Colonial Metamorphosis... 145

Enrique Dussel, Postmodernidad y transmodernidad. Dialogos con
la filosofia de Gianni Vattimo: Mexico: Universidad Iberoamerica-
na; 1998; for an exploration of the consequences of “trans-mo-
dernidad” from the perspective of the barbarians decolonizing
themselves, see my own article http://www.javeriana.edu.co/pen-
sar/Disens42.html;

Abdessalam Yassine, Winning the Modern World for Islam. Trans-
lated from the French by Martin Jenni. lowa City: Justice and Spiri-
tuality Publishing, Inc.

Ahmad S. Moussalli, “Islamic Democracy and Pluralism”. In Pro-
gressive Muslims. On Justice, Gender and Pluralism. Edite by
Omid Safi, Oxford: One World, 2003, 286-287.

Farish A. Noor, “What is the Victory of Islam? Toward a Different
Understanding of the Ummah and Political Success in the Contem-
porary World.” In Progressive Muslims, op.cit, 325-326.



The Beginning of History:
Eight Kinds of Peace'

Cristovam Buarque

In his famous book, Professor Fukuyama states that the fai-
lure of the socialist governments of Eastern Europe and the
victory of the liberal capitalism cause what he calls “The
End of History.” I prefer to speak about “The Beginning of
History.” He believes that the changes brought about by the
fall of the Berlin Wall and the end of the Iron Curtain would
have put an end to the long-lasting discussion between aut-
horitarianism and democracy that characterized history. In
my opinion, that debate characterized pre-history.

History will continue to be built as long as changes
emerge from the discussions about the kind of democracy
humanity will pursue—a democracy that either promotes or
fights social exclusion, that destroys or protects the environ-
ment, that imposes a particular set of cultural values and
concepts or encourages respect and tolerance. Democracy
confined to each country separately, or expanded at global
level.

The end of the Twentieth Century witnessed three ma-
jor revolutions—in globalization, in the field of liberal po-
litics and economics and in science and technology

146



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 147

(information technology, biotechnology and microelectro-
nics)—that bring new challenges for the future of democracy.
It is with a strong belief that history is just beginning that I
present eight challenges for the global democracy in the
next decades.

1. Democracy Lagging Behind

Churchill once stated that democracy is the worst politi-
cal system, except all the others. His statement was further
validated with the rise of the rights of minorities against the
democratic authoritarianism of the majority. It is even more
applicable today considering the globalization process. De-
mocracy no longer meets the requirements of the global
world, but up to this date there is no other system capable of
replacing it.

Invented in a time when States were restricted to cities,
and rulers had their powers limited to their own small terri-
tories and to the short span of their own lives, democracy
has grown old in a world where the power of any president
goes far beyond the borders of his own country, and triggers
effects, which last far longer than his term of office; thus, his
actions have repercussions in the life of citizens of other
countries who did not elect him and in the life of future ge-
nerations.

This is obvious as regards the rulers of big countries,
whose decisions may warm up the planet, change the course
of rivers, cause nuclear or biological wars, destabilize other
countries or the entire civilization. But it is also true for the



148 Cristovam Buarque

presidents of small countries who decide to build nuclear
plants, to dam an international river, to authorize the opera-
tion of bank systems used for money laundering, or to allow
terrorist bases or drug traffic in their territories.

In the globalized world, the actions of each State can
have repercussions in the entire world for centuries ahead,
but democracy goes on electing rulers on the basis of natio-
nal elections for short terms of office. The world has beco-
me global and long-termed, but democracy is still national
and short-termed.

A global world needs a democracy that is capable of in-
corporating the global reality.

To become democratic, globalization must cease being
identified only with trade.

Save some ecological, social, or political tragedy, trade
will never return to the times of closed nations. International
trade will be the distinguishing mark of the future. Howe-
ver, if trade is to take place with a minimum civilizing effi-
ciency, it must be accompanied by international solidarity,
by means of investments to overcome poverty and local ca-
lamities, and to face the problems experienced by those ex-
cluded from the advantages of global modernity.

Global democracy will require the combination of na-
tional democracy and international solidarity among pre-
sent-day societies, and among present and future generations,
allowing us to complete the world mobility framework. In
addition to the commercial peace that stems from free trade
now being implemented, the world will seek to attain other



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 149

peaceful goals: social peace, moral peace, security peace,
migration peace, technological peace, cultural peace, politi-
cal peace and green peace.

2. Social Peace: the Fight against Poverty

The world cannot be global in the areas of trade, eco-
nomy, and finance, and go on keeping humankind divided.
The iron curtain, which in the past prevented globalization,
dividing humankind along ideological, political, economic,
and military lines, must not be replaced—as happens today—
by a golden curtain, which prevents democratic globaliza-
tion, dividing humankind along social and demographic li-
nes.

There is no global democracy in a world, which opens
its borders to the entry of products that increase the
well-being of the rich and closes its borders to people esca-
ping poverty. Globalizing wealth for a few, while still natio-
nalizing poverty for so many, is immoral.

The present global world has created a divided human-
kind: in the place of an iron curtain, a golden curtain. On
one side, an archipelago of the poor of the world, they them-
selves divided by cultural differences; on the other side, an
international first world of the rich, united in the same mo-
dern standards of consumption and culture. Globalization
has spread the right to wealth for social groups, regardless of
the country where a person lives, but has also excluded—
within each country—segments of the local population. The
pre-globalization world divided into a First, a Second, and a



150 Cristovam Buarque

Third World has been replaced by a world where the Second
World has disappeared, pockets of poverty have been for-
med in the First World, and pockets of affluence have come
forth in the Third World. The global world of the 21* Cen-
tury is a huge Third world World, with countries with a
low-income population majority and countries with a
high-income population majority, with rich and poor in both
countries; the only difference is the proportion between the-
se segments within each country.

Within a few decades, if this scenario is maintained, the
World will face such a brutal division between the rich and
the poor—regardless of which country they live in—that a bio-
logical rupture in the human species will occur, with one
group living longer and enjoying greater physical health and
more intelligence, and the other group—the majority—living
less, with a weakened health and no education. The outcome
will be the moral tragedy of the acceptance of exclusion, ca-
used by the feeling of dissimilarity — which has already be-
gun to spread around the world—between the rich and the
poor. The rich will be free to indulge in the moral violence
of despising the poor, enjoying wealth and technological
progress without solidarity, whereas the poor will be free to
indulge in physical violence against the rich.

Globalization will be democratic only if the fight aga-
inst poverty becomes a global program—a sort of Global So-
cial Marshall Plan. The end of poverty will not be reached
through a permanent system of foreign help, result of a ge-
nerous solidarity, nor does it stem from economic growth. A



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 151

Marshall Plan for the economy would increase wealth, but
would not decrease poverty. In some cases, it could even
worsen poverty, augmenting unequality.

In the pre-globalization period, democracy created a
Marshall Plan for the economic reconstruction of Europe. In
times of globalization, a New Marshall Plan is necessary, in
a global scale and for social purposes.

Post-29-crash Keynesianism aimed at fostering eco-
nomy through the increase of the aggregate demand and was
carried out many times with no fiscal responsibility and ex-
cessive state interventionism. Together with Keynesianism,
the post-war Marshall Plan aimed at financing industrial and
infrastructure investments. Both succeeded in promoting
the economic growth of the last sixty years.

The 21st Century is demanding a new Marshall Plan
and a new Keynesianism in the world struggle against po-
verty. With fiscal responsibility and full respect to the laws
of the market it is possible to transfer income to the poor po-
pulation of the world, providing jobs for this population in
the production of the goods and services that they need to
exit poverty. It would be a new joint social Keynesianism
and social Marshall Plan, the difference being that the pro-
gram would directly finance social subsidies, an income to
employ the poor in the production of goods the poor need to
escape poverty.

The best-known examples of social subsidy are the pro-
grams Bolsa-Escola (Child/Family Scholarship Program) in
Brazil and Progresa in Mexico, both later renamed as Bol-



152 Cristovam Buarque

sa-Familia (Family Program) and Oportunidad (Opportu-
nity)”. Based on such programs, the governments of these
countries pay an income to poor mothers, under the condi-
tion that these mothers keep their children in school and
guarantee their daily attendance and success. Besides the in-
come received by the families that allows them an immedia-
te exit from poverty, the school further guarantees that these
children will be able to escape poverty. The book India:
From Midnight to the Millennium,’ by Shashi Tharoor, des-
cribes how simple instruments of support to poor groups,
the “untouchable,” in the case of India, are able to promote
their improvement, with their social inclusion and escape
from poverty.

Studies have shown that the cost of a world program to
fight poverty requires a small portion of the world income,
which is today something about US§$ 40 trillions per year,
especially if the financial engineering of these expenditures
takes into account the reduction of the poor countries’ debt
service.

In a world scale, at the cost of only 13% of the poor
countries’ debt service, it is possible to put an end to child
labor and place 250 million children in school, creating at
the same time a trickle up instead of a trickle down effect, a
kind of social Keynesianism, with a growth from the basis
and a positive social impact on poverty.

The recent negotiation between Argentina and Spain al-
lowed the pardon of part of the first country’s debt to credi-
tors of the second, under the condition that the amount



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 153

forgiven be used in education, especially in programs such
as Bolsa-Escola.

3. Migration Peace: Internal Attractiveness

One cannot imagine a democratic globalization in a
world that has succeeded a free circulation of goods but is
erecting growing barriers in order to hinder the circulation
of people across national frontiers. The world will not be
global and democratic at the same time in a planetary scale
as long as a strong discrimination against migration persists.
Almost the same number of people die each year trying to
cross the border between the United States and Mexico as in
all 43 years of the Berlin Wall.* This means that crossing the
golden curtain is much more dangerous and deadly than
crossing the iron curtain.

At the same time, it is normal to imagine that rich coun-
tries with small territories try to defend themselves both cul-
turally and socially. The equation of trying to globalize
demography while protecting national rights of each people,
including the rich, will only be solved with adequate poli-
cies, so that each poor nation finds the way of progress and
survival within its own frontiers. The ones, with no need to
migrate, the others with no need to restrain migration.

At a total cost of a border police officer in the United
States it is possible, by means of a Bolsa-Escola program, to
finance school for one thousand children in Honduras, un-
der the condition that these children do not miss classes and
that their parents do not leave them in order to migrate. The



154 Cristovam Buarque

scholarship that is paid and the need of the parents’ presence
are enough moral reasons to decrease the need and to justify
the prohibition of migration. An international program for
the improvement of teachers’ salaries in the countries with a
low income population majority would be able to stop part
of the migration of the local youth in search of better sa-
laries. The equipments of these schools not only retain pa-
rents and their children within the country borders, but
would also improve the supply of jobs in the countries that
manufacture these same equipments.

Instead of border violence that hinders migration, and
the consequences of migration liberality, democratic globa-
lization must follow an internationally financed program of
internal attractiveness, within each country, so that migra-
tion will no longer be a need. The donor countries will find
that the financial and moral benefits of an internal attracti-
veness program more than pay off its cost.

4. Technological Peace: the Fight against Epidemics

Global world faces two tragedies: a tragedy that ravages
the world population through natural calamities and the mo-
ral tragedy of the indifference of the rest of the world that
watches the tragedy. The fight against epidemics, hunger,
and illiteracy is a fight for the globalization of access to
technological advances. Globalization will not be democra-
tic nor ethical, while the benefits derived from science and
technology in the essential social sectors are still restricted
to only a small segment of the population. Democratic glo-



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 155

balization will require science and technology to benefit the
whole world population, in the fields of health, education
and agriculture.

Though in theory related to poverty, globalized demo-
cracy will require a worldwide program to fight epidemics,
which, though affecting mainly the poor population, also
threatens citizens in rich countries. The fight against polio-
myelitis was an example of defense of the interest of the
rich, which also protected the poor. Although HIV is not
transmitted by air like the virus of poliomyelitis, and thus al-
lowing the well-informed rich to adopt prophylactic measu-
res, it still is a threat to all. In a global democracy, a problem
that affects 37.8 million people, 66%° of which located in
Africa, cannot be regarded as a national issue, especially in
the case of those countries lacking resources to face it. Aids
needs to be regarded as a world issue, within the globali-
zation spirit that supports and fosters international trade but
condemns health by restricting it to national responsibility.

The fight against epidemics, especially Aids, is within
reach. Medicines and anti-retrovirals already exist, the vac-
cine is about to be developed, cost being the main issue. Epi-
demics cannot be turned into a profit vector. On the other
hand, the profit of pharmaceutical companies that sell vacci-
nes at high prices works as an incentive to technological ad-
vances and should not, therefore, be reduced on behalf of
social values. The end of patent rights may hinder scientific
advance, with still deeper and serious results on the future of
mankind, as the delay in the invention of new drugs; howe-



156 Cristovam Buarque

ver, patent protection can obstruct the dissemination of
drugs, with shameful, inhuman, and immoral consequences.
This equation can be solved by the use of public funds in
countries with a high-income population majority to cover
research expenses by private companies in the health area,
as it happens in the military area.

A worldwide program for the purchase and distribution
of drugs would maintain the incentive to technological ad-
vance and guarantee immediate access to drugs. The cost of
such program would be well within the bounds of the world
wealth and would be translated into a positive globalization,
not just in terms of trade, but in terms of cure of diseases.

The world will certainly face other epidemics, either
from biological causes or as a result of natural disasters, as
was the case of the tsunami on December 26, 2004. The 9/11
disaster, result of a criminal terrorist attack causing little
less than 3 thousand casualties, has remained in history as a
date from which the rich world started to mobilize billions
of dollars in order to avoid similar political tragedies. But
the 12/26, which has killed about 300 thousand people,
should remain in history as a date from which rich countries
started spending more in order to avoid the consequences of
similar natural disasters. September 9" marks the date of a
terrorist social epidemics; December 26" should deserve the
same attention in order to avoid the consequences of natural
disasters.

Death by hunger, life without education, and life in pe-
nury should also be regarded as catastrophes, as serious as
tsunamis, terrorism, or Aids.



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 157

5. Cultural Peace: Tolerant Globalization

Access to universal culture has always been one of the
main objectives of humankind, as much as access to science
and technology. However, considering the manner in which
globalization is spreading around the cultural world, what
we see now is not access to universal culture, but the global
unification of the stronger culture, the culture of countries
with a high-income population majority, to the disadvanta-
ge of other countries, including ethnocides, which destroy
cultures and traditions. From the cultural standpoint, globa-
lization is doing in a global scale and in a few decades, in the
beginning of the 21* Century, what was done much more
slowly, in the beginning of the 16" Century, in the newly
discovered countries of the Americas: the destruction of na-
tive cultures. The result is the impoverishment of the entire
humankind, due to a globalization process, which does not
respect diversity, destroys our heritage, and therefore is not
democratic, but rather the result of a pre-globalization ar-
chaic democracy.

This is what the United States and Europe have been do-
ing, naturally sometimes, by virtue of the seduction exerted
by their inventions, but sometimes by means of military in-
tervention or the mere threat of it.

The world will not be global and democratic if it is not
tolerant. The intolerance that the United States has exerted
upon the world, especially upon the Islamic world—as Euro-
pe was intolerant towards the native peoples of the Ameri-
cas—is a form of global social dictatorship. Today, some



158 Cristovam Buarque

countries have been turned into concentration camps for the
imposition of Western cultures.

Likewise, intolerance cannot be considered an internal
affair of individual countries. Certain religious groups im-
pose their world views and their rites upon others. If the
West is now the main destroyer of cultures, one must not
forget that it was the Islamic groups in Afghanistan who
destroyed all cultures that were different from the rules of
more orthodox Islamism.

6. Security Peace: the Fight against all Forms of
Violence

Tolerance among cultures and respect for diversity will
be fundamental tools for the world global democracy, espe-
cially for the reduction of terrorism. But world peace will
not be achieved automatically. Along the coming years, glo-
balization must include a strong international collaboration
against all forms of violence.

The more visible form of physical violence is terrorism.
With its indiscriminate attacks against civilian populations,
terrorism — regardless of the political cause it defends—de-
nies global democracy. With the technological advance that
will inevitably be at the disposal of individuals and groups,
terrorism will soon employ nuclear, chemical, and biologi-
cal weapons, which will make the present catastrophes look
like minor accidents.

There is no global democracy without a global fight
against all kinds of terrorism.



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 159

At the same time, it will be necessary to stand up to
many forms of domestic violence: racial violence, gender
violence, violence of child labor and child prostitution.

7. Green Peace: Protecting the Future

Globalization and its technological development have
globalized the destruction of the environment in the whole
planet. Different from the historic depredation of local envi-
ronment, the world today plunders the whole planet. Its
most outstanding example is the current global warming, a
menace to the future of life and the whole civilized system.
If the consumption and production models and the indiscri-
minate use of technical instruments are to go on, global civi-
lization will be doomed. Present civilization will benefit
only the current generation, or maybe one or two future ge-
nerations up to the end of the 21% century; the next genera-
tions will be doomed.

Globalization has triggered a war among generations;
the current generation trying voraciously to enjoy the pro-
ducts available through technology and trade without any
commitment to the sustainability of future generations. We
cannot imagine a global democracy exclusively oriented to
the present day mankind.

Therefore, there is no global democracy without agree-
ments allowing the subordination of the productive process
and the use of techniques to the interests of future genera-
tions. The Kyoto Protocol was a step, but still a minor one
and poorly respected. More than an agreement, we need a



160 Cristovam Buarque

plan of peace with the future generations, which will not be
achieved by a civilization process that bases its progress on
consumption increase and GDP growth, without valuing
Nature.

8. Moral Peace: Globalization of Values

Civilization gained the power to destroy Nature, in a
planetary scale, and decision-making mechanisms are still
prisoners of short deadlines and national borders.

Global democracy, with the catastrophic power of cur-
rent techniques, would require the globalization of deci-
sion-making power, something utterly impossible, since the
necessity of tolerance requires respect for national diversity.
Although defined by national policies, democracy today has
the need for a planetary ethics.

The nuclear bomb brought to all nations a responsibility
that was assumed by means of several agreements for the
suspension of nuclear tests and for the reduction of nuclear
weapons; the ecological crisis led to the Kyoto Protocol.

The USA has no moral authority to prevent another
country from building nuclear power plants or nuclear
bombs while it does not submit to the global humanistic
yearning to prevent North American economy from trigge-
ring global warming with much more dramatic consequen-
ces.

The solution to the equation of the right to nationality
with a global responsibility is to treat the Earth as a huge
condominium, where each nation owns a share; each nation



The Beginning of History: Eight Kinds of Peace 161

respecting the rules common to all mankind. While an apart-
ment owner is entitled to use it, but may not set it on fire or
leave the tap on, likewise no country should be free to des-
troy its natural resources and freely use its technological as-
sets. Following the path of agreements on the reduction of
nuclear weapons, and other agreements that resulted in the
signature of the Kyoto Protocol, it is likewise important to
define ethical rules to all countries, as the use of science and
technology, human rights, the use of public resources, the
struggle against corruption and terrorism, and the struggle
for social inclusion and poverty relief.

9. Political Peace: Globalization of Politics

Global ethics will not spread out unless politics goes be-
yond the borders of each country. However, only under a
hypothetic planetary democracy would international parties
come forth. International dissemination of communism pro-
ved to be an international tool to serve the URSS’s national
project. All the other attempts of international dissemina-
tion were limited to debates for politicians with similar poli-
tical positions.

It is the yearning for a planetary ethics within national
policies that causes non-governmental organizations to
spread globally.

While still waiting for a planetary democracy and inter-
national parties, global democracy will have to use NGO’s
growing role as a tool of political and social interference to-
wards emerging international values. International NGO’s



162 Cristovam Buarque

can be instruments of balance in a global world where politi-
cal parties are purely national, global companies seek an im-
mediate micro-economic profit, and international churches
offer a spiritual life in “the next world.”

Notes

1. Prepared for a debate with Professor Francis Fukuyama, during the
Seminar “The State of Democracy in the World,” held in the U.N.
Headquarters, NY in March 10™, 2005. Translated from Portuguese
by Claudia Pacheco de Oliveira, Gabricla Caetano Boaventura, Ma-
ria Isabel Taveira, and Vanira Tavares de Souza. Translation Servi-
ce of the Brazilian Federal Senate.

2. Many evaluation studies of the Bolsa Escola program were made by
the World Bank, by the Interamerican Developping Bank,
UNICEF, UNESCO , ILO. Authors like Bill Clinton , in his auto-
biography, and George Soros, in his book On Globalization, have
commented about it.

3. Tharror, Shashi, India from Midnight to the Millenium, Millenium
Edition, Penguim Books, Londres, 1997, cap. 4, p. 79-111.

4. The Economist, Feb. 19th-25th, p. 81. “The giant fence sealing Me-
xico from America stands in contrast to the Statue of Liberty. In the
43 years that the Berlin Wall shut Communism’s refugees in, it ac-
counted for 239 deaths. America does not shoot migrants, yet in
1991-2001, at least 1,700 people died crossing its border deserts.”

5. UNAIDS table.



L’islam, la violence et le terrorisme

Ehsan Naraghi

Avant d’analyser les différents cas, il convient de préci-
ser les quatre facteurs qui ont alimenté le terrorisme dans les
terres de I’islam:

» ’humiliation: dans la majorité des cas, il s’agit d’une
réaction a la violence subie;

= |a solidarité entre musulmans;

= le golit du martyre;

= ’injustice sociale.

1. Le cas de la Palestine

Lorsqu’en 1948, les Nations Unies ont décidé le partage
en deux pays, Israél et la Palestine, les Israéliens qui ve-
naient de subir une répression impitoyable de la part de
Hilter, sont arrivés en terre palestinienne en conquérants,
rappelant les méthodes coloniales. Méconnaissant 1’esprit
musulman, et au lieu de se considérer comme partenaire, ils
se sont conduits comme des maitres. Victimes d une répres-
sion hitlérienne, ils pensaient que tout le monde leur devait
quelque chose, sans comprendre les susceptibilités des pa-
lestiniens. Ces derniers n’ont pu tolérer une telle attitude. Ils

163



164 Ehsan Naraghi

se sont sentis offensés et humiliés, face a un adversaire qui
leur imposait, de facto, sa force et sa supériorité. Tres vite,
les rapports entre Palestiniens et Israéliens se sont vite dé-
gradés. La premicre intifada est I’expression de la volonté
des Palestiniens de surmonter le sentiment d’humiliation.
Les jeunes qui avaient perdu I’estime de soi rachétent leur
honorabilité¢ en défiant un Etat d’Israél incomparablement
plus puissant. Ils deviennent dignes a leurs propres yeux.

La seconde intifada est la conséquence des déboires et
des échecs des accords d’Oslo, — qui créent une autorité qui
n’en est pas une au sein d’un pays fragmenté. Les jeunes pa-
lestiniens sont alors plongés dans une vision pessimiste des
choses, qui postule plus ou moins implicitement que la Na-
tion palestinienne ne saurait se réaliser. Dés lors une mort
sacrée qui assure a 1’adepte 1’acces au paradis et détruirait
une partie de la société israélienne devient une solution en-
visageable.

2. L’Afghanistan

En 1979, lors de I’invasion subite de 1’Union soviétique
en Afghanistan — un pays faiblement structuré, avec une ar-
mée insuffisante pour faire fasse a I’armée rouge —, ses ci-
toyens ne pouvaient que recourir a I’arme islamique. A ce
moment-la, le Pakistan, pays voisin, a laissé¢ ses frontieres
ouvertes aux résistants qui voulaient se battre contre 1’armée
rouge.

A D’époque, 1’Afghanistan devint un aimant pour les
combattants arabes musulmans, qui y voyaient non seule-



L’islam, la violence et le terrorisme 165

ment I’occasion de se battre contre les Russes, mais aussi de
constituer un Etat islamique idéal. Les autre Etats islami-
ques ne leur paraissaient pas suffisamment a la hauteur. De-
puis des dizaines de décennies, ils entretenaient ce réve de
créer un Etat véritablement islamique, afin que I’idée de ca-
lifat soit réalisable. Ainsi, plusieurs militants arabes parti-
rent aider les combattants afghans dans leur pays. Au bout
de cinq ans, ils étaient des milliers présents sur le territoire
afghan. En 1988, quand I’Union Soviétique préparait son re-
trait, ils étaient déja trés nombreux. L’ Arabie saoudite sou-
tenait fortement ce mouvement, tandis que les Américains
financaient la résistance afghane contre les soviétiques, tout
content de trouver son adversaire soviétique dans 1’em-
barras, sans avoir a 1’affronter directement.

En 1980, Ben Laden arrive a Lahore, au Pakistan, et
commence a financer les résistants afghans. En 1984,
Abdullah Azam, islamiste palestinien, venant de Jordanie,
arrive a la ville frontiére de Peshawar, créé¢ Maktab ol Khet-
mat, une association qui réunit des arabes militants voulant
soutenir la cause afghane, sponsorisé par Ousama Ben La-
den. En 1986, Ben Laden crée un camp d’entrainement des
islamistes militants, sur terre afghane, prés de la fronticre
palestinienne. Le camp accueille des combattants égyptiens,
algériens, saoudiens et yéménites. Ben Laden crée un bu-
reau du jihad qu’il baptise Al Qaede. Ce bureau dirige les
activités terroristes sous ce nom. En 1989, les militaires so-
viétiques abandonnent I’ Afghanistan. A ce moment-Ia, le
nombre des arabes islamistes qui soutiennent Kaboul aug-



166 Ehsan Naraghi

mentent. En 1992, un grand affrontement a lieu en Algérie
entre la résistance islamique et le gouvernement militaire.

3. L’Algérie

Trois facteurs ont poussé a la montée de 1’islamisme mi-
litant algérien: la conjoncture politique, la faillite de
1’Etat-FLN, le poids de I’islam qui s’est renforcé au moment
du coup d’Etat militaire (qui a interrompu le processus élec-
toral).

Tout au long de la décennie des années quatre-vingt,
I’expression de 1’islamisme se cantonne au monde universi-
taire et aux petits commercgants. Regroupés en ligue, les
islamistes préchent des valeurs supposées solutionner les
problémes d’une société confrontée a des difficultés so-
cio-économiques (chomage, pénurie de logement, crise des
transports, corruption etc.). Afin d’apaiser les souffrances
des plus démunis, les islamiste mettent en place une vérita-
ble “stratégie de la bienfaisance”. Mais la politique des isla-
mistes demeure invisible tant 1’attention se porte durant
cette période sur les effets du “printemps berbere” et les ré-
formes du président Chadli Benjedid. Les émeutes d’oc-
tobre 1988 révelent les tensions profondes qui régnent tant
au sommet de I’Etat que dans les couches les plus popu-
laires.

La démocratisation du régime algérien favorise
I’émergence des partis islamistes autorisés pour la premicre
fois dans un Etat arabe a participer librement aux divers
scrutin électoraux. Pour le pouvoir algérien, les partis isla-



L’islam, la violence et le terrorisme 167

mistes demeurent inoffensifs, bien peu de responsables al-
gériens connaissent le travail social qu’ils réalisent. Le
controle de plus de la moiti¢ des municipalités apres les
¢lections de juin 1990 leur donne la possibilité¢ d’augmenter
son aura.

Le raz de marée de juin 1990 se renouvelle aux ¢lections
législatives de décembre 1991, le FIS est en passe d’obtenir
les deux tiers de I’ Assemblée nationale, préalable a I’ins-
tauration d’un Etat islamique.

L’interruption du processus ¢électoral en janvier 1992, la
dissolution du FIS et la politique des arrestations massives —
déclanchée par le coup d’Etat militaire —, provoquent un
sentiment de haine contre le régime chez les islamistes.
Convaincus de leur role historique, les islamistes du FIS
mettent en place une guérilla susceptible de réaliser par la
violence ce qui n’a pu se faire par le politique. C’est devenu
un combat permanent, qui attiré la solidarité d’autres volon-
taires islamistes du Moyen-Orient. Pour I’heure, le coup de
cette erreur grave se chiffre par plus de cent cinquante mille
assassinats et une violence au quotidien, qui ne s’est jamais
interrompue.

4. L’Irak

Apres des décennies de pouvoir dictatorial, mais laique,
I’Irak est aujourd’hui en train de céder au désarroi et a une
nouvelle forme d’oppression: celle de la religion.

Contrairement aux apparences, le réveil de I’islam ne
s’est pas fait du jour au lendemain. Certes, le régime baasis-



168 Ehsan Naraghi

te a toujours défendu une approche séculiere de la politique.
Certes, le code de la famille irakien s’est de longue date im-
posé comme le plus moderne et le plus progressiste du Mo-
yen-Orient, notamment en matiere de droit des femmes.
Mais, avec I’embargo des années 90 et I’augmentation de la
pauvreté, de nombreuses familles ont commencé a trouver
refuge dans la religion. Aprés la guerre du Golfe, le rais en
personne s’est mis a sponsoriser la construction de mos-
quées et a fait inscrire “Allah akbar” (Dieu est grand) sur le
drapeau irakien. Plus récemment, la vague du 11 septembre
et le regain d’islamisme teinté d’antiaméricanisme ont trou-
vé un certain écho chez les Irakiens. Des entretiens réalisés a
Bagdad ont permis de constater que de nombreux hommes,
qui avaient I’habitude de boire de 1’alcool et de mener une
vie frivole, commencérent a faire réguliérement leur pricre
et ¢couter les discours d’Ousama Ben Laden, a partir de
2001.

On constate aujourd’hui trois facteurs en Irak:

a) Le réveil religieux

Séverement réprimée sous Saddam Hussein, la majorité
chiite s’est aussitot réveillée apres la chute du régime et a re-
trouvé le traditionnel culte des imams et la commémoration
des fétes religieuses comme 1’ Ashoura (qui célebre le mar-
tyre de I’imam Hossein, troisiéme imam chiite assassiné a
Karbala par I’armée des Omeyyades). Quant aux clercs sun-
nites, leurs préches du vendredi, — qui étaient également res-



L’islam, la violence et le terrorisme 169

treintes sous Saddam pour ne pas faire de I’ombre au rais —,
rythment les soubresauts de la vie politique irakienne.

b) La réaction protectionniste face a I’Occupant

C’est le cas des habitants de Falouja, un peuple tradi-
tionnellement trés protectionniste. Ils ont tres mal digéré
I’arrivée des forces d’occupation en Irak. Les méthodes uti-
lisées par les Américains (raids dans les maisons en pleine
nuit, soldats de la coalition attrapant des femmes par la che-
mise) n’ont fait que renforcer le sentiment d’humiliation et
de haine a I’égard de I’étranger. Ce genre de comporte-
ments, normaux pour des Occidentaux, sont pergus comme
inacceptables selon la tradition islamique. C’est aussitot
I’honneur qui est mis en question. Certains habitants de Fa-
louja n’ont pas hésité, alors, a prendre les armes pour se ven-
ger. Les nombreuses offensives armées de la Coalition sur
Falouja n’ont pas seulement renforcé a chaque reprise la
guérilla anti-américaine. Pour défendre la mort d’un proche,
c’est une armée de fréres et de cousins qui se mobilise.

Autre exemple: Les anciens combattants de I’armée ira-
kienne. Humiliés de se retrouver au chomage — Bremer
ayant démantelé I’armée —, ils sont nombreux a avoir rejoint
la guérilla anti-américaine.

¢) L’Irak: nouveau centre du terrorisme international

En négligeant le contrdle des frontieres a la chute du ré-
gime, les forces de la Coalition ont ouvert la porte a tous les



170 Ehsan Naraghi

groupes possibles et inimaginables. Ces jihadistes interna-
tionaux entretiennent des alliances avec certains groupes
irakiens. A c6té du réseau d’Abou Moussab al-Zarqaoui, le
terroriste jordanien suspecté de mener une grande partie des
attaques contre la coalition, on trouve une multitude de
groupes clandestins tels qu’Ansar al-Islam, Ansar al-Sunna
ou encore I’Armée islamique en Irak. Leurs communiqués,
qui circulent de Mossoul a Kerbala, cherchent a imposer un
ordre islamique pur et dur. IIs sont les auteurs d’attaques, de
nombreux enlévements, de décapitations d’étrangers (qu’ils
appellent “les collaborateurs des forces d’occupation”). Ils
disent agirent au nom du jihad, la guerre sainte pour purifier
la terre irakienne.

5. La Tchétchénie

La déportation au Kazakhstan (alors en URSS) du peuple
tchétchéne dans son entiereté par Staline (prétextant une col-
laboration de tous les Tchétcheénes avec Hitler) a eu pour effet
de fragiliser cette population et d’aiguiser ses rancoeurs.

L’indépendance, proclamée en 1992, aprés la chute du
bloc soviétique, a trés vite donné un regain de vigueur aux
valeurs traditionnelles comme ’appartenance clanique, ou
le refuge dans I’islam. Pour de nombreux jeunes qui, depuis
leur enfance, n’ont connu que la guerre, les privations, les
disparitions de membres de la famille, la pénurie, la vie dans
les ruines, I’incertitude, il est facile de se laisser influencer
par des courants extrémistes. Au cour de la deuxiéme guerre
de Tchétchénie, cette influence s’est renforcée. Si la premie-



L’islam, la violence et le terrorisme 171

re guerre (1994-1996) avait connu quelques femmes com-
battantes, les femmes kamikazes ne sont apparues qu’en
2000, lors de la seconde.

L’islamisation tchétchéne est assez complexe: Les
groupes radicaux jouissant de généreux financements étran-
gers, et dont il est difficile de mesurer le poids réel, entrent
en opposition avec les confréries soufies qui structurent
I’islam traditionnel tchétchéne. Le spectre de 1’islamisme
est en revanche utilisé par Moscou pour justifier une cam-
pagne dont les buts sont flous, multiples, fluctuants et diffé-
rents selon les acteurs. La seule issue de ce conflit aux
angles complexes s’avere étre la négociation. En s’en pre-
nant radicalement aux Tchétchénes, les Russes ne font
qu’exacerber les rancunes et le sentiment nationaliste de
leurs adversaires, qui n’ont crainte d’utiliser comme dernier
recours la mort par des moyens aussi extrémes que
’attentat-suicide.

Conclusion

On constate, dans chaque cas, que ce sont des maladres-
ses des forces extérieures qui ont suscité les actions terroris-
tes: que ce soit la maladresse des Israéliens en Palestine,
celle des soviétiques en Afghanistan, celle de I’armée en
Algérie, celle des Américains en Irak, celle des Russes en
Tchétchénie, qui n’ont pas tenu compte des sensibilités lo-
cales. Ces maladresses n’ont malheureusement pas tenu
compte de la spécificité culturelle musulmane. De nature,
les musulmans sont rancuniers, et des lors qu’ils sont humi-



172 Ehsan Naraghi

liés, c’est I’esprit de vengeance qui les anime. Il est impor-
tant de comprendre la complexité de chaque cas, avant de
s’y attaquer aveuglement. La négociation doit un préalable
indispensable plutot qu’un dernier recours quand le mal est
déja fait.



N

Identité et Conscience Historique






In the Name of God, Islamic
View about Christianity

Hamid Reza Asefi

Mr. Chairman,
Distinguished Guests,

First and Formost

First and formost, I would like to express my gratitudes
to organizers of the seminar. I am glad to see this seminar is
being held in a city that Islam and Christianity meet and [
hope that the deliberations during the seminar would increa-
se the correct understanding of Muslim and Christian nati-
ons regarding the real ties that exist between two great and
divine religions of Islam and Christianity.

As you know the expansion of communications as well
as astonishing advancement of mass media in the new
world, on one hand have provided unique opportunities for
nations to enhance their understanding and awareness about
various traditions, thoughts and cultures. On the other hand,
it is unfortunate to see some media have been used as an ins-
trument to gain political objectives and the existing inequa-
lities among nations in accessing the media and information

175



176 Hamid Reza Asefi

technologies, have paved the way for misunderstanding and
wrong approaches towards other religions and cultures.
True or false as a reality, Western world is considered as
symbol of Christianity and a sort of link has been establis-
hed between Christianity and behavior and policies of Wes-
tern governments. It is under such circumstances that the
idea of Islamic approach towards Christianity and also cor-
recting the mentalities of Muslims and Christians about
each other and reminding of large number of commonalities
that exist among monotheistic religions becomes more im-
portant.

Correct understanding of Christians about genuine look
of Islam to Christianity and Jesus Christ on one hand, and
differentiation of real concept of Christianity and Western
policies vis-a-vis world of Islam in the past and in Present on
the other hand, are two basic element for creating psycholo-
gical and mental grounds to develop and expand friendship
and understanding between Islam and Christianity which
plays a vital role in promotion of peaceful coexistence
among nations as well as enhancement of peace and interna-
tional security and also promotion of morals and human
rights in the current world.

The world is in dire need of peace, stability, morals and
justice and in fact, justice and morals are the essence of mo-
notheistic religions. Therefore, cooperation among reli-
gions can create the hope in mankind about a peaceful and
stable world. In order to have cooperation and understan-



In the Name of God, Islamic View about Christianity 177

ding of religions about each other and to reach an in-
ter-religion common strategy for promoting global human
values, there is no other way but “dialogue.”

Historical Background

To study the approach of Islam towards Christianity, it
is better to have a historical review in the past and study the
status of Christianity just before the prophecy of the holy
prophet (P.B.U.H.). Basically, mentality of people of Hejaz
before accepting Islam, were closer to Christianity in com-
parison with followers of other religions. Names of those
idol worshipers, who had converted to Christianity, have
been recorded in history and “Waraghat Ibn Nofel”, uncle of
the wife of holy prophet Mohammad (P.B.U.H.), is one of
them.

Verses of the Holy Quran have endorsed religious belie-
ves prior to Islam as criteria for unity among mankind and
nations and have addressed followers of other religions and
have stated that is ready to establish friendship and unders-
tanding with them. The Holy Quran not only has respected
and endorsed other divine religions, but also has called their
followers to commonalties that their religions have with
Islam' and at the same time has urged the Muslims to have
the best attitudes towards followers of divine religions.”
Other holy books have been numerously mentioned in Holy
Quran in good manner.’



178 Hamid Reza Asefi

The approach policy and behavior of Holy Prophet as a
religious leader and head of the Islamic government have
been very good and friendly with regards to Christian go-
vernments and in particular to Christians residing in Ara-
bian Peninsula. Six years after the migration from Mecca to
Medina, when muslims faced too much pressure by infidels
of Quraish the holy prophet sent a group of Muslims to
Abyssinia that had a Christian ruler and had good relations
with Roman Emperor.

Najashi the ruler of Abyssinia asked Jafar Ibn Abi Talib
about the features of the new religion and by a realistic, un-
biased and generous behavior and giving them shelter, left a
sweet memory in the minds of Muslims and in practice en-
dorsed the words of holy Prophet about himself. A 20 mem-
bers group from Abyssinia had gone also to Mecca to find
out more about Islam and was highly impressed by behavior
of holy prophet and teachings of Islam.

After migration of prophet (P.B.U.H.) to Medina, his
invitation letter to Emperor of Rome to Islam was not a war
declaration but a call to religious unity. After all, the attitude
of Islam towards devine religion specifically Christianity
has been a positive attitude in this connection, Quran refers
to the followers of this religions as follow:

Say: O followers of the book! Come to an equitable proposition
between us and you that we shall not serve any but Allah and (that)
we shall not associate ought with Him, and (that) some of us shall
not take others for lords besides Aallah, but if they turn bach, then
say: Bear witness that we are Muslims.*



In the Name of God, Islamic View about Christianity 179

Based on Quranic teaching it means, worshiping a uni-
que being and avoiding polytheism (in thinking) and wor-
king for social justice (in practice) bond Islam and other
divine religions together.

Considering the common originality to Abraham (A.S),
Muslims and Christians enjoy of common heritage. For
more than fourteen centuries in Iran, the two faithful com-
munities with religious understanding and peaceful life,
have enjoyed together and followed common objectives.
Diversity of religious communities are the will of God.
Quran says: if Allah had pleased he would have made you a
single people/society, but the existence of diversified reli-
gious communities are to try you the believers.’

Quran stipulates that, “in Islam there are no reluctance
and compulsion”® and approves the peaceful coexistence.’
However the followers of the divine religions are addressed
that for understanding monotheism (Towhid) and perfor-
ming their worship “a common world.””

By studying Quranic verses, shows that Islam has pre-
sented a beautiful image from Christianity to the world.

Islam is a religion that has admired Mariam and has gi-
ven her a sublime position.

And when the angeles said: O Marium! Surely Allah has chosen
you and purified you and chosen you above the women of the
world.’”

In Islam, the Christians who live under the Islamic law
should receive a good treatment and be honoured.



180 Hamid Reza Asefi

Dialogue among Islam and Christianity from Quranic
point of view

Quran instructs its prophet to invite the follower of de-
vine religions to construct dialogue based on common
points and excludes the differences, by doing so the ground
for harmony and cooperation for materialization of prospe-
rity and blessing of all mankind is paved and in this regard
the Quran says:

Say: O followers of the book! Come to an equitable proposition
between us and you that we shall not serve any but Allah and (that)
we shall not associate ought with Him, and (that) some of us shall
not take others for lords besides Allah.'’

Also, the Almighty has forbidden the prophet from ne-
gative approach which is dealing with the matters related to
the differences in views and ignoring common points. The
reason is that such approach is not in the benefit of human
society, and the outcome of it would be nothing other than
clashes and disputes.

Dialogue among Islam and Christianity in the
Contemporary Time and its Challenges

As it is understood muslims always had a concurrence
with Christians and confrontation between European Chris-
tians with Muslims started from inconformity but gradually
converged to conformity.

Differences of the Catholic Church and Indolesian
Muslims followed by the crusades. After their failure in the



In the Name of God, Islamic View about Christianity 181

crusades, the leaders of the Catholic Church engaged in cul-
tural and scientific activities with Muslims which put them
in closer touch with Islamic teachings and the culture of
Muslims. After the Renaissance, when non-church scienti-
fic institutes were established, a realistic approach towards
Islam developed and, as a result, some fair works were writ-
ten at the time in light of the developments of the enlighten-
ment era. The church was also, influenced this atmosphere.

After World War 11, following the developments which
unfolded in the east-west relations, the church, admitting its
past mistakes, started peaceful coexistence with the Mus-
lims. This significant change of approach toward Islam was
explicitly enshrined in the statement of the second council
of the Vatican in 1965.

In addition to fostering a climate of optimism and mu-
tual understanding, dialogue between religions in recent de-
cades has encouraged the two sides to strive to remove the
irritants in their relations and start a joint cooperation in in-
tellectual, social and political fiels.

In the mean time, such dialogue has also helped forge
friendly ties between the scholars and intellectuals of both
sides which has, in turn, expanded the climate of understan-
ding, friendship and peace across the globe. The existence
of wrong stereotyped impressions towards the religion and
civilization of the other side, particularly, in societies which
are overwhelmed by a spirit of ignorance and prejudice has
caused such differences to turn into violence and conflict.



182 Hamid Reza Asefi

A clear example of the existing challenges is the intensi-
fication of the campaign of slander and calumny against
Muslims aimed at smearing of this faith through propaganda
means which is pursued by certain decision making centers
in the west.

There is no doubt that todaym the Christian world,
should not held to be responsible for such campaign, but un-
fortunately, the campaign against Islam is launched and di-
rected by some Western Circle. In this context, it is
propagated that Islam is the cause of violence while Mus-
lims themselves have suffered most from this abhorrent
Phenomenon.

Of course, its obvious that the wrong behavior of some
Muslims towards the western societies has had a role in the
formation of such a false perception, because this wrong be-
havior has been associated with violence and Muslim socie-
ties have done little to clarify their positions. Thus, there is a
need for people of good faith from both sides to sit together
and shed the distorted image portrayed of Islam and polish
this tarnished picture.

Fundamentalism has long existed in Western societies
but it had not been regarded as a threat to the new civiliza-
tion, while the picture painted of Islamic fundamentalism
for the Western world is horrible. This is a phenomenon
which must be differentiated from Islam itself as we should
understand that the image depicted of the other side, too, is
associated with ambiguity.



In the Name of God, Islamic View about Christianity 183

In some European countries, there are challenges such
as racial discrimination and rightist extremism. In these
countries, social ills have caused a rift in the entire values of
the Western Christian civilization, such as family and social
values. On the other hand, the show business and propagan-
da media, too, have launched an extensive campaign against
the church with an aim to distort the image of Christianity
and cast doubts about its divine teachings.

Another challenge which negatively affects Islam-
Christianity relations and require our cooperation is the is-
sue of human rights among the members of the human
family and regulation of the relationship among these mem-
bers.

We know that all divine religions are of the same essen-
ce and root and Islam and Christianity have brought pre-
cious teachings for human guidance which include values,
traditions and guidelines which can benefit our present
world.

There is no doubt that there is a common moral and va-
lue approach between Islam and Christianity in which they
both call upon human beings to observe common values as
necessities. Perhaps, these fundamental characteristics in
Islam and Christianity have prevented the emergence of
dual values and moral relativism.

Future Approach

We do not intend to take up, once again, the question
whether its necessary or useful to have a dialogue between



184 Hamid Reza Asefi

Islam and Christianity, since there has been ample debate
about such a need in the second half of the past century and
the themes and goals of such dialogue have already been de-
termined. It has also been stated that the world should reach
such a degree of civility as to settle the misunderstanding
between the west and Islam which may entail drastic conse-
quences for both sides.

What is to be done to ensure a productive and conclusi-
ve dialogue in the future? The first point to be indispensably
noted is the creation of a climate of understanding and coo-
peration to promote the culture of healthy dialogue based on
common beliefs and cultures between Islamic and Christian
civilizations. Some of the themes and subjects which can be
debated within the framework of such a dialogue are as fol-
lows:

1 — The establishment of institutes for Islam-Chris-
tianity dialogue in the spheres of religion and common reli-
gious values and also between the civil societies in such
sectors as education, social pursuits, sports, etc.

2 — Understanding the religious aspect of inter-state
conflicts and launching collective efforts among countries
to prevent religion from being abused in such conflicts.

3 — Making efforts to put an end to any racial and reli-
gious discrimination and violence, and any act of sacrilege
against other faiths.

4 — Concentration on common values and objectives
rather than on differences and divisions.



In the Name of God, Islamic View about Christianity 185

5 — Trying to learn how to listen to and learn from each
other.

We hope that experts and scholars of Islam and Chris-
tianity will redouble their efforts to polish the tarnished ima-
ges of these two faiths among their followers and forge
closer ties, understanding and cooperation between them.

Notes

1. Ale-Omran, Verses-64

2. An Kabout, 46.

3. Maedah, 43.

4. Ale-Omran, Verses-64.

5. Maedah, 48.

6. Bagbrah, 256.

7. Quraish, 1 to 4.

8. Ale-Omran, 64-Nesa, 171-Maedah, 82 & Ankabout-46.
9. Ale-Omran, 42.

10. Ale-Omran, 64.



Imperialism, Cosmopolitanism
and Belonging

Craig Calhoun

Global projections of US power are at the same time impe-
rialist and neoliberal. They combine attempts to reshape se-
miautonomous nation-states, to derive national advantages
for the US, and to promote global capitalism. Some US lea-
ders express ambitions to spread democracy, and it is impor-
tant not merely to dismiss or debunk these but to demand
demonstrations of honest commitment. When hegemonic
powers use the language of democracy and popular will it is
easy to be cynical but more productive to try to seize what
openings this provides. At the same time, it is important to
recognize that a new assertion of imperial power is not
simply a return to some “pre-Westphalian” order, as though
for 350 years the world has been neatly and peacefully orde-
red by nation-states. Nationalism and imperialism have
been more mutually connected and interdependent than
that. And finally, it is important to recognize that cosmopo-
litanism can be as much the project of neoliberalism as of
cultural creativity or human rights, that global citizenship is
extremely inegalitarian, and that national and local structu-
res of belonging still matter a great deal. We need not em-

186



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 187

brace nationalism uncritically to see that nation-states still
provide the contexts of everyday solidarities and most peo-
ple’s life projects; they still are they primary arenas for de-
mocratic public life; and they are focal points for resistance
to imperialism.

Imperial America

From the very beginning of any exploration of Ameri-
ca’s alleged new empire, it is worth recalling that there truly
was (and to a considerable extent still is) an “old” American
empire. There is a reason the Marine Hymn rings out “from
the Halls of Montezuma to the Shores of Tripoli.” This is not
a celebration of successful defense of the continental United
States, but of the invasion of Mexico and the defeat of the
Barbary pirates off the coast of Libya—in the early 19" cen-
tury. The United States did not join in the later 19" century
European “race for Africa” (though it did create a quasi-im-
perial dependency in Liberia, organized under the compli-
cated agendas of the “return” of Black Americans to the
continent from which their ancestors were enslaved and the
importation of rubber from Firestone plantations). But the
US was active in acquiring overseas territories during the
late 19" and early 20" centuries. Most of the overseas terri-
tories the United States ruled were in the Americas or the
Pacific. The Philippines offers perhaps the preeminent
exemplar; Puerto Rico and Guam are among the enduring
legacies of US overseas expansion. The US was also active
during the same time period in “imperial diplomacy,” orga-



188 Craig Calhoun

nized to open ports and secure free trade, but also to secure
positions of power amid the empires of others. The “ope-
ning” of Japan and the insistence on rights to trade in Hong
Kong and China were parts of the same policy-formation as
the conquest of the Philippines; it would be misleading to
think of the US as always a “national” rather than an “impe-
rial” power, simply committed to open access economic
globalization. And closer to the US itself, much the same
goes for US dealings with Cuba (and with Spain over Cuba).

And all these examples of overseas acquisitions leave
out the most dramatic extensions of US imperial power, tho-
se exercised on the North American continent itself. The US
did not simply “expand” Westward. It ruled for varying
lengths of time territories and populations it did not imme-
diately seek to integrate into a common national framework.
It fought Mexico to determine whose imperium would in-
corporate what has now become the US Southwest. It ruled
Native American populations as alien nations, and exploited
their territories as ruthlessly as Spain ever seized wealth
from Latin American lands. It acquired imperial domains by
purchase, from Louisiana to Alaska, as well as by war.
Acquisition of Hawaii was precipitated by non-govern-
mental mission and commercial activity—as indeed the qua-
si-private East India Company and a range of missionary
groups drove British acquisition of India and other Asian
colonies.

Eventually, the US chose the path of integrating most of
its imperial territories into its national political structure. It



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 189

was not always clear this would be the outcome, however,
and we should recall that the formal integration of Alaska
and Hawaii as states dates from less than fifty years ago.
And of course there remain several overseas territories still
ruled by the US government, whose trajectories may yet
lead to statehood, or independence, or indefinite continua-
tion of separate structures of dominion. Puerto Rico is the
most prominent.

This intertwining of national and imperial structures is
not unique to the United States. It is true for all the great im-
perial powers of the modern era. Benedict Anderson has ar-
gued that the distinctively modern way of imagining
national communities originated in Spain’s Latin American
colonies.' It was not at home in Spain-still a feudal mo-
narchy—that nationalism grew but in the colonies where
commoners and aristocrats alike could seek to make fortu-
nes as administrators of overseas territories, their careers
shaped by movement within the domains of different colo-
nial governments. British and French identities were forged
not just domestically but imperially.

All this is less evident than it might be because of the
extent to which “empire” was cast as the bad other to the
emerging European nation-state system, condemned as a
form of government for Europe itself even while it was
rationalized as a form for European rule elsewhere. Empire
was an object of debate throughout its heyday, with the ex-
tent to which domestic populations were ruled with compa-
rable force to those abroad being a recurrent issue. The



190 Craig Calhoun

British Empire was for the most part successfully “sold” to
Britons at home, who embraced their imperial identity at the
same time that they developed a national identity (and a na-
tional identity that transcended divisions along the lines of
English “internal colonization” of Scotland and Wales, and
even to some extent Ireland).” France alternated between
periods when it was formally constituted as an empire and
as a republic. But La République was always also imperial.
The National Assembly refused to allow the 1789 Revo-
lution to extend to Haiti and harshly suppressed the suppor-
ters of Toussaint L’Ouverture. It was Republican France
that sent the future Emperor Napoleon in to Egypt and sanc-
tioned his creation of an imperial dependency (albeit one
with institutions that bore stylized resemblance to those of
republican France). The very prominence of republican ide-
ology in France’s domestic politics obscured the continuity
of empire in its international affairs. Indeed, part of the trau-
ma many young French intellectuals experienced in coming
to terms with the Algerian War in 1960 was the recognition
that it was carried out by the Republic (which they had in-
vested with different hopes and values).

More generally, critique of empire was fused not only
with republican ideology but European accounts of the abu-
ses of power in empires to the “East.””® Indeed, notions of
unbridled imperial power have informed the very distinc-
tion of East from West throughout the modern period. Ro-
nald Reagan’s attacks on the Soviet Union as an “evil
empire” were informed not only by Star Wars movies but by



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 191

a tradition stretching back to Montesquieu and beyond
(whether he knew it or not). Empire was the “bad other” to
emerging republican, national, and democratic theories and
self-understandings.

This history echoes through contemporary discussions
of epochal transformation, crises of the state, and prospects
for cosmopolitanism global order. During the 1990s it beca-
me commonplace to assert the end of the “Post-Westphalian
Era” or the arrival of a “Postnational Constellation.” The
historical referents for this were illusory, however. After all,
it is not as though the Treaty of Westphalia signed at the end
of the Thirty Years War in 1648 ushered in 350 years of pea-
ce and harmony, or even order. Nor is it the case that the
world was simply and neatly structured in terms of na-
tion-states throughout that period. On the contrary, it would
make more sense to say that the nation-state project domi-
nated after 1648. It was a project of aligning territory, eco-
nomy, government, and culture. The alignments were never
perfect and to the extent achieved were the products of both
material and symbolic violence as well as of new systems of
communications and transport, access to common educa-
tion, vernacular language literatures, and mass participation
in public affairs.

Not only did empire coexist with nation throughout this
period, the existence of an “order” based on the sovereignty
of nation-states was a fiction that enabled the construction
of certain alliances, practices, and organizations. That it was
not simply a description is signaled by the unparalleled vio-
lence, war, and disorder of the era. But of course the con-



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 192

flicts were organized differently than they would have been
had empire remained the ascendant form of polity. And so
was much else besides, including not least capitalism which
developed largely in structures of competition among na-
tion-states.” Though there was no clear-cut military triumph
in the Thirty Years War, to a considerable extent the peace
that ended it was a defeat for empire—represented by Spain
and the Holy Roman Empire—and brought about by powers
that would increasingly style themselves and organize
themselves as nation-states, notably France and Sweden.

In this transition, empire got perhaps a worse name than
it deserved. That new nationalist projects—including not
least the founding of new countries and revolutions in
old—were themselves rebellions against empires may have
led to exaggeration of the negatives and neglect of the posi-
tives in empire. Empires, for example, were at least someti-
mes and in important ways more cosmopolitan and tolerant
than nation-states. Genocide, after all, was typically carried
out by nationalists not emperors. And conversely, it was
easy to miss the complicity of nationalism and democracy,
the extent to which the latter depended on strong claims as
to the identity of “the people” provided by the former. Wha-
tever their other failings, modern democracy has flourished
largely in nation-states (though democracy has not always
proved an unalloyed good, or a government system able to
secure other goods).

At the same time, empire was associated with unbridled
power, and reference to empire came enduringly to connote
massive concentrations of power (as indeed empires might



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 193

seem from the perspective of national liberation move-
ments). Yet this too could be misleading, for it was in large
part the weakness of empires which was revealed in the
Thirty Years War and in numerous conflicts thereafter. Be-
cause empire has been to such an extent the “bad other” to
modern republican and democratic projects, the very
strength of imperial rule is often exaggerated. Yet “David
and Goliath” stories of the victories of seemingly weak na-
tions over seemingly mighty empires abound, and are also
instructive.

The distinction of nation from empire is not merely a
neutral description of contrasting institutional forms. Itis an
ideologically charged political contrast. And it is informed
by different implicit and explicit empirical examples. Empi-
res exist in a community of interpretation. One of the most
important lineages of such interpretation considers Egypt,
Alexandrine Hellas, Rome and then its split of East and
West. This yielded Byzantium, which in turn gave way to
the Ottoman Empire which was also influenced by the Per-
sian Empire (which itself had roots back to struggles with
Greece even before Alexander). Mughal India traced roots
to Persia but also understood itself in relation to the whole
series. And if the Holy Roman Empire was less exemplary
in the West than its Eastern counterparts, it was still part of a
series that went on to inform Spanish, Austro-Hungarian,
Portuguese, French, British, and Prussian Empires. Later
emperors and officials in their administrations looked back
not only at their direct predecessors but at a range of others



194 Craig Calhoun

in assessing possible policies and developing visions of
what amounted to good imperial rule. Not all the worlds em-
pires figure in these lists, however. China is notably absent
(though it is part of a community of imperial norms and in-
terpretation with the short-lived but influential Mongolian
Empires and Japan (as well as kingdoms in Korea, Vietnam
and elsewhere). And indeed, China is in many was not typi-
cal of “empire” as it has been understood in the tradition of
interpretation reaching back to Egypt and centered on
Rome. However much it appeared as one empire among
others to outsiders, it did not conceive of itself as on the “in-
terimperial” model by which empires generally recognized
each other. Japan grew first within the Chinese field of inter-
pretation, made its own decisive innovations, but also later
developed a stronger sense of itself as one empire among
others around the world than China did, and was more di-
rectly influenced by Western empires in particular. Some
African empires were also largely outside the interpretative
community, but not all. Ethiopia certainly understood itself
in relationship both to the ancient lineage back to Egypt and
Rome, and also in relationship to other later Christian Empi-
res (including the Portuguese well before the Italian). Isla-
mic Empires traced a partially overlapping lineage with
more emphasis on the “medieval” Arab empires.

Rome perhaps bequeathed the most influential example
to political theory, but it was also a biased one in an impor-
tant sense. There is almost no discussion of the Roman
Empire that is not shaped by a contrast to the Roman Repu-



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 195

blic. The Republic is held to exemplify a purity and nobility
lost in the Empire, whatever the grandeur of the latter. Gib-
bon offers an archetype of the tradition. It is easy to elide the
contrast empire/republic with that of empire/nation, but this
is not, in fact, how the Romans understood matters. In the
former contrast, both terms are essentially political; they
describe modes of political organization. In the latter, an en-
compassing political organization is contrasted to one of the
sorts of units it either incorporated or struggled with on its
borders. “Nation,” as Geary has recently suggested, was the
Roman term for non-Romans who were organized into
groups by common descent and culture—what we might now
call ethnicity.” Gauls and Goths were nations; Romans were
not. And the properly political organization of belonging
was citizenship, which necessarily overrode membership in
nations. In any event, thinking “empire” in terms of Rome
tends to focus attention on citizenship, and perhaps on the
idea of the pax romana.

Citizenship is not usually in the foreground of conside-
rations of the Chinese empire.® But it is not irrelevant.
China, like the US, consolidated rule over a continent; unifi-
cation was in a sense the telos of both state-building projects
(and expansion off the home continent was secondary for
both). China’s insularity, especially from the Ming dynasty
forward, exceeded any isolationism that ever become actual
policy in the United States, but here too the likeness is sug-
gestive. In each case, but again perhaps more strikingly in
the case of China, the pursuit of unity and a common culture



196 Craig Calhoun

were important. In both, but especially in China, this always
centered on elite culture. The existence of a common literate
and political elite knit together otherwise disparate provin-
ces, states, and territories (and it is worth recalling that day
to day engagement with national politics was hardly as ex-
tensive in the US as the nostalgia of later critics of declining
civic culture tend to suggest).” In each case there were ex-
ceptions—like Tibet in modern Chinese history—that remind
us of the extent to which it is appropriate to speak of empire
even though in both cases empire co-existed with a national
state at least much of the time. Of course there were also ma-
jor and telling differences. That the US saw growing popu-
lar political participation (even during the same 19" century
when China clamped down on many rebellions) is instruc-
tive. So too is the enormous importance of immigration in
the American story but not in the Chinese.

Empires always co-existed with other, less encompas-
sing and usually smaller-scale polities. The extent to which
imperial centers were able to impose effective rule over the-
ir nominal territories varied, as did the extent to which they
could demand tribute from those on their peripheries. The
generalization that empires over-reach, or at least that
over-reaching is their undoing needs a qualification. Many
were never undone, they rather ebbed and flowed with the
fortunes of dynasties and the shifting balance between mili-
tary expansionists, commercial elites, and other interests.

As we suggested above, the “age of empires” did not
end all at once with the rise of nationalism or the growth of
capitalism. Empire continued, intertwined with both. But



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 197

each did introduce important innovations that would struc-
ture contrasts with empire throughout the modern era. Per-
haps most notable was the ideology of self-determination.
Closely related to the growth of modern individualism and
changes in political subjectivity, this also reshaped thinking
about legitimacy. Political and economic interests were joi-
ned in the idea of “commonwealth” and new attempts to
ground claims to legitimate rule in benefits to subjects. In a
new community of interpretation, at first mainly in Western
Europe, empire (and often monarchy) appeared as bad
others to republics and eventually democracies. Coupled
with the growth of domestic communication and cultural in-
tegration, this way of thinking also reinforced nationalism
and the notion of a prepolitical collective subject deserving
of self-determination. Not least of all, this joined with ideas
of development to present nations as subjects of historical
maturation—an idea that would be influential in European
self-reflection but perhaps even more in the growth of “de-
velopmentalism” as part of imperial projects of colonial ad-
ministration.

Empire was clearly a project of European expansion
through most of the modern era. But it was not always state
led expansion. A variety of private and quasi-private organi-
zational forms developed to profit from exploration, trade,
and empire. Empire to some extent drove the creation of the
modern business enterprise (as John Kelly has documen-
ted). But at the same time empires also responded to crises,
sought stabilization and the minimization of disruptions and



198 Craig Calhoun

dangers as much as they sought new territories. Citizens,
and eventually companies, pulled imperial administrators
into issues created by their projects of economic gain. Empi-
re clearly contributed to capital formation in Western Eu-
rope, but it is not clear that it was always profitable for
imperial states.

Indeed, Empire was among other things an occasion for
a redistribution of wealth within imperial countries. In both
absolute and relative terms, it changed the pattern of who
was rich, who paid taxes, and who was pressed into personal
service of one kind or another. And this, like many other is-
sues, is on the table in evaluating contemporary global ex-
tensions of US power. Empire is as big an issue for domestic
political and economic affairs as for international ones.

Another way in which the image of the Westphalian Era
(or its end) can mislead is to imply too much of a trade off
between national autonomy and multilateralism. In fact,
projects of multilateral global governance are typically roo-
ted in Westphalian notion of nation-states as sovereign par-
ties to international agreements. And there has been a huge
recent growth in such agreements—despite US unilateralism
during the last couple of decades. It is not just the League of
Nations and then United Nations—the latter far more subs-
tantial than the former—that define this. It is also the host of
special purpose regulatory regimes, agencies, and agree-
ments. From Interpol to the International Red Cross, a vari-
ety of organizations have been created on the model of
national membership—whether the national members are



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 199

themselves structured as NGOs or branches of the state.
And many of the major advances of “globalization” are
themselves made possible only by such state-based but multi-
lateral agreements. The Internet, for example, is not simply a
product of technology but also of regulatory agreements. The
same was true earlier for international postal, telegraph and
telephone service and the same is true for other apparently
less material domains like intellectual property rights. This
system is under enormous pressure and may indeed come
apart or be replaced by another. But it would be a mistake to
imagine that the status quo at any time in the last century
was simply one of autonomous nation-states or that the
growth of global integration was not in large part mediated
by those states (or at least some of them).

Current global projections of US power unsettle both
the relative autonomy of other states and the functioning of
structures of multilateral relations. But this doesn’t automa-
tically make US power a matter of political empire. In the
first place, the US seems clearly engaged in promoting a
version of economic globalization which still relies on at le-
ast semi-autonomous states. This globalization is ideologi-
cally presented as a sort of inexorable natural development,
but of course it is in fact made possible by specific institu-
tional structures that give it specific shape and consequen-
ces—including dramatic inequality. And as the US seeks to
put “suitable” new structures in place, it creates a situa-
tion—notably in Irag—that resembles in many ways the late
“decolonization” or “developmental” phase of the great Eu-



200 Craig Calhoun

ropean empires.® Talk of nation-building and exit strategies
especially suggest this.

It is a mistake to see the resulting global arrangements
as a seamless whole free from internal contradictions and
choices. The sense of empire offered by Michael Hardt and
Antonio Negri comes close to this.” And this is not only dis-
piriting because it suggests few levers for significant chan-
ge. It is wrong about some of the actual working of the
global system.

Campaigners against corporate globalization often see
all the major multilateral organizations and agreements as
simply part of the imperial-capitalist system. This misses,
though, the differences between multilateral agreements
and institutions like the General Agreement on Tariffs and
Trade (GATT) and the World Trade Organization (WTO)
and bilateral agreements. The US may be hegemonic in the
multilateral arenas, but the very maintenance of its hege-
mony implies participation in quasi-juridical structures that
both limit its unilateral power and provide occasions for vi-
sible and even influential dissent (such as that Brazil led
within the WTO). By contrast, the Bush administration has
often preferred globalization by bilateral agreements. In
these it can exercise more lopsided power and more readily
profit from dividing its partners.

The pressure to compete globally is commonly presen-
ted as a compulsion to domestic audiences. There is no choi-
ce but to adapt, citizens are told-linking contemporary
globalization ironically to 19" century “imperialism” which



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 201

also presented a competitive scramble as compulsory. And
the terms of this competition are highly unequal. In this con-
texts states have contradictory potential. They can be the
key organizing arenas for democratic resistance, or they can
be—as they more often are—the central mechanisms for im-
posing market discipline on populations (not to mention rai-
sing militaries for enforcement of international order).
Capitalism demands rule of law, a fiscal infrastructure,
communications and transport systems, containment (though
not elimination) of war, and access to markets. Empire is a
possible approach to meeting the demands of a capitalist
globalization, but it is not the only approach and should not
simply be elided with capitalism. Indeed it is arguable that
what are often called the imperial projects of the United Sta-
tes are less efforts to extend political rule internationally
than efforts to “manage” global affairs. The United States
shows little inclination to make enduring commitments to
Afghanistan or Iraq. Rather, each intervention seems to re-
flect a managerial orientation towards threats and emergen-
cies. In each case the primary focus seems to be containment
of potential damage to US interests. But each intervention
also pursues a longer-term agenda of restructuring local and
regional relations in a way that will allow for the trade relati-
ons in which the US is hegemonic but not require enduring
US rule. They may serve the interests of capital at the same
time. But it is worth noting that this managerial orientation
towards international affairs is not at all unique to the US
government. It is shared with many other states and indeed



202 Craig Calhoun

with much of the global NGO community (including parts
actively hostile to the Bush administration and American
power). Humanitarian interventions may be much more at-
tractive than pre-emptive wars, but they share this manage-
rial orientation.

A key question is whether political and military domi-
nation is necessary to such managerial projects. The impli-
cation that it is necessary runs through not only government
policy decisions but a considerable part of the popular dis-
course about empire. Most of the prominent claims about
empire have a tendentious and often ideological character.
There are admirers who call on the US to assume its impe-
rial role more enthusiastically,'® republicans anxious about
the implications of empire for the domestic American po-
lity,'" liberals aghast at the idea the US might pursue an im-
perial policy,'? and radicals who offer so all-encompassing
an account that the present is held to be like no past because
global empire has neither center nor outside."

It is important to avoid speciously treating empire as so-
mehow always distinct from nation-states, and to recognize
that it is not merely an archaic political form that nation-
states supplanted. Empire has been pursued by leaders of
countries simultaneously mobilizing their domestic popula-
tions on the basis of nationalism. And democratic-national
rebellions have not always demanded an end to empire. At
the same time, the exercise of what many regard as imperial
force by the United States is a rebuke to those who imagined
that moving “beyond the nation-state” would mean moving



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 203

into an era of easy cosmopolitan democracy. Such thought
flourished especially in the 1990s. It perhaps overestimated
the extent to which economic globalization was mirrored by
effective capacities for “subaltern” forces to mobilize across
national boundaries. It overestimated the capacities for ef-
fective action available to most individuals outside a fairly
narrow cosmopolitan elite."* It almost certainly underesti-
mated the extent to the extent to which states still matte-
red—whether to the stabilization of the global order or to the
possibilities for democratic struggles within and sometimes
against it. And it underestimated the extent to which a decli-
ne in state capacities in some places would be an invitation
to powerful states elsewhere to attempt to remake the world
in their own interests. And, sadly, it underestimated the vul-
nerability of the United Nations to a clash among powerful
and less powerful states, some projecting imperial might
and others protecting more specifically national interests
and projects. While some political theorists proposed sche-
mes for making the UN the institutional basis of a cosmopo-
litan system of global governance, the UN was in fact
suffering deeply from both its own constitutional contradic-
tions—not least as an organization of national states, but also
as an organization deriving most of its budget from special
appeals to a minority of its richer members rather than from
any stable budgetary source.

Equally, it is important not to underestimate nationa-
lism. In its most pervasive forms it is often not noticed.
Analysts focused on eruptions of violence, waves of racial



204 Craig Calhoun

or ethnic discrimination, and mass social movements, fail to
see both the everyday nationalism that organizes people’s
sense of belonging in the world and to particular states, and
the methodological nationalism that leads historians to or-
ganize history as stories in or of nations and social scientists
to approach comparative research with data sets in which
the units are almost always nations. It is important not to
start inquiries into nationalism by selecting only its most ex-
treme or problematic forms for attention. Equally, it is im-
portant not to imagine it as exceptional, about to vanish, a
holdover from an earlier era lacking in contemporary basis;
it is hardly good scholarship to wish nationalism away."

For one thing, it is often called forth by imperialism,
produced in response. Nationalism flourishes as much be-
cause of perceived outside threats as because of internal
sympathies and solidarities. But nationalism in itself is
hardly the solution to most of the challenges facing people
todays; it is a reflection of loyalty to certain identities, states,
and fellow-citizens that may help to mobilize people for
good or ill.

What either nations or empires can achieve and what are
the distinctive ways in which imperial projects go wrong are
important questions that take us from historical examples
into contemporary debates. But we need to ask not only
about the implications for good or ill of possibly imperial
projections of US power. We need to ask also, what else is
happening? That is, what are the other major trends in the
organization of the world that are more or less obscured



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 205

from the news by US projections of global power and at-
tacks on the US? One might point, for example, to Asian
growth and integration. While the US is preoccupied with
its (both radical and limited) capacity to project its power in
the Middle East, trade and new political and economic agre-
ements are integrating Asia in an unprecedented way.
Growth in intra-Asian trade has exceeded that with the rest
of the world for most of the 1990s and since. Students choo-
se more often to study at universities in neighboring Asian
countries. Joint venture firms link Taiwanese computer ma-
nufacturers with Indian software developers. The Asian rise
is not without its links to the Middle East or to American po-
wer—witness China’s simultaneously enormous and gro-
wing dependence on imported oil and its massive purchases
of US government debt. But it may well be that America’s
sacrifice of “soft power” to “hard,” its preference for impe-
rial force rather than cultural hegemony, means precisely
that it has become the guarantor of the (all but invisible
Middle Eastern peace and stability) at the expense of being
able to play the hegemon over Asia.

Joseph Nye has argued more generally that the US pre-
fers force to soft power at its peril.'® Immanuel Wallerstein
has gone considerably further in arguing not just that Ame-
rican hegemony is in danger but that American power is al-
ready in sharp decline.'” Wallerstein sees this as an all but
inevitable reflection of long waves in the global economy.
Whether this is right or not, it is worth considering the wide
range of issues the US seems more or less powerless to ad-



206 Craig Calhoun

dress—even while it has massive military force. It may be
that the kinds of force the US can deploy are simply not
commensurate with the kinds of threats it faces.

Think for example of what might be termed the “dark
side of globalization.” I refer not just to “terrorism” but all
the other issues from which the alleged war on terror de-
flects attention: AIDS, environmental damage, hazardous
waste exports, trafficking in women, drug trade, small arms
trade (and pretty big arms trade). Think of the massive mi-
gration flows and the efforts to regulate or block some of
these that themselves become huge disruptions in individual
and family lives—and potentially huge costs for hegemons
forsaking the “soft power” of offering their schools and cor-
porate employers to “citizens of the world.” Think of the
problematic condition of public communication, the diffi-
culties of media regulation for commerce and states, the
concentrations of media power (not just in Western corpora-
tions but in a small number of would-be counter-hegemonic
communications systems).

Faced with all these problems, many have hoped for an
alternative to both nationalism and imperialism; it is most
commonly dubbed “cosmopolitanism.” This is, I think, in
many ways commendable. But it is prone to illusions. First,
itis easy to forget the extent to which nationalism flourished
in cities where citizens had little political power—notably the
metropoles of great empires. Conversely, it is easy to forget
how much democracy and nationalism grew hand in hand.
This was not all good, since it could produce the tyranny of



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 207

majorities, but it was true. We need a cosmopolitan orienta-
tion in relation to nationalism and imperialism—and indeed
global capitalism. But we need to stop short of imagining
that it is in some sense a “solution” to the problems they
pose.

The Social Bases of Cosmopolitanism

“To belong or not to belong,” asks Ulrich Beck, “that is
the cosmopolitan question.”'® Indeed perhaps it is, but if so,
one of the most crucial things it reveals about cosmopolita-
nism is that some people are empowered to ask the question
with much more freedom and confidence than others. Ano-
ther is the extent to which cosmopolitanism is conceptuali-
zed as the absence of particularism rather than a positive
form of belonging.

Oddly, Beck asks the question in a paper devoted to “the
analysis of global inequality.” His agenda is to focus our
attention on the “big inequalities” between rich and poor na-
tions. These, he suggests, dwarf inequalities within nations.
There is much to this, though it oversimplifies empirical
patterns of inequality. Beck is certainly right that “It is sur-
prising how the big inequalities which are suffered by hu-
manity can be continuously legitimized through a silent
complicity between the state authority and the state-ob-
sessed social sciences by means of a form of organized
non-perception”.”” But what he doesn’t consider is the ex-
tent to which participation in a superficially multinational
cosmopolitan elite is basic to the reproduction of that



208 Craig Calhoun

non-perception. The elites of “poor” countries who partici-
pate in global civil society, multilateral agencies, and trans-
national business corporations not only make money their
compatriots can barely imagine but make possible the cos-
mopolitan illusion of elites from rich countries. This is the
illusion that their relationships with fellow cosmopolitans
truly transcend nation and culture and place. Cosmopolitan
elites too often misrecognize transnational class formation
as the escape from belonging.

Elsewhere, I have analyzed the “class consciousness of
frequent travelers” that underwrites this misrecognition.” T
mean to call attention not just to the elite occupational status
of those who form the archetypal image of the cosmopoli-
tans, but to the grounding certain material privileges give to
the intellectual position. “Good” passports and easy access
to visa, international credit cards and membership in airline
clubs, invitations from conference organizers and organiza-
tional contacts all facilitate a kind of inhabitation (if not ne-
cessarily citizenship) of the world as an apparent whole. To
be sure, diasporas provide for other circuits of international
connectivity, drawing on ethnic and kin connections rather
than the more bureaucratically formalized ones of business-
people, academics, and aid workers. But though these are
real, they face significantly different contextual pressures.

Post 9/11 restrictions on visas—let alone immigra-
tion—reveal the differences between those bearing European
and American passports and most others in the world. The
former hardly notice the change and mover nearly freely as



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 209

before. The latter find their international mobility sharply
impeded and sometimes blocked. Or else they find it to be
forced—as for example thousands who have made lives and
put down roots in America are deported each year, someti-
mes, especially children born in the US, to “homes” they ba-
rely know or even have never inhabited. European
intellectuals like Georgi Agamben might cancel lecture en-
gagements to protest the exercise of “biopower” by a US ad-
ministration eager to print, scan, and type any visitor. But
his cosmopolitan challenge to a regrettable national regi-
me-however legitimate—is altogether different from the un-
chosen circumstances of those who migrated to make a
better life, did so, and had it snatched from them.*'

The global border control regime thus encourages a sen-
se of natural cosmopolitanism for some and reminds others
of their nationality (and often of religion and ethnicity as
well). However cosmopolitan their initial intentions or self-
understandings, these Asians, Africans, and Latin Americans
are reminded by the ascriptions and restrictions with which
they are confronted that at least certain sorts of cosmopolita-
nism are not for them. Normative cosmopolitans can (and
do) assert that this is not the way the world should be, and
that borders should be more open. But they need also to take
care not to deny the legitimacy of any anti-cosmopolitan
responses people may have to this regime of borders, inclu-
ding not just resentment but renewed identification with na-
tions and even projects of national development which hold



210 Craig Calhoun

out the prospect of enabling them to join the ranks of those
with good passports.

The point is not simply privilege. It is that a sense of
connection to the world as a whole, and of being a compe-
tent actor on the scale of “global citizenship” is not merely a
matter of the absence of more local ties. It has its own mate-
rial and social conditions. Moreover, the cosmopolitan eli-
tes are hardly culture-free; they do not simply reflect the
rational obligations of humanity in the abstract (even if their
theories try to).

To some extent, the cosmopolitan elite culture is a pro-
duct of Western dominance and the kinds of intellectual ori-
entations it has produced. It reflects “modernity”” which has
its own historical provenance. “This revenant late liberalism
reveals, in a more exaggerated form, a struggle at the heart
of liberal theory, where a genuine desire for equality as a
universal norm is tethered to a tenacious ethnocentric pro-
vincialism in matters of cultural judgment and recogni

tion 9922

But the cultural particularity is not simply inheritan-
ce, and not simply a reflection of (mainly) Western moder-
nity. It is also constructed out of the concrete conditions of
cosmopolitan mobility, education, and participation in cer-
tain versions of news and other media flows. It is the culture
of those who attend Harvard and the LSE, who read The
Economist and Le Monde, who recognize Mozart’s music as
universal, and who can discuss the relative merits of Austra-
lian, French, and Chilean wines. It is also a culture in which

secularism seems natural and religion odd, and in which res-



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 211

pect for human rights is assumed but the notion of funda-
mental economic redistribution is radical and controversial.
This culture has many good qualities, as well as blindspots,
but nonetheless it is culture and not its absence.

Martha Nussbaum and some other “extreme” cosmopo-
litans, present cosmopolitanism first and foremost as a kind
of virtuous deracination, a liberation from the possibly ille-
gitimate and in any case blinkering attachments of locality,
ethnicity, religion, and nationality.”® But like secularism,
cosmopolitanism is a presence not an absence, an occupa-
tion of particular positions in the world, not a view from
nowhere or everywhere. All actually existing cosmopolita-
nisms, to be more precise, reflect influences of social locati-
on and cultural tradition. The ways in which any one opens
to understanding or valuing of others are specific and never
exhaust all the possible ways. Secularism is again instructi-
ve. The parameters of specific religious traditions shape the
contours of what is considered not religious, nor not the do-
main of specific religions. The not-specifically-religious,
thus, is never a simple embodiment of neutrality. What is
“secular” in relation to multiple Christian denominations
may not be exactly equivalent to what is secular in the context
of Hindu or Muslim traditions (let alone of their intermin-
gling and competition). So too, cosmopolitan transcendence
of localism and parochialism is not well understood as sim-
ple neutrality towards or tolerance of all particularisms. It is
participation in a particular, if potentially broad, process of
cultural production and social interconnection that spans
boundaries.



212 Craig Calhoun

To say that the cosmopolitanism of most theories re-
flects the experience of business, academic, government,
and civil society elites, thus, is not merely to point to some
reasons why others may not so readily share it but also to
suggest sources of its particular character. It is a neither fre-
edom from culture nor a matter of pure individual choice,
but a cultural position constructed on particular social bases
and a choice made possible by both that culture and those
bases. It is accordingly different from the transcendence of
localism on other cultural and social bases. Cosmopolita-
nism has particular rather than solely universal content,
thus, so its advocates sometimes fail to recognize this. Mo-
reover, the content and the misrecognition are connected to
social bases of relative privilege.

Much thinking about ethnicity and the legitimacy of lo-
cal or other particularistic attachments by self-declared cos-
mopolitans reflects their tacit presumption of their own
more or less elite position. I do not mean simply that they act
to benefit themselves, or in other ways from bad motives.
Rather, I mean that their construction of genuine benevolen-
ce is prejudiced against ethnic and other attachments becau-
se of the primacy of the perspective of elites. Any prejudice
by elites in favor of others in their own ethnic groups or
communities would amount to favoring the already privile-
ged (a very anti-Rawlsian position). So the cosmopolitans
are keen to rule out such self-benefiting particularism. But
ethnic solidarity is not always a matter of exclusion by the
powerful; it is often a resource for effective collective action



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 213

and mutual support among the less powerful. While it is
true, in other words, that in-group solidarity by those in po-
sitions of power and influence usually amounts to discrimi-
nation against less powerful or privileged others, it is also
true that solidarity serves to strengthen the weak. Indeed,
those who are excluded from or allowed only weak access to
dominant structures of power and discourse have especially
great need to band together in order to be effective. Of cour-
se, elites also band together to protect privilege (and as We-
ber 1922 emphasized, exclusivity is a prominent elite
weapon against the inclusive strategies of mass activists).
And elites manipulate solidarities to pursue their own ad-
vantages rather than considering equally the interests of all.
Nonetheless, elites are typically empowered as individuals
in ways non-elites are not.

In short, when cosmopolitan appeals to humanity as a
whole are presented in individualistic terms, they are apt to
privilege those with the most capacity to get what they want
by individual action. However well intentioned, they typi-
cally devalue the ways in which other people depend on eth-
nic, national, and communal solidarities—among others—to
solve practical problems in their lives. And they typically
neglect the extent to which asserting that cultural difference
should be valued only as a matter of individual taste under-
mines any attempt to redistribute benefits in the social order
across culturally defined groups. They can extol multicultu-
ralism, in other words, so long as this is defined as a harmo-
nious arrangement in all cultures are seen as attractive parts



214 Craig Calhoun

of'a mosaic, but not when members of one cultural group or-
ganize to demand that the mosaic be altered.**

Liberalism and Belonging®

As a theme in liberal political theory, cosmopolitanism
responds crucially to the focus of traditional liberalism on
the relationship of individual persons to individual states
(and sometimes to markets). Ideas of citizenship and rights
reflect the attempt to construct the proper relationship bet-
ween liberal subjects and sovereign states. The cosmopoli-
tan theorists of the 1990s recognized problems both in how
this constituted international relations as relations among
such states, neglecting the many other ways in which indivi-
duals participated in a transnational or indeed nonnationally
trans-state activities, and in the difficulty of accounting for
why specific populations of individuals belonged in specific
states.”*

Earlier liberals had often relied at least tacitly on the
idea of “nation” to give an account of why particular people
belong together as the “people” of a particular state. So long
as the fiction of a perfect match between nations and states
was plausible, this was relatively unproblematic, though it
meant liberal theory was sociologically impoverished. To
their credit, the various theorists of a new cosmopolitan li-
beralism recognized that it was no longer tenable to rely so
uncritically on the idea of nation.

The prioritization of the individual society came to
seem increasingly untenable. It began to seem fundamental



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 215

and not contingent that markets and other social relations
extend across nation-state borders, that migration and cultu-
ral flows challenge nationalist notions of the integral cha-
racter of cultures and political communities, that states are
not able to organize or control many of the main influences
on the lives of their citizens, and that the most salient ine-
qualities are intersocietally global and thus not addressed by
intrasocietal measures. Accordingly, an important project
for liberals was to work out how to extend their theories of
justice and political legitimacy to a global scale.

A cosmopolitan attitude appeared both as a timeless
good and as a specific response to current historical cir-
cumstances. The extension of markets, media, and migra-
tion has, advocates of a new cosmopolitan liberalism argue,
reduced both the efficacy of states and the adequacy of mo-
ral and political analysis that approaches one “society” at a
time. At the same time, “identity politics” and multicultura-
lism have in the eyes of many liberals been excessive and
become sources of domestic divisions and illiberal appeals
to special rights for different groups. Accordingly, cosmo-
politan theorists argue that the “first principles” of ethical
obligation and political community should stress the alle-
giance of each to all at the scale of humanity.

The new cosmopolitan liberals retain, however, one of
the weaknesses of older forms of liberalism. They offer no
strong account of social solidarity or of the role of culture in
constituting human life. For the most part, they start theori-
zing from putatively autonomous, discrete, and cultureless



216 Craig Calhoun

individuals. Yet it is important not to lose sight of the reality
and importance of substantive solidarities—groups and iden-
tities in familiar if inadequate terms—in considering political
arrangements designed to offer new combinations of incor-
poration and differentiation and through them to make a
world of heterogeneous values, understandings, inequaliti-
es, and power structures both more peaceful and more just.”’
In other words, social solidarities are a problem for liberal
cosmopolitan theory, as it is usually now conceived, but a
necessity for an effective cosmopolitan global order.

Reliance on the assumption that nations were naturally
given pre-political bases for states had helped older liberals
to paper over the difficulty of explaining why the individu-
als of their theories belonged in particular states (or con-
versely could rightly be excluded from them). The new
cosmopolitanism is generally antinationalist, seeing nations
as part of the fading order of political life divided on lines of
states. Its advocates rightly refuse to rely on this tacit natio-
nalism. But as they offer no new account of solidarity save
the obligations of each human being to all others, they give
little weight to “belonging,” to the notion that social rela-
tionships might be as basic as individuals, or that individu-
als exist only in cultural milieux—even if usually in several
at the same time.

Indeed, much of the new liberal cosmopolitan thought
proceeds as though belonging is a matter of social cons-
traints from which individuals ideally ought to escape, or
temptations to favoritism they ought to resist. Claims of spe-



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 217

cial loyalty or responsibility to nations, communities, or
ethnic groups, thus, are subordinated or fall under suspicion
of illegitimacy. To claim that one’s self-definition, even
one’s specific version of loyalty to humanity, comes
through membership of some such more particular solida-
rity is, in Martha Nussbaum’s words, a “morally questio-
nable move of self-definition by a morally irrelevant
characteristic.”*

Conclusion

It is impossible not to belong to social groups, relations,
or culture. The idea of individuals abstract enough to be able
to choose all their “identifications” is deeply misleading.
Versions of this idea are, however, widespread in liberal
cosmopolitanism. They reflect the attractive illusion of es-
caping from social determinations into a realm of greater
freedom, and from cultural particularity into greater univer-
salism. But they are remarkably unrealistic, and so abstract
as to provide little purchase on what the next steps of actual
social action might be for real people who are necessarily si-
tuated in particular webs of belonging, with access to parti-
cular others but not to humanity in general. Treating
ethnicity as essentially (rather than partially) a choice of
identifications, they neglect the omnipresence of ascription
(and discrimination) as determinations of social identities.
They neglect the huge inequalities in the supports available
to individuals to enter cosmopolitan intercourse as indi-
viduals (and also the ways in which certain socially distribu-



218 Craig Calhoun

ted supports like wealth, education, and command of the
English language are understood as personal achievements
or attributes). And they neglect the extent to which people
are implicated in social actions which they are not entirely
free to choose (as, for example, I remain an American and
share responsibility for the invasion of Iraq despite my op-
position to it and distaste for the current US administration).
Whether blame or benefit follow from such implications,
they are not altogether optional.

Efforts to transcend the limits of belonging to specific
webs of relationships do not involve freedom from social
determinations, but transformations of social organization
and relationships. Sometimes transcendence of particular
solidarities involves no neat larger whole but a patchwork
quilt of new connections, like those mediated historically by
trading cities and still today by diasporas. But transcending
local solidarities has also been paradigmatically how the
growth of nationalism has proceeded, sometimes comple-
menting but often transforming or marginalizing more local
or sectional solidarities (village, province, caste, class, or
tribe). Nations usually work by presenting more encompas-
sing identities into which various sectional ones can fit. And
in this it is crucial to recognize that nations have much the
same relationship to pan-national or global governance pro-
jects that localities and minorities had to the growth of na-
tional states.”

Will Kymlicka has argued that it is important “to view
minority rights, not as a deviation from ethnocultural neu-



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 219

trality, but as a response to majority nation-building.”* In
the same sense, I have suggested that it is a mistake to treat
nationalism and other forms of group solidarity as a devia-
tion from cosmopolitan neutrality. In the first place, cosmo-
politanism is not neutral-though cosmopolitans can try to
make both global institutions and global discourse more
open and more fair. In the second place, national projects
respond to global projects. They are not mere inheritances
from the past, but ways—certainly very often problematic
ways—of taking hold of current predicaments.

The analogy between nations faced with globalization
and minorities within nation-states—both immigrants and
so-called national minorities—is strong. And we can learn
from Kymlicka’s injunction “Fairness therefore requires an
ongoing, systematic exploration of our common institutions
to see whether their rules, structures and symbols disadvan-
tage immigrants.””' Cosmopolitanism at its best is a fight
for just such fairness in the continued development of global
institutions. But the analogy is not perfect, and is not perfect
precisely because most immigrants (and national minori-
ties) make only modest claims to sovereignty. Strong West-
phalian doctrines of sovereignty may always have been
problematic and may now be out of date. But just as it would
be hasty to imagine we are embarking on a postnational
era—when all the empirical indicators are that nationalism is
resurgent precisely because of asymmetrical globaliza-
tion—so it would be hasty to forget the strong claims to col-
lective autonomy and self-determination of those who have



Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 220

been denied both, and the need for solidarity among those
who are least empowered to realize their projects as indivi-
duals. Solidarity need not always be national, and need not
always develop from traditional roots. But for many of those
treated most unfairly in the world, nations and traditions are
potentially important resources. Confronted with the exerci-
se of global power by both multinational corporations and
the United States—whether one describes this as empire or
an extension of the US national project-resistance and other
responses necessarily start from local, national, and regional
solidarities.

Notes

1. Imagined Communities (London: Verso, rev. ed. 1992).

2. See Linda Colley, Britons: Forging the National Identity, 1707-1837,
New Haven, Yale University Press, 1994, and Captives: Britain,
Empire, and the World, 1600-1850, New York, Anchor, 2002.

3. “East” was never just a geographical category. Indeed, the far-flung
former Hapsburg domains were often associated with the East (Spa-
in’s location notwithstanding), and so too of course was Germany,
both as relict of the Holy Roman Empire and new quasi-imperial
Reich. What was at stake was more a particular claim to constitute
the West than any abstract analysis of the East.

4. This dimension of the eclipse of empire by new national forms was
a central emphasis in the first volume of Immanuel Wallerstein, The
Modern World System, La Jolla, Academic Books, 1974.

5. Patrick Geary, The Myth of Nations: The Medieval Origins of Euro-
pe, Princeton, Princeton University Press, 2002.

6. See Frederick Teggart’s classic, if sometimes tendentious, compari-
son of Rome and China, Westport, CT, Greenwood, 1983.



10.

11.

12.

13.
14.

15.

16.

17.

18.

Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 221

See Michael Schudson, The Good Citizen, New York, Free Press,
1998.

Fred Cooper, “Modernizing Colonialism and the Limits of Empi-
re,” forthcoming in Lessons of Empire, C. Calhoun, F. Cooper, and
K. Moore, eds., New York, New Press, 2005.

Hardt and Negri, Empire, Cambridge, MA, Harvard University
Press, 2001.

Niall Ferguson, Empire: The Rise and Demise of the British World
Order and the Lessons for Global Power, New York, Basic Books,
2003.

Patrick Buchanan, Where the Right Went Wrong, New York, Tho-
mas Dunne Books, 2004.

Among the best, see Chalmers Johnson, Blowback: The Costs and
Consequences of American Empire, New York, Metropolitan
Books, 2000, and The Sorrows of Empire, New Y ork, Metropolitan
Books, 2004.

Hardt and Negri, Empire and Multitude, New York, Penguin, 2004,.
See Calhoun, “The Class Consciousness of Frequent Travelers: To-
ward a Critique of Actually Existing Cosmopolitanism,” South
Atlantic Quarterly, v. 101, n. 4, p. 869-97, 2003.

See discussions in Umut Ozkirimli, ed., Nationalism and its Futu-
res, London, Palgrave Macmillan 2004; Umut Ozkirimli, Contem-
porary Nationalism, London, Palgrave Macmillan 2005; Craig
Calhoun, Nationalism, Minneapolis, University of Minnesota
Press, 1997, and “Is It Time to Be Postnational?” which appears in
Candido Mendes, ed., Hégémonie et Civilisation de la Peur, Rio de
Janeiro, EDUCAM, 2004, based on presentation at an earlier confe-
rence in this series.

On the distinction of soft and hard power see Joseph Nye, Soff Po-
wer, New York, Public Affairs, 2004.

Wallerstein, The Decline of American Power, New York, New
Press, 2003.

“The Analysis of Global Inequality: From National to Cosmopoli-
tan Perspective,” Mary Kaldor, Helmut Anheier, and Marlies Gla-
sius, eds., Global Civil Society 2003, Oxford, Oxford University



222

19.

20.

21.

22.

23.

24.

Craig Calhoun

Press, p. 50. “The Class Consciousness of Frequent Travelers: To-
ward a Critique of Actually Existing Cosmopolitanism,” South
Atlantic Quarterly,v. 101, n. 4, p. 869-97: 45, 2003,.

“The Analysis of Global Inequality: From National to Cosmopoli-
tan Perspective,” Mary Kaldor, Helmut Anheier, and Marlies Glasi-
us, eds., Global Civil Society 2003, Oxford, Oxford University
Press, p. 50.

“The Class Consciousness of Frequent Travelers: Toward a Criti-
que of Actually Existing Cosmopolitanism,” South Atlantic Quar-
terly, v. 101, n. 4, p. 869-97, 2003.

Clifford—Traveling Cultures,” in Lawrence Grossberg, Cary Nel-
son, and Paula Treichler, eds., Cultural Studies, New York, Routled-
ge, 1992-and Brennan, At Home in the World: Cosmopolitanism
Now, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1997, p. 16-7,
both rightly raise the problems posed by using the metaphor of “tra-
vel” to think about migrant labor and displacement, a habit that has
hardly disappeared, rooted perhaps in the situation of intellectuals
but disturbingly inapt for many others.

Pollock, Sheldon, Homi Bhabha, Carol Breckenridge, and Dipesh
Chakrabharty, 2000, “Cosmopolitanisms,” Public Culture, v. 12, n.
3, p. 577-590: 5.

See Samuel Scheffler, Boundaries and Allegiances: Problems of
Justice and Responsibility in Liberal Thought, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 2001, on the notion of “extreme” cosmopolitanism;
and Calhoun, “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary,” Ethnici-
ties, v. 3, n. 4, p. 531-53, for a discussion of different varieties of
cosmopolitanism.

See Jon Okamura’s (“The Illusion of Paradise: Privileging Multi-
culturalism in Hawai’l,” p. 264-84, in D. C. Gladney, ed., Making
Majorities: Constituting the Nation in Japan, Corea, China, Malay-
sia, Fiki, Turkey, and the United States, Stanford: Stanford Univer-
sity Press, 1998) analysis of Hawaii’s myth of a multicultural
paradise. Whatever reality this may reflect, it also enshrines an exis-
ting distribution of power and resources. It not only encourages the
idea that individuals from each cultural group should be treated



25.

26.

27.

28.

29.

Imperialism, Cosmopolitanism and Belonging 223

equally (as against, say, affirmative action). It especially inhibits
self-organization by members of any group traditionally on the lo-
sing end—say native Hawaiians—to alter the terms of the distributive
game. Such organization can only appear as hostile to the idealized
multicultural harmony.

The arguments taken up in this section are made at more length in
Calhoun (“Constitutional Patriotism and the Public Sphere: Inte-
rests, Identity, and Solidarity in the Integration of Europe,”
p- 275-312, in Pablo De Greiff and Ciaran Cronin, eds., Global
Ethics and Transnational Politics. Cambridge, MA, MIT Press, and
“Belonging in the Cosmopolitan Imaginary”).

Held (Democracy and Global Order. Cambridge, Polity, 1995) is
among the most important, and among those most attention to issu-
es of membership in a variety of overlapping associations. For ant-
hologies that sample the debate, see Archibugi, Daniele, eds., 2003,
Debating Cosmopolitics, London, Verso; Daniele Archibugi and
David Held, eds., 1995, Cosmopolitan Democracy, Cambridge, Po-
lity; Archibugi, Daniele, David Held, and Martin Kohler, eds.,
Re-Imagining Political Community, Cambridge, Polity, 1999; Che-
ah, Pheng and Bruce Robbins, eds., 1998, Cosmopolitics: Thinking
and Feeling Beyond the Nation, Minneapolis, University of Minne-
sota Press; Vertovec, Steven and Robin Cohen, eds., 2003, Concei-
ving Cosmopolitanism, Oxford, Oxford University Press.

See Calhoun, “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary” and the
exchange with Brubaker that follows it.

Martha Nussbaum, 1996, For Love of Country, Boston, Beacon,
p. 5.

Scale is of course significant as a continuous variable; to say some-
thing like “at the scale of the nation-state” accordingly masks enor-
mous diversity in the actual scale—territory, population, wealth,
state capacity—of nation-states (never mind the contentious question
of how states are related to nations). Part of what is meant in such
statements is not, I think, precisely scale but corporate organization.
And of course states are not the only such corporations. It is also
possible that what is meant by ‘scale’ is sovereignty, though this is



224

30.

31.

Craig Calhoun

not precisely a scalar concept, though it is arguably much more
quantitatively variable than the usual accounts of its categorical per-
fection suggest (indeed, Stephen Krasner, Sovereignty: Organized
Hypocrisy, Princeton, Princeton University Press, 1999, suggests it
is virtually a myth, if a powerful one). Another categorical distinc-
tion is really a matter of scale: the limits of the organization of social
life through face-to-face arrangements. These limits occasion the
rise of forms of written, printed or electronic communication, new
forms of relationships among strangers, and non-linguistic steering
media.

Will Kymlicka, 2001, Politics in the Vernacular, Oxford, Oxford
University Press, p. 38.

1bid., p. 162.



>

Vers un Nouvel
Universalisme Européen






La recherche du Mal absolu

Jean Baudrillard

Le 11 septembre 2001 a constitué une rupture radicale. Il
est devenu évident avec 1’avénement de la terreur — et de
I’antiterreur généralisée — que toutes les grandes mytholo-
gies du futur, celles du Progres, de la Technoscience et de
I’Histoire, qui avaient constitué jusque-la, vaille que vaille,
I’imaginaire de toute la culture occidentale, puis mondiale,
de la modernité, avaient fait long feu. On a bien vu surgir de
cet effondrement d’innombrables petits récits, religieux,
ethniques, politiques, ou le faux grand récit planétaire de
I’informatique. Mais tout ceci ne suffit pas et la mondialisa-
tion est intenable a long terme sans une ligne de fuite. A dé-
faut de se projeter dans un avenir radieux, il va nous falloir
produire une autre forme de cohésion symbolique — autre
chose que du politique, de I’économique ou des valeurs mo-
rales: un Mythe originel et fondateur. Quelque chose qui
soude la communauté humaine a n’importe quel prix.

A la différence des grands récits qui se fondent dans une
histoire, le mythe, lui, se fonde dans un passé presque intem-
porel... Et méme si, au fil des temps, nous avions cru pou-
voir inventer une autre vision, prospective, historique, une
vision finale des choses, force est de constater aujourd’hui

227



228 Jean Baudrillard

que notre perspective, celle du Bien, s’est inversée, pour de-
venir, selon la logique méme du progres, “progressivement
monstrueuse”. Mais il faut mobiliser la conscience univer-
selle, et, a défaut d’une finalité du Bien désormais introuva-
ble, on va trouver une référence absolue dans le Mal et la
finalit¢ du Mal. Rien de tel qu’un crime originel pour nous
assurer un point de repere définitif, et que I’obsession d’un
Mal irréversible pour souder la communauté des hommes.
Le crime originel a en outre ceci d’avantageux qu’il a déja
eu lieu, le pire a déja eu lieu — nous épargnant ainsi 1’an-
goisse d’une apocalypse future, dont nous avons le pressen-
timent implacable.

Cette érection mythique du Mal absolu, c’est 1’événe-
ment de la Shoah dans sa récente commémoration. Parado-
xalement, cette commémoration hyperbolique est un fait
nouveau par rapport a celle du 50e anniversaire, comme si
I’événement affleurait pour la premiére fois a la conscience
universelle. Mais cette différence sensible est le signe d’au-
tre chose — ce n’est plus I’événement historique ni la passion
du souvenir qui sont en cause. Entre-temps, 1’attentat terro-
riste sur le World Trade Center a ouvert une nouvelle ére, de
terreur diffuse et omniprésente, une mise a nu de toutes nos
défenses symboliques — événement “criminel” total qu’il
faut contre-balancer mythiquement, par cet autre événe-
ment mythique total qu’est la Shoah. C’est ainsi que I’ex-
termination et la Shoah sont en train de changer subtilement
de sens, de passer, sous I’accumulation méme du deuil et
des témoignages, du statut d’événement historique a res-



La recherche du Mal absolu 229

ponsabilité limitée, objective, a un stade irréel de partage
mondial: événement culte, événement fétiche. 11 va falloir
fédérer toutes les consciences dans la méme victimalité:
nous sommes tous des Juifs déportés et massacrés — mais
aussi dans la méme culpabilité: nous sommes tous (virtuel-
lement) responsables, nous sommes tous des SS.

Une sorte de virtualité s’empare de I’événement pour en
faire un mythe universel. Voila le pire: pour devenir mon-
dial, il doit devenir virtuel. La commémoration s’oppose a
la mémoire: elle se fait en temps réel, et du coup 1’¢-
vénement devient de moins en moins réel et historique, de
plus en plus irréel et mythique... Devenant un mythe fonda-
teur, la Shoah s’irréalise. La proposition négationniste re-
flete cet état de choses d’une fagon crapuleuse, et absurde,
puisqu’elle s’en prend, contre toute évidence, a la réalité
historique de la Shoah, alors que le point crucial, c’est le
glissement vers le mythe, vers 1’obsession mythique du Mal
absolu.

Un Mal que se disputent aujourd’hui, dans un méme
mouvement de dénonciation et d’exacerbation collectives,
la lutte antiterroriste contre I’axe du Mal et 1’épidémie de
solidarité qui a suivi le désastre du tsunami — I’acte terroriste
se confondant avec I’irruption maléfique des forces naturel-
les (le tsunami fait littéralement partie de 1’axe du Mal).
Equivalence providentielle (cette “merveilleuse opportuni-
t¢” dont parle Condoleezza Rice) qui permet a I’ordre mon-
dial de coaliser, de gré ou de force, toutes les énergies et de
s’installer sur une forme de consensus et de chantage uni-



230 Jean Baudrillard

versel. Equivalence des formes de la terreur dans la méme
figure emblématique du Mal. Tout se répond secrétement: la
déferlante humanitaire apres le tsunami et la déferlante antiter-
roriste apres le 11 septembre 2001. Méme type de conséquen-
ces, qui font elles-mémes partie intégrante de I’événement du
Mal: I’antiterrorisme parachéve le régne de la terreur — la
mouvance humanitaire fait partie de 1’onde de choc du séis-
me, ajoutant une dimension obscene a la dimension tragi-
que.

Quant a la rédemption spectaculaire de la Shoah —la d¢-
ferlante commémorative fait partie elle aussi des métastases
politiques de I’événement — elle en est le prolongement, un
peu comme la radioactivité succeéde a I’accident nucléaire. I1
y a une sorte d’affinité de tous ces événements entre eux, de
perfusion de I’un a I’autre. Est-ce le terrorisme international
qui prend le profil, imprévisible, irrémédiable, d’une catas-
trophe naturelle — ou le tsunami, et I’accident sous toutes ses
formes, qui est 1’équivalent d’un acte terroriste? La peste
aviaire, la vache folle, la pneumonie atypique, la panne de
New York, la canicule, autant d’événements anormaux, au-
tant de phénomenes “terroristes”. La confusion est d’ail-
leurs exploitée, dans un sens ou dans [’autre, soit que tel
groupe revendique tel accident comme acte terroriste, soit
que les pouvoirs camouflent un attentat en accident.

C’est I’ordre lui-méme qui nous force a cette concep-
tion illimitée du terrorisme, puisque la moindre infraction
est dénoncée comme telle — jusqu’aux convulsions naturel-
les qui sont d’ordre “terroriste”: ce qui n’était qu'un phé-



La recherche du Mal absolu 231

nomene physique est devenu une infraction a [’ordre
mondial. La Nature elle-méme met fin au “contrat naturel”
et se venge d’étre si violemment exploitée, contrdlée, “ter-
rorisée” — son désordre apparait alors comme une réaction
vitale a ’exces de positivité et de controle.

Les dieux seraient-ils devenus terroristes? A 1’occasion
du tsunami, on a pu lire: “Les terroristes qui par désespoir et
fanatisme purificateur révent de changer le monde par sa
destruction préalable peuvent se rassurer: les dieux y ont
pensé avant eux, et sont bien mieux a méme de réussir dans
cette entreprise.” Le Mal est partout, et il faut I’éradiquer.
Tout phénomeéne extréme est de 1’ordre du Mal. C’est 1’alibi
parfait pour I’extension totalitaire du Bien. Si Dieu est res-
ponsable, c’est lui qu’il faut mettre en examen.

La mise en examen de Dieu, voila une noble tache —
pour des tas de raisons: délit d’initié¢ (il en sait beaucoup
trop, qu’il n’a jamais révél¢é), détention illégale de la Vérité,
poussant I’imposture jusqu’a faire croire qu’il n’existait pas
(création d’emplois fictifs), délit de fuite (n’existant pas, il a
quand méme trouvé le moyen de disparaitre). Le mieux se-
rait, si on peut s’en saisir, son incinération et la dispersion de
ses cendres sur le Web.

Que faire alors, en I’absence de Dieu et de toute dimen-
sion providentielle? Tenter de neutraliser tout événement,
tout désordre, tout accident en le soumettant a un régime de
prévention draconienne, en vue d’un monde banalisé, paci-
fié, sans enjeu ni violence — mais alors nous nous retrouvons
dans un univers de terreur préventive. Nouvel équilibre de la



232 Jean Baudrillard

terreur, celui du mal par le mal. Conjuration universelle des
victimes et des bourreaux, conjuration universelle du mal
par le mal: on se retrouve dans une idée du Mal manipulée
par les puissances du Bien (Bush-le-Centaure) a I’ombre du
plus grand commun dénominateur de la terreur. En méme
temps que dans un autre régime d’extermination — mais cet-
te fois, c’est I’extermination des forces du Mal.

Le 11 septembre 2001, le tsunami et la Shoah entrent
dans la méme obsession grandiose d’éradication du Mal — a
quoi se réduit notre idée du Bien — doublée d’une canonisa-
tion de I’idée du Mal dans un crime originel qui nous assure
que nous sommes bien au chaud, tous ensemble, dans un tra-
vail de deuil impossible.

Cette éradication du Mal est de toute facon vouée a
I’échec, puisque c’est de I’hégémonie grandissante des for-
ces du Bien (I’axe antiterroriste, etc.) que résulte une terreur
multipliée: la contre-terreur, cette “terreur blanche” qu’exer-
cent les forces du Bien. Et c’est 1a la racine du Mal absolu:
c’est que notre Mal a nous et ceci est tout a fait nouveau
n’est plus celui qui s’opposait au Bien, c’est celui qui est
produit par I’exces du Bien. C’est notre forme moderne de
tragique que cette inversion diabolique, que tout ce par quoi
nous tentons de conjurer le Mal — y compris toutes les
abréactions vitales a cet exces mortifére de positivité, toutes
les réactions violentes a cette réalité intégrale du Bien —
nous entraine vers une issue pire encore, celle d’ une apo-
calypse du Bien.



. 7 2\ *
La Turquie est européénne
Edgar Morin

L’européanité de la Turquie: repéres historiques

Il y a une considération historique qui me semble capi-
tale au sujet de la Turquie. On oublie dans I’Europe de
1I’Ouest que I’Empire ottoman fut une puissance européenne
des le XIVeme siecle. Sous le régne du Sultan Mourad Ier,
au XIVe siecle, il occupe déja toute une partie des Balkans.
Cette puissance européenne s’est accomplie et développée
apres la prise de Constantinople en 1453. Les Ottomans sont
méme arrivés aux portes de Vienne et I’Empire est resté
européen, jusqu'a son effondrement et la naissance de la
Turquie moderne, au lendemain de la Premicre guerre mon-
diale.

Cet Empire européen va laisser sa marque, notamment a
travers la tolérance religieuse vis-a-vis des populations
chrétiennes et juives. Il n’y avait pas de caracteére propre-
ment racial ou ethnique dans le gouvernement de I’Empire,
puisqu’a Istanbul un grand nombre de ministres et de con-
seillers était d’origine chrétienne et parfois juive. Je pense a

* Propos recueillis par Ali Kazancigil.

233



234 Edgar Morin

cet égard au beau roman d’Ivo Andric, Un Pont sur la Dri-
na, qui narre I’édification de ce pont par la volonté¢ d’un
grand Vizir qui y était né. Devenu un grand dignitaire de
I’Empire, il avait voulu en faire cadeau a la ville de son
enfance. Il y avait parmi les populations une osmose trés
profonde. Une ville comme Sarajevo était le signe d’une co-
existence unique en Europe, entre des gens de nations,
d’ethnies et de religions différentes. En dépit des périodes
de crise et de violence, il y a eu une administration qui s’est
montré supérieure, je crois, a celle des autres grands ensem-
bles (comme I’Empire tsariste ou I’Empire austro-hon-
grois). L’Empire ottoman fut une trés grande puissance
européenne. Il a commencé a se démanteler au moment des
nationalismes, au XIXe¢ siécle. Comme souvent, c’est au
moment ou il a essayé de trouver une formule nouvelle, une
formule confédérative, visant a donner 1’égalité a tous ses
ressortissants, que la crise a précipité sa fin. Cet effondre-
ment n’était pas di principalement a la réforme, mais au fait
que la poussée nationale (grecque, serbe, bulgare, etc.) était
trés forte et I’'impérialisme des nations occidentales avait
déja considérablement ébranlé I’Empire ottoman. Il y a eu
une ultime tentative pour créer une grande citoyenneté otto-
mane, un grand Parlement multinational, au moment de la
Révolution des Jeunes turcs, en 1908.

Cette volonté réformiste des Jeunes turcs a tourné court.
Elle a débouché finalement sur le nationalisme turc. Alors
que I’Empire s’est disloqué, il faut remarquer que les autres
grands Empires en Europe, qui auraient pu se transformer en



La Turquie est européénne 235

confédérations ont également échoué, comme I’ Autriche-
Hongrie qui s’est effondré aprés la Premiére guerre mondia-
le et ’Empire russe qui a éclaté au moment de la réforme,
sous des poussées diverses, du fait d’une crise économique
énorme.

Tout ceci, pour dire qu’aujourd’hui seule I’Union euro-
péenne porte cette nécessité humaine d’arriver a des for-
mules d’union et d’association entre peuples d’origines
nationale et religieuse différentes. L’Europe est 1’hériticre
de toutes les tentatives fédératives qui ont €té faites jusqu'a
présent. Et la place de la Turquie est en Europe, pour des rai-
sons historiques absolument évidentes.

Le sentiment d’une vocation européenne est trés profi-
table pour la Turquie, qui a sa racine européenne forte, a
coté de sa racine asiatique €également forte. Sa vocation eu-
ropéenne la pousse vers la démocratie et vers la liberté, tan-
dis que sa vocation asiatique la pousse, au contraire, vers
des particularismes, voire vers des régressions sociales et
politiques. Mais la Turquie a bénéficié d’autres apports dans
le passé. Ainsi, parmi les artisans de la laicité turque, il y
avait les Donme. 1l s’agissait de Juifs de I’Empire ottoman,
disciples du Messie Sabatay Zvi au XVIII¢ siecle, qui était
du reste un treés grand esprit, méme s’il fut condamné par le
Rabbinat. Comme Sabatay Zvi s’était converti a 1’Islam,
sans doute contraint et forcé, un certain nombre de ses disci-
plines sont devenus musulmans et turcs. Ils ont changé de
nom et vécu avec une double identité, une identité secréte de
disciples de Sabatay Zvi et une identité ostensible, qui était



236 Edgar Morin

celle d’un Turc normal. Mais, a partir du XIXe siecle, ces
Déonmes se laicisent rapidement, ils envoient leurs enfants
étudier en Suisse ou en France. IIs jouent un réle important
dans la modernisation de I’Empire. Ce n’est pas par hasard
que la ville de Salonique, ou il y avait une grande commu-
nauté juive, fut trés importante dans 1’émergence du mouve-
ment des Jeunes turcs, a la fin du XIXeé siecle. Une autre
grande influence fut celle de I’Empire byzantin sur les insti-
tutions ottomanes, notamment en matiére des relations entre
la politique et la religion. Comme dans Byzance, chez les
Ottomans ces relations étaient césaropapistes, 1’ Etat contro-
lant la religion.

La Turquie a introduit la laicité et I’alphabet latin a
I’époque de Kemal Atatiirk, dans les années 1930. La démo-
cratie s’est installée graduellement en Turquie, a partir de
1946. 11 y a encore des restrictions démocratiques qu’il faut
noter, qui sont liées en partie a la question kurde. Mais la
Turquie continue sa démocratisation. Une vieille démocra-
tie comme I’ Angleterre s’est montrée d’une trés grande bru-
talité sur la question irlandaise; il y a la question basque en
Espagne. La France démocratique a pratiqué la torture en
Algérie, malheureusement, et maintenant les Etats-Unis dé-
mocratiques le font en Irak. Il ne s’agit pas d’accidents, de
cas marginaux. La Turquie n’est donc pas le seul cas en
Occident, mais elle doit résoudre ce probleme de terrorisme
d’Etat et de terrorisme de résistance, dans le cadre de 1’Etat
de droit. Elle a d’ailleurs commencé a le faire, a travers les
réformes entreprises en vue des négociations avec 1’Union
européenne, depuis 2001.



La Turquie est européénne 237
Qu’est-ce que ’Europe?

On tend parfois a confondre I’Europe avec ce qu’elle fut
au Moyen-Age. Le grand paradoxe c’est I’Europe chrétien-
ne, car originellement le christianisme n’est pas européen.
C’est une religion du Moyen-Orient, qui s’est répandue
d’abord dans tout I’Empire romain, empire méditerranéen.
Ce n’est qu’a terme que les barbares ont été convertis au
christianisme, dans I’Europe du Nord. Cette identité chréti-
enne n’était pas seulement celle de I’Europe occidentale
mais aussi celle de I’Europe centrale et orientale. En ce qui
concerne 1I’Europe de I’Ouest, 1’identité chrétienne a pro-
gressivement cess¢ d’étre dominante et hégémonique, a
cause du phénomeéne historique trés important et multidi-
mensionnel que fut la Renaissance.

Que signifie la Renaissance? La Renaissance fit que
cette sorte de grand monolithe qu’était la théologie chrétien-
ne s’est fissurée grace a la redécouverte de I’apport grec.
L’ apport grec consiste en 1’idée que ce sont les citoyens qui
décident du sort de la cité, ce qui est une rupture avec 1’idée
religieuse. Athena protege la ville, mais elle n’intervient pas
dans le gouvernement. La pensée humaine et la raison hu-
maine n’ont pas besoin du secours de Dieu et de la théolo-
gie; elles peuvent critiquer la religion. L’humanisme
européen n’a pas seulement une source biblique ou biblico-
chrétienne, c’est-a-dire 1’idée d’un Dieu qui fait ’homme a
son image. Il a aussi une source grecque profonde, selon la-
quelle les étres humains ont des aptitudes pour se gouverner
et se comprendre les uns les autres. Déja le poete Térence



238 Edgar Morin

(190-159 av. J-C.) disait “Je suis homme, et rien de ce qui
est humain ne m’est étranger”. Il y a un humanisme euro-
péen post-chrétien, qui définit 1’Europe contemporaine.
Toute tentative de définir I’Europe uniquement a partir de sa
base chrétienne est une réduction abusive, d’autant plus
qu’au Moyen-Age I’apport du monde arabe a été trés impor-
tant dans les connaissances mathématiques, scientifiques et
philosophiques. On peut aussi dire que 1’apport juif, y com-
pris a travers I’apport de ceux qu’on appelle les marrans,
comme Spinoza ou Montaigne, est trés important, parce
qu’il a introduit le scepticisme. La culture et ’identité
européennes se fondent sur des influences croisées et des
métissages. Pour prendre un exemple historique, dans les
Balkans, lors de la fameuse bataille du Champ des Merles,
au Kossovo, au XIVe¢ siécle, ou les Ottomans ont battu les
Serbes, il y avait des chrétiens dans I’armée ottomane et des
Turcs dans I’armée serbe. La forme d’opposition absolu-
ment tranchée entre les chrétiens et les musulmans, qui nous
est aujourd’hui présentée comme une évidence, n’existait
pas alors.

Tout ceci nous amene a avoir une idée vraiment com-
plexe de I’Europe. Celle-ci n’est pas une notion géographi-
que, stricto sensu, mais une notion civilisationnelle, qui est
partie de 1’Ouest et s’est étendue vers 1’Est. L Europe ne
peut pas étre réduite au christianisme. C’est surtout la libre
pensée qui définit I’Europe. L’Union européenne est née
avec I’idée qu’il fallait que les nations qui la forment soient
démocratiques (2 nouveau I’héritage grec) et sécularisées.



La Turquie est européénne 239

Donc, au point ou nous en sommes, il y a une identité
historique et une identité démocratique qui rend la Turquie
trés proche de I’Europe. Reste la question géographique,
dont j’ai déja parlé ci-dessus. Dans mon livre, Penser
[’Europe, je dis que I’Europe est une notion qui a des fron-
tiéres maritimes tres nettes a 1’Ouest. En revanche, a I’Est
elles sont plus floues. La Russie est évidemment culturelle-
ment européenne, mais elle s’étend jusqu’a Vladivostock,
sur le Pacifique. Des nations du Caucase, a commencer par
la Georgie, sont méditerranéo-européennes. Comme je 1’ai
déja souligné, I’Europe est une notion culturelle. A partir de
la Renaissance en Europe, la théologie médiévale s’éclate,
des Etats nationaux se constituent, le commerce et le capita-
lisme se développent, la science moderne émerge, la philo-
sophie moderne prend son essor. Tous ces phénomenes liés
a la modernité sont allés d’Ouest en Est. Par exemple, le ser-
vage n’a été aboli en Autriche et en Hongrie qu’au XVIIIe
siécle, et en Russie tsariste a la fin du XIX¢ siécle. La mo-
dernité a également commencé a pénétrer I’Empire ottoman
au début du XIXe¢ siecle.

L’Europe face a la Turquie: intégrer ou rejeter?

On a vu que la Turquie est déja en Europe, de par son
histoire et sa volonté de se conformer aux valeurs laiques et
démocratiques européennes, alors que la notion d’Europe
est moins géographique que civilisationnelle. Pourtant, 1’ou-
verture des négociations en vue de 1’adhésion de ce pays,



240 Edgar Morin

qui dureront de longues années, suscite des débats et des op-
positions passionnés.

Il y a sans doute deux facteurs qui expliquent cela. Le
premier est incontestablement une ignorance: le mot turc
évoque plus une étrangeté historique que finalement cette
communauté historique entre les Turcs et les Européens.
Pourquoi? Parce qu’on a appris ’histoire en termes de la ba-
taille de Lépante et de I’arrivée des Turcs aux portes de
Vienne. Notre historiographie a extériorisé la Turquie, alors
qu’elle était européenne, de plein droit, depuis des siécles.
Le deuxiéme facteur est une tentative, dans les partis chrétien-
démocrates de plusieurs pays européens et la droite en Fran-
ce, de méme qu’au Vatican, de sauvegarder et conforter le
mythe de I’identification de I’Europe au christianisme, en
refoulant la Turquie. Il s’agit d’une résistance réactionnaire,
liée sans doute a une conception fausse de I’Europe. Ceux
qui adhérent a cette position veulent ignorer que c’est a par-
tir de la Renaissance que se crée I’Europe et une civilisation
européenne, avec la science et la technique modernes, le ca-
pitalisme, le socialisme, le libéralisme et la démocratie. Le
bouillon de culture européen s’est déclenché a partir de cette
époque, méme si cette histoire a aussi eu une face terrible-
ment violente, a travers d’innombrables guerres. A cet
égard, ce qui est trés intéressant est ce qu’on appelle le Con-
cert européen au XIXe siecle, destiné a empécher qu’une
puissance devienne hégémonique en Europe, toutes les au-
tres s’unissant plus ou moins pour I’en dissuader. Les pays
européens ont toujours refusé I’idée d’une Europe unie par



La Turquie est européénne 241

I’hégémonie et ont lutté contre elle par tous les moyens.
C’est pourquoi Frangois ler s’est alli¢ avec Soliman le Mag-
nifique au XVIe¢ siecle, ce qui fit scandale a I’époque. Cette
alliance franco-turque contre I’Empire des Habsbourg a été
trés importante. Le Concert européen a finalement échoué
pendant la Premicre et surtout la Deuxiéme guerre mondia-
le, ou I’hégémonie nazie a ét¢ détruite de 1’extérieur, grace
aux Etats-Unis et a I’Union soviétique. C’est de 1a qu’est ve-
nue la volonté de construire une Europe commune, qui n’est
pas imposée du haut, mais qui s’édifie par le consensus. Et
cette Europe par le consensus est I’Europe fondamentale, a
travers I’idée de démocratie et 1’idée qu’il y a ce fond de ci-
vilisation, aujourd’hui devenu universel, mais dont I’Eu-
rope a été le foyer. La Turquie a toujours participé a cette
histoire européenne, depuis le XIII¢ siecle, pas seulement en
tant qu’ennemi, mais aussi en tant que partenaire. Elle a été
constamment dans le jeu européen, pour le pire — “I’homme
malade de I’Europe” au XIX¢ et 1’alliée de 1’Allemagne
dans la Premiere guerre mondiale — et pour le meilleur, gra-
ce a sa sécularisation, sa démocratisation, de méme que sa
volonté de s’approprier les valeurs européennes et de s’in-
tégrer dans I’Union européenne.

Au dela du cas turc, il y a un enjeu de portée mondiale.
L’ Administration Bush s’est lancée dans le combat mani-
chéen du monde judéo-chrétien contre le monde islamique,
tandis que Ben Laden et Al-Qaida menent le méme combat
dans I’autre sens. Les extrémistes des deux camps s’affron-
tent dans le combat de I’Empire du Bien contre I’Empire du



242 Edgar Morin

Mal. De son coté, le gouvernement de Sharon, en Israél,
veut donner un caractére religieux a la lutte des Palestiniens
pour leur indépendance nationale. I1 a d’abord détruit I’ Au-
torité palestinienne, en ménageant le Hamas; maintenant il
s’aligne avec les néo-conservateurs américains, dans cette
guerre des civilisations ou des religions. Or, I’Europe qui a
sa part islamique, en Turquie, en Bosnie, en Albanie, de
méme qu’avec les générations d’origine maghrébine et tur-
que qui possédent désormais de plus en plus de la nationalité
des pays d’accueil, devrait s’¢lever contre cette logique de
croisade. Elle doit inclure, et non exclure, ces populations de
confession musulmane et trés majoritairement sécularisées.



L’universalisme et les différences

Alain Touraine

|

Il est commode et conforme a I’histoire d’entrer dans
I’analyse a partir de ce que fut la société occidentale, et
pourquoi ne pas 1’appeler la civilisation occidentale? Si on
va a I’essentiel, on voit qu’elle a deux faces. La premiére, la
plus originale, est d’avoir rompu avec tout esprit “holiste”,
toute préoccupation de la défense d’un systéme, d’un ordre,
d’une communauté. Cette civilisation occidentale a conquis
le monde, a partir d’un niveau de modernisation relative-
ment bas, parce qu’elle a concentré toutes ses ressources
économiques, cognitives, morales, dans les mains d’une éli-
te dirigeante définie par son opposition avec les catégories
dirigées, de telle maniére que se crée une société polarisée,
dont beaucoup plus tard la machine a vapeur fut le symbole.
C’est la distance entre le pole chaud et le pole froid qui crée
une différence de potentiel et par conséquent qui crée de
I’énergie. On peut parler d’une société de classes, mais cette
définition est trop étroite. C’est dans tous les domaines que
le monde occidental a opposé a une élite dirigeante, énergi-
que et puissante, des catégories définies par leur infériorite,
qui ont donc été toutes, a un titre ou a un autre, des figures de

243



244 Alain Touraine

I’infériorité. Le travailleur salarié a été une figure de
I’infériorité, comme 1’a été le colonisé et aussi la femme et
I’enfant. Cette polarisation extréme, qui a donné a 1’¢lite di-
rigeante une capacité d’action semblable a ce qu’ont été les
divisions blindées des armées du XXe siecle, a donc reposé
tout entiere sur des tensions extrémes qui pouvaient a cha-
que instant se transformer en conflits et en luttes ouvertes.
En fait, pendant toute la premiere partie du processus occi-
dental de modernisation, c’est la polarisation qui I’a empor-
té et qui est finalement arrivée a sa forme supréme qui fut la
monarchie absolue, instrument de 1’élite dirigeante mais
aussi créatrice d’un ordre social dominé par I’inégalité, la
hiérarchie et la domination. L histoire du monde occidental
au cours des siécles suivants, du XVIlle au XXe, considérée
sous cette premicere face, est celle du souleévement des caté-
gories dominées: le citoyen se souléve contre le roi, puis le
travailleur contre son maitre, avant que le colonisé se libére
du colonisateur et que les femmes détruisent la domination
masculine.

Avant d’aller plus loin et de savoir comment cette libé-
ration s’est produite, il faut se tourner vers ’autre face de
cette civilisation occidentale. Cette face a été celle de ce
qu'on peut appeler I’individualisme universaliste. Cette
conception morale s’est développée dans le christianisme,
sous des formes différentes dans le monde catholique et
dans le monde protestant, et elle s’est donné une expression
intellectuelle et philosophique classique avec la philosophie
des Lumiceres.



L universalisme et les différences 245

Les relations entre ces deux faces de cette civilisation ne
sont pas faciles a définir et je ne m’y essaierai pas au-
jourd’hui car cette tdche est si complexe qu’elle m’em-
pécherait de répondre aux questions que je souhaite poser
ici. Mais on s’approche d’une réponse en disant que les
soulévements sociaux qui se sont succédés depuis le XVIle
et le XVlIlle siecles sous la forme d’abord de révolutions
citoyennes, puis a partir du XIXe si¢cle du mouvement ou-
vrier et plus tard du mouvement de décolonisation et du fé-
minisme, ont pris chaque fois deux directions a la fois
complémentaires et opposées. Dans la mesure ou I’emprise
du modeéle universaliste a été forte ou méme s’est renforcée,
la société occidentale s’est construite autour de la notion des
droits de chaque individu, droits dont I’extension n’a cessé
d’augmenter en se diversifiant. La lutte des peuples contre
les rois a fait naitre 1’idée des droits de I’homme et du cito-
yen dont la Déclaration d’Indépendance américaine et sur-
tout la Déclaration frangaise des Droits de I’ Homme et du
Citoyen furent les textes fondateurs. Plus tard et a travers
des difficultés qui furent au départ trés grandes s’est formée
I’idée des droits sociaux, c’est-a-dire comme les Anglais
I’ont compris les premiers, l’extension des droits de
I’homme aux droits sociaux, c’est-a-dire 1’association de
I’universalisme des droits de I’homme au caractére spécifi-
que de toute situation de travail. Beaucoup plus récemment
encore s’est formée, au-dela de 1’idée des droits sociaux,
celle des droits culturels, c’est-a-dire du droit de pratiquer
une culture, une langue, une religion, des manieres de vivre,



246 Alain Touraine

etc., et de méme que ce qui est devenu la social-démocratie a
associé I'universalisme des droits de I’homme a la spécifici-
té des droits des travailleurs, de méme le théme des droits
culturels s’est associé étroitement a 1’universalisme des dro-
its de ’homme. D’une étape a 1’autre de cette évolution his-
torique, ces droits de ’homme se sont donc chargés de
réalités concrétes, sociales et culturelles, en méme temps
qu’ils gardaient leur caractére universaliste.

Mais parallélement, ces soulévements et ces luttes de li-
bération suivaient une autre voie, celle qui rompait a chaque
étape avec I'universalisme au profit de la création de nou-
velles communautés. Contre les rois, en méme temps que
s’affirmaient les droits des citoyens, se formaient des na-
tions qui devenaient leur propre fin et qui écartaient tout
universalisme, en particulier quand chacune d’elles se pro-
clamait la seule expression de ’universel. La France fut le
théatre de la succession rapide entre ces deux faces de la ci-
toyenneté et de la nation puisque la Terreur succéda de tres
pres a la Déclaration des Droits de I’Homme et du Citoyen.
Un siécle plus tard, quand se produisit le soulévement du
mouvement ouvrier, ce qu’on vit d’abord et le plus massive-
ment ne fut pas ’affirmation de droits sociaux associés a
I’universalisme des droits de I’homme, mais au contraire la
revendication d’une société de classe, des travailleurs, reje-
tant comme “petit bourgeois” tout appel a I’universalisme.
En fait, c’est cette tendance qui I’emporta pendant long-
temps et en particulier en 1920 quand éclata la Deuxi¢me
Internationale et que la majorité de ses membres se re-



L universalisme et les différences 247

grouperent dans une Troisieme Internationale, dominée des
le départ par la pensée Iéniniste qui fut prolongée par la pen-
sée maoiste et qui exerca une influence qu’on peut juger do-
minante sur le monde presque jusqu’a la fin du XXe siecle.
La méme rupture entre deux tendances opposées s’est
observée dans les mouvements de décolonisation. D’un coté
il s’est formé, malgré les difficultés immenses a surmonter,
des tentatives de démocratie fondées sur la reconnaissance
de nations, de peuples ou de territoires qui avaient été colo-
nisés. C’est a juste titre qu’on parle de I’Inde comme de la
plus grande démocratie du monde, parce qu’elle est
I’exemple le plus massif — mais pas le plus réussi- de cette
extension de la démocratie a ’ensemble d’une culture et
d’une civilisation. Mais de ’autre c6té, les peuples décolo-
nisés rejetérent souvent toute référence a un universalisme
et un individualisme qui leur apparaissaient comme 1’idéo-
logie des colonisateurs et on vit dans de nombreuses régions
de la terre se créer des nationalismes qui évoluérent de plus
en plus vers des idéologies a la fois religieuses et nationales.
On vit aussi se développer des régimes plus ou moins autori-
taires mais qui en appelaient a la démocratie, comme ce fut
le cas de plusieurs pays asiatiques qui prirent comme mode-
le de démocratie le régime de Singapour qui ne peut certai-
nement pas étre appelé démocratique selon les critéres du
monde occidental. Le phénomene le plus important, celui
qui domine en grande partie le monde d’aujourd’hui, est la
naissance ou la renaissance des communautés, au sens ot on



248 Alain Touraine

parle de mouvements ou de régimes communautaristes. Cet
esprit s’est développé surtout 1a ou se sont développés des
conflits ouverts entre des pays occidentaux et des pays en-
core proches de la situation coloniale qu’ils avaient subie.
Aujourd’hui, le monde est placé sous la double menace d’un
communautarisme chrétien qui n’a cessé de se renforcer aux
Etats-Unis et qui a apporté un soutien décisif au Président
Bush, qui appartient lui-méme a ce mouvement communau-
taire. De 1’autre co6té, les nationalismes arabes ont souvent
été débordés par des mouvements anti-impérialistes en
méme temps que religieux. L’Iran de Khomeiny est encore
aujourd’hui la référence la plus forte de ce type de régime.

Ainsi, tout au long de I’histoire moderne, si I’on con-

sidere celle-ci du point de vue de I’histoire occidentale, on a
assisté a un ensemble de phénomenes sociaux liés les uns
aux autres, parfois a travers leurs contradictions, mais qui
forment un ensemble qu’il faut comprendre dans sa globali-
té pour pouvoir analyser clairement chacune de ses parties.
Résumons maintenant ces grandes composantes de 1’his-
toire de la civilisation occidentale:

1) Une polarisation sociale extréme qui entraine des
tensions également extrémes et qui doivent nécessai-
rement conduire a des ruptures.

2) La formation de plus en plus “humaniste” d’un uni-
versalisme qui s’est parfois perdu dans les tentations
de I'utilitarisme, mais qui, au total, au-dela de cet uti-
litarisme et de I’antimodernisme qui lui a répondu, a



L universalisme et les différences 249

maintenu ce qu’on a appelé les droits de ’homme
qui sont a la fois, il faut le répéter, universalistes et
individuels.

3) La rupture des dominations s’est opérée simultané-
ment dans deux directions opposées. La premicre a
été¢ Dextension de ['universalisme des droits de
I’homme au domaine des situations sociales puis cul-
turelles, de telle sorte que I’Homme des Lumiéres,
qui souffrait de son abstraction, est devenu concret et
de plus en plus complet, car la révolte des dominés a
entrainé le rejet de 1’universalisme et de I’indivi-
dualisme. Le nationalisme des régimes Iéninistes et
maoistes, les origines communautaristes et méme un
certain féminisme qu’on peut appeler aussi commu-
nautaire ont acquis une importance trés grande, par-
fois méme dominante, car ces deux tendances
opposées se sont manifestées dans toutes les parties
du monde, quoique de maniere inégale. L’Europe,
peut-étre parce qu’elle a dépensé une grande partie
de ses forces dans des créations scientifiques et artis-
tiques, a développé avec le plus de conviction un uni-
versalisme de plus en plus présent dans tous les
domaines de I’expérience humaine. Mais c’est ainsi
en Europe que s’est développé le communautarisme
le plus agressif, quand le régime nazi, qui s’appelait
Volkisch et qui se donnait comme but principal
I’extermination des juifs, voulut dominer 1’Europe.
Aux Etats-Unis communautarisme et universalisme
ont presque toujours existé cote a cote.



250 Alain Touraine

11

Avant de définir des adversaires auxquels se heurte cet-
te conception des droits de I’homme élargie aux droits soci-
aux et culturels, je dois dire le plus clairement et le plus
fortement possible que je ne congois pas de communication
interculturelle ou de ce qu’on appelle d’un terme trop géné-
ral de multiculturalisme qui ne donne pas une place centrale
a des ¢éléments universalistes de communication sans les-
quels chaque culture est enfermée en elle-méme et ne peut
communiquer avec les autres que par la guerre. Ce qui veut
dire que, comme I’ont montré les socialistes démocratiques
du XXe siecle, il ne faut en aucun cas opposer des droits gé-
néraux universels mais abstraits a des droits plus concrets
mais qui ne concernent qu’une catégorie ou qu’une commu-
nauté particuliere. Ce qui a toujours fait que les églises ou
les communautés religieuses ont pesé le plus souvent dans
un sens défavorable ou méme directement opposé a la dé-
mocratie, ¢’est précisément que les collectivités religieuses,
surtout quand elles se référent a une foi monothéiste, se con-
sidérent comme dépositaires d’un message universel et par
conséquent confondent ’'universalité¢ du message avec leur
propre puissance et leur contrdle de tous les aspects de la so-
ciété. Cette déclaration peut apparaitre a la fois excessive et
un peu archaique. Je rejette de telles accusations, d’autant
plus fortement que je sais d’expérience combien d’individus
et de groupes ont pris des risques et méme sacrifié leur vie et
leur liberté pour défendre celle des autres et la démocratie
au nom de leurs convictions religieuses. L’intérét que je



L universalisme et les différences 251

porte a I’ Amérique latine et en particulier au Chili me rend
trés sensible au fait que dans ce dernier pays, par exemple, la
Vicaria de la Solidaridad a joué¢ un role essentiel dans la dé-
fense des victimes de Pinochet et des gens menacés par lui et
je n’ignore pas que ¢’est le Cardinal Silva qui a été la figure
la plus forte de la résistance au dictateur. Il ne faut donc voir
aucun contenu antireligieux dans ce que je dis. Mais il ne
faut pas non plus confondre une exigence religieuse et une
spiritualité avec une église, un pouvoir et une influence.
C’est la raison pour laquelle, au-dela de toutes les discus-
sions actuelles, particuliérement vives et en France et en
Turquie, le théme de la laicité, me semble, dans son principe
méme, devoir étre absolument maintenu et ne doit pas souf-
frir d’exception. Nous verrons dans un instant que cette
réponse n’est pas suffisante, mais elle est nécessaire, indis-
pensable, et toutes les analyses complémentaires qui doi-
vent étre faites ne peuvent pas porter atteinte a la défense
d’un espace politique, social et culture, qui est I’espace des
droits et non pas celui des devoirs a I’égard d’une collectivi-
té ou celui de la transmission d’un message divin. Le théme
du multiculturalisme a été si souvent employé¢ et est parvenu
pendant un certain temps a s’imposer si fortement a
I’opinion que je dois ici m’en séparer nettement. Sile mot ne
recouvre qu’une critique du pouvoir culturel autant que po-
litique par lequel les colonisateurs se sont imposés aux colo-
nisés ou le centre aux régions dans un pays donné, il n’y a
aucun inconvénient a I’employer; mais si on veut dire que
dans une société donnée ou au niveau de la planéte tout en-



252 Alain Touraine

tiere les cultures doivent se développer indépendamment les
unes des autres, avec la méme dignité, on avance une affir-
mation a la fois fausse et dangereuse. Aucune culture ne
porte en elle-méme les conditions de sa communication
avec les autres. Pour que cette communication existe, il faut
que soient reconnus des ¢léments d’universalité entre ceux
qui communiquent et les objets de leurs échanges ou de
leurs attitudes. Il me semble inutile de revenir ici sur des
thémes qui ont été et qui demeurent au centre de la pensée de
Jirgen Habermas et constituent un renouvellement impor-
tant de la pensée kantienne. Je I’ai dit et je le répéte, les deux
conditions fondamentales & mes yeux de la communication
entre les cultures ou, pour parler plus simplement, de la mo-
dernité, sont: le respect de I’action rationnelle, qui permet
des jugements objectifs sur des situations et des actions et,
d’autre part, comme je 1’ai déja indiqué, la reconnaissance
des droits de I’individu. Il ne peut pas y avoir d’esprit démo-
cratique et moderne si on ne reconnait de droits qu’a des
communautés ou a des catégories particulieres. Autant il est
vrai que les droits sont mis en jeu et doivent étre défendus
dans des situations sociales, culturelles ou politiques
concretes et donc particulieres, autant il ne faut jamais ou-
blier que ces droits sont définis en termes universalistes et
ne peuvent pas I’étre autrement. Prenons 1I’exemple le plus
évident. Nous souhaitons que soit reconnu le droit de cha-
cun a vivre selon sa foi ou ses croyances religieuses. Par
conséquent, ceux qui appartiennent a une religion ou qui s’y
réferent doivent pouvoir pratiquer les rites que leur impose



L universalisme et les différences 253

leur religion et vivre ’ensemble de leur vie religieuse dans
des conditions de liberté et de bonne organisation, sans la-
quelle il n’existe pas de véritable respect des croyances et
des opinions. Mais la liberté religieuse n’a pas de sens si elle
n’est pas la liberté de chaque individu de choisir sa religion,
de I’exercer ou de ne pas I’exercer, de la garder ou de la
changer pour une autre ou pour une absence de croyance et
de pratique religieuse. Il n’y a pas de droit a la vie religieuse
qui soit seulement le droit d’existence d’une collectivité re-
ligieuse. Ce droit est tout a fait important mais il perd son
sens ou plutot il acquiert un sens opposé s’il ne s’inscrit pas
a I’intérieur d’une conception dont 1’élément central est le
respect du droit de chacun d’appartenir ou de ne pas appar-
tenir a une collectivité religieuse. Ce qui est dit ici
s’applique évidemment a tous les domaines de ce que I’on
appelle la vie culturelle. Par exemple, autant il est essentiel
de permettre la transmission et la protection des héritages
culturels, en particulier de ceux qui définissent I’identité
d’un groupe ethnique, national ou religieux, autant tout indi-
vidu doit étre défini en dehors de son appartenance a une
collectivité, de quelque type que soit celle-ci et doit avoir
une liberté compléete d’adhérer a une tradition ou de la refu-
ser, de I’interpréter de maniére orthodoxe ou au contraire
d’une maniére assez nouvelle pour ne pas étre reconnue par
les autorités qui parlent au nom de cette collectivité.

Ce point central étant posé, la défense des droits cultu-
rels et par conséquent la défense de la pluralité des cultures
se heurtent a deux obstacles opposés. Comme j’ai déja évo-
qué a plusieurs reprises le communautarisme, ¢’est-a-dire la



254 Alain Touraine

subordination des droits individuels a des droits collectifs et
par conséquent aux devoirs qu’a chaque individu a 1’égard
de cette collectivité, il faut maintenant mettre 1’accent da-
vantage sur une attitude tout a fait opposée mais qui menace
tout autant ses droits culturels, et puisque, en Turquie com-
me en France, le probléme de la laicité a depuis longtemps
une importance centrale, je veux dire, en me référant a la
France et en attendant avec intérét que d’autres s’expriment
sur ces themes dans le cas de la réalité turque, que tous ceux
qui ont identifié la rationalité et les droits de I’homme a
I’organisation de I’Etat francais, a sa conception imperson-
nelle de I’enseignement, a la référence a une nation comme
¢tant le porteur privilégié de I'universalisme, commettent
une faute grave et méme trahissent les principes de la philo-
sophie des Lumicres au nom desquels ils parlent. Leur pen-
sée et leur action est plus proche en réalité de celle des
despotes éclairés dont le despotisme était plus visible que
les Lumiéres qu’ils prétendaient répandre sur leur peuple.
On connait I’histoire de la longue lutte en France entre
I’Eglise catholique et les Républicains pour le contrdle de
I’éducation et pour 1’ensemble du gouvernement du pays.
On peut aujourd’hui considérer que les Républicains ont eu
raison contre leurs adversaires catholiques dans des situa-
tions aussi graves que I’affaire Dreyfus, mais ces références
a I’histoire de France ne peuvent pas justifier qu’on identifie
les Lumiéres et par conséquent I’ensemble des droits indivi-
duels avec I’organisation de la République francaise qui est
toujours soumise a des objectifs ou a des représentations
particulieres et qui n’a aucune raison d’étre considérée com-
me supérieure a toutes les autres. La période récente a mon-
tré a la fois 'importance de ce républicanisme, qui a



L universalisme et les différences 255

beaucoup progress¢ au cours des vingt dernicéres années, et
aussi peut-étre son affaibissement relatif, a mesure que se
développe une conscience plus réaliste des probléemes de
I’Islam en France et que, parallé¢lement, on comprend la né-
cessité de réintroduire les faits religieux et la connaissance
des croyances religieuses dans la formation des esprits et
dans I’ensemble de I’opinion publique. J’ai toujours marqué
mon opposition a ce “laicisme” et au “républicanisme” dont
il s’inspire. Mais je dois ajouter aussitot, pour répondre
d’avance a ceux qui tiennent a condamner une proposition
de loi que j’ai approuvée dans son principe, comme tous les
autres membres de la Commission chargée de réfléchir a ces
problémes, que la critique du laicisme et I’opposition au
communautarisme doivent aller de pair, sont si complémen-
taires qu’on ne peut pas choisir [’une contre 1’autre. De sorte
que les jugements que nous sommes amenés a porter sont de
nature politique, se référent & une conjoncture historique
plutét que d’étre simplement ’affirmation d’un principe
aussi général que I’universalité des droits. Pour des raisons
qui ne nous concernent pas ici, la population frangaise et ses
représentants, dans leur trés grande majorité, ont jugé qu’il
fallait donner la priorité & un coup d’arrét indiquant aux
communautaristes, en particulier islamistes, la volonté¢ des
Francgais de s’opposer a toute attaque contre la laicité et en
particulier contre la mixité. Mais, dans le cadre de ma réfle-
xion d’aujourd’hui, j’admets parfaitement qu’on ait accordé
dans son esprit une priorité opposée a celle qui a été choisie
par le gouvernement et par la Commission qui a préparé sa
décision. Il est parfaitement acceptable de dire que le plus
urgent, dans un pays comme la France ou les religions sont
considérées avec suspicion, est de permettre aux lycéennes



256 Alain Touraine

et collégiennes voilées de garder une référence visible a leur
appartenance religieuse, si elles le désirent. Ceux qui pensent
ainsi veulent en général marquer avant tout leur opposition a
un laicisme qui leur semble dangereux et appauvrissant.
Néanmoins, je maintiens, avec la trés grande majorité de la
population frangaise, que dans le monde ou nous vivons, tel
qu’il évolue aussi bien dans le monde occidental qu’ailleurs,
le plus urgent est de s’opposer a toutes les formes de com-
munautarisme. Comment ne pas évoquer ici la situation
analogue qui s’est présentée a la fin du XIXe et au début du
XXe siecle quand beaucoup de dirigeants politiques et
d’intellectuels ont eu a faire un choix analogue: fallait-il
donner la priorité¢ a 1’expression politique de la lutte des
classes ou fallait-il la renforcer a une politique démocrati-
que d’¢largissement des droits sociaux? Placé devant un tel
choix, je me serais placé sans hésiter du coté de ceux qu’on a
appelés les social-démocrates et je me serais tenu éloigné du
grand mouvement léniniste et maoiste qui devait dominer
pendant longtemps une large partie du monde. De la méme
maniere aujourd’hui, la priorité, me semble-t-il, doit étre ac-
cordée au refus des communautarismes et par conséquent a
I’affirmation du caractére universel des droits de chaque in-
dividu.

Je peux maintenant me référer plus directement a la si-
tuation présente. Nous assistons depuis plusieurs années a la
montée rapide des communautarismes extrémes, surtout de
ceux qui croient a la nécessité d’user de la force et de la
guerre contre ce qui les menace. Je crois prioritaire la ruptu-
re avec ces positions, de quelque coté qu’elles viennent,
étant donné qu’elles ont fait des progres considérables, aussi
bien dans le monde occidental que dans des pensées et des



L universalisme et les différences 257

groupes qui combattent 1’Occident. En d’autres termes, il
est indispensable de maintenir la combinaison nécessaire du
respect des cultures et du respect des droits universalistes de
chaque individu. Cette combinaison est difficile; elle s’est
heurtée non seulement a de grandes résistances mais a des
interdictions et a des persécutions. L’importance exception-
nelle de la Turquie pour les Européens vient, a mes yeux, du
fait que la Turquie, plus que tout autre pays, et non sans con-
flits internes graves, a réussi a combiner la laicité héritée du
kémalisme et des croyances religieuses qui ont trouvé de
puissantes expressions politiques en méme temps qu’elles
devenaient de plus en plus visibles sur la scéne publique. A
I’instant présent, ¢’est I’attitude des Européens et tout parti-
culierement des Frangais qui retient ’attention. A juste titre,
puisque le laicisme a la frangaise n’est pas plus favorable
qu’un communautarisme autoritaire a la combinaison du
respect des cultures et du respect qui doit étre prioritaire, des
droits de chaque individu. L’Europe, jusqu’ici, n’est pas in-
tervenue sur la scéne immense des relations entre le monde
islamique et le monde occidental. Ses regles de fonctionne-
ment, fixées d’abord par le Traité de Rome puis par celui de
Maastricht, interdisaient aux institutions européennes
d’¢élaborer une politique mondiale et de prendre des initiati-
ves capables de transformer les rapports de force au niveau
mondial. Si le projet actuel de Constitution — quels que soi-
ent ses qualités et ses défauts- est adopté et si, plus tard, mais
le plus vite possible, la Turquie devient un des membres im-
portants de I’Union Européenne, il sera possible d’¢élaborer
et d’appliquer une conception des relations entre cultures,
dans le respect de 'universalisme des droits individuels, qui



258 Alain Touraine

permettra enfin de faire reculer les idées et les initiatives qui
ne croient qu’a la guerre sainte, a la croisade. Il est rare
qu’une décision politique précise mette en jeu aussi claire-
ment des principes fondamentaux. C’est le cas du débat qui
s’est ouvert sur I’entrée de la Turquie dans 1’Union Euro-
péenne. Si cette entrée est refusée, il est trés peu probable
que puisse progresser cette combinaison de respect des
communautés particuliéres et d’affirmation constante des
droits de caractere universel dont je ne cesse de dire le ca-
ractere indispensable. Cette tentative d’action commune en-
tre la Turquie et les pays membres de I’Union Européenne,
et en particulier ceux qui ont affirmé le plus clairement leur
conviction démocratique en méme temps que leur volonté
de respecter la pluralité des cultures est la seule maniére
dont nous puissions aujourd’hui éviter ce qui a été nommé
“le choc des civilisations” et qui entralnerait une extension
rapide des guerres de religion.

Mais tout sociologue doit ajouter que 1’obstacle princi-
pal, au moins en ce début de processus d’entrée de la Tur-
quie dans I’Union Européenne, vient d’une partie notable de
I’opinion frangaise. On ne peut pas dire que cette opinion
soit mue par la défense du christianisme contre I’islam, pu-
isque la France a refusé I’inscription, dans le projet actuel de
Constitution européenne des sources chrétiennes de la ci-
vilisation européenne moderne. La raison principale de
I’opposition de I’opinion frangaise vient de la volonté prio-
ritaire de défendre 1’Etat, considéré comme le seul garant de
I’universalisme et par conséquent d’une laicité qui se con-
coit elle-méme négativement, ¢’est-a-dire comme une sépa-



L universalisme et les différences 259

ration des églises et de I’Etat, malgré le texte méme de la loi
sur la séparation votée en 1905 et qui, déja, prenait une posi-
tion de principe favorable a la reconnaissance des croyances
religieuses et se contentait de dire que 1’Etat ne devait pas fi-
nancer les organisations religieuses. Une forte majorité des
Frangais considére comme prioritaire la défense de 1’Etat,
du secteur public et surtout des services publics, qui lui ap-
parait comme la garantie principale de défense des intéréts
des catégories qui ont le moins de capacité de se défendre.
La campagne sur le projet de texte constitutionnel qui sera
soumis le 29 mai au referendum en France montre une mon-
tée importante des non, au moins dans cette phase initiale de
la campagne et ce non traduit beaucoup moins une hostilité
a I’égard d’une Europe mal percue ou d’un texte constitu-
tionnel inconnu de la quasi-totalité des votants; en revanche
I’opinion, excitée par des leaders politiques et syndicaux qui
sont avant tout les défenseurs du secteur public ou ils se
trouvent placés eux-mémes en général, veut manifester par
son attitude de refus sa défiance a 1’égard d’une évolution
générale de I’Europe vers un libéralisme qui retire a des ca-
tégories importantes de la population les protections que
leur assurait leur participation au secteur public. En princi-
pe, le probléme de I’entrée de la Turquie dans I’Union Euro-
péenne ne doit pas étre posé ni exercer d’influence au cours
de cette campagne. Il n’est pas certain qu’il en soit ainsi pu-
isqu’une partie de la droite a trouvé ce terrain pour attaquer
le Président de la République qui a pris une attitude favora-
ble a cette entrée de la Turquie. Mais il existe certainement



260 Alain Touraine

une continuité entre la défiance a 1’égard d’un affaiblisse-
ment du secteur public et la défense étroite du laicisme que
j’ai appelé républicaniste et qui est avant tout porté par
I’idée confuse mais forte d’une exception frangaise,
c’est-a-dire en fait de la prétention ou de la conviction que
I’étatisme francais est la seule garantie de la défense des va-
leurs universelles contre le déchainement des forces du mar-
ché qui ne tiennent aucun compte de la justice sociale ou de
la lutte nécessaire contre les inégalités croissantes. C’est
pourquoi les débats frangais autour du théme de la laicité ont
la plus grande importance, une importance égale aux débats
qui agitent depuis tant d’années la société turque sur les mé-
mes themes.

Il serait arbitraire d’isoler la situation francaise de celle
des autres pays européens. Mais il est utile, si on se place du
point de vue de la France, de souligner a quel point
I’hostilité¢ de beaucoup a I’égard de la Turquie s’inscrit a
I’intérieur d’une résistance beaucoup plus globale a la péné-
tration de nouvelles formes de relation et d’organisation
économiques qui menacent, non pas la France ou les Fran-
cais mais avant tout les catégories qui regoivent la protec-
tion de I’Etat et méme parfois de petits priviléges, tout en
connaissant de mauvaises conditions dues a 1’inadaptation
de I’Etat aux formes de la vie économique. Ne confondons
pas le souci de la justice et de 1’égalité avec le maintien d’un
certain étatisme dont les conséquences économiques sont
défavorables et qui n’a pas entrainé de progres dans la lutte
contre 1’inégalité. Cette bréve parenthése n’est ouverte ici



L universalisme et les différences 261

que pour souligner a quel point I’ouverture de la France sur
le monde est indispensable pour la France elle-méme. Notre
campagne en faveur de I’entrée de la Turquie en Europe
n’aurait pour nous, en particulier Frangais, qu’une puissan-
ce bien limitée si nous ne la considérions pas comme un mo-
yen pour faire évoluer une France qui semble toujours,
méme dix ans apres Maastricht, étre tentée de quitter la hau-
te mer pour s’enfermer dans des ports gardés par des fonc-
tionnaires de I’Etat. Le laicisme frangais et I’esprit
républicain en général ne seraient pas si dangereux s’ils
n’étaient pas la manifestation de ce refus d’ouverture qui a
déja entrainé tant de conséquences négatives, en particulier
dans la conception de I’enseignement ou des soins médi-
caux ou du traitement des pathologies sociales.

Le but de cette réflexion n’était pas de justifier la cons-
cience que j’ai de la nécessité d’une entrée de la Turquie en
Europe. D’autres diront beaucoup mieux ce que cette entrée
peut apporter a une Europe qui a besoin de se renforcer et
aussi et surtout d’aller au-dela d’une redistribution des
avantages entre les pays les plus riches et les moins riches
du continent. L’idée européenne telle qu’elle se développe a
les avantages d’une coopérative d’aide mutuelle qui vise a
homogénéiser I’Europe et par conséquent a la fois a en sup-
primer les zones principales de pauvreté et a faciliter
I’extension des marchés. Cette Europe-la doit étre appuyée,
car il n’existe aucune solution en dehors d’elle. Mais une
Europe repliée sur elle-méme et sur ses provinces perdrait,
perd déja la conscience des problémes du monde, ce qui est



262 Alain Touraine

nuisible pour elle aussi bien matériellement qu’intellec-
tuellement, aussi bien philosophiquement que politique-
ment. C’est pourquoi je me suis efforcé ici d’établir une
continuité aussi compléte que possible entre 1’analyse socio-
logique générale des problémes, des rapports entre I’unité
de la modernité et la pluralité des modes de modernisation,
entre I’'universalisme de la raison et les droits individuels et
la diversité des situations sociales et culturelles dans les-
quelles ces droits doivent étre exercés, et a partir de 1a une
prise de position sur les problémes beaucoup plus concrets
mais peu clairs en eux-mémes qui ont ét€ soulevés dans les
débats récents. Prenons garde cependant de ne pas mélanger
la question de la Turquie et de son entrée dans I’Europe avec
la vague actuelle des ratifications par les divers pays du
traité¢ constitutionnel qui donnera une nouvelle force a
I’Europe. Mais ce qui est inacceptable politiquement ne doit
pas nous empécher de remonter intellectuellement a des
problémes plus généraux et la logique de 1’analyse veut
qu’on place au centre de 1’analyse aujourd’hui la conception
frangaise des rapports entre 1’Etat et la société qui fait du
premier le seul détenteur de I’universalisme et de la seconde
un ensemble d’intéréts particuliers livrés a I’anarchie et a la
violence. Il ne faut certainement pas exagérer la spécificité
de la France tout au long de ces débats, car les pratiques sont
moins différentes entre les pays européens que ne le laisse
supposer les discours qu’ils tiennent. Mais il est impossible
de ne pas attaquer de front la conception qu’une partie im-
portante de la France a d’elle-méme, qui la tire vers



L universalisme et les différences 263

I’arriére, qui la freine dans ses résultats, qui la rend de plus
en plus incapable de se penser elle-méme. Ce qui ne doit
évidemment pas empécher de reconnaitre les nombreux do-
maines dans lesquels la France a jou¢ un réle moteur en Eu-
rope, aussi bien dans la construction de celle-ci que dans ses
résultats économiques ou sa vie culturelle. Mais ceux qui se
soucient de cette hésitation dangereuse de la France entre ce
qu’il y a de meilleur et ce qu’il y a de pire en elle doivent se
rendre compte que la rencontre avec la Turquie et 1’accueil
que I’Europe doit faire a celle-ci sont de puissants moyens
dont un pays comme la France a besoin pour remporter des
victoires sur elle-méme.



Identifier I’Europe: est-ce
Altériser la Turquie?

Niliifer Géle®

Montée dans un taxi a la gare de Marseille, je remarquai
trés vite une petite amulette bleue “contre le mauvais ceil”,
suspendue au rétroviseur avant de la voiture. Cette amulette
ressemblait plus a sa version turque, que 1’on retrouve dans
tous les taxis d’Istanbul, qu’a la traduction maghrébine de
ce méme usage contre le “mauvais ceil”. Sur ce, j’engageai
la conversation avec le chauffeur de taxi qui, effectivement,
n’¢tait pas maghrébin mais arménien. Il avait acheté I’amu-
lette en question en Grece. A son tour, il m’interrogea sur
mon “léger accent”. Je lui répondis que j’étais turque. Le si-
lence s’installa entre nous, silence que je tentai de rompre en
lui demandant son avis sur la candidature de la Turquie a
I’Union européenne. Nous étions au milieu du mois de no-
vembre 2004, mois durant lequel le débat sur ’adhésion tur-
que était des plus vifs en France. Sa réponse fut aussi bréve
que catégorique. Il était contre cette adhésion, estimant
qu’un pays musulman n’avait pas sa place en Europe méme
s’il n’éprouvait aucun sentiment hostile a 1’égard des immi-

* Publi¢ dans la revue Confluences Méditerranée, “Turquie, la 28¢me étoile?”, n. 52, hi-
ver 2004-2005.

264



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 265

grés. Je tentai a nouveau ma chance en soulignant la dimen-
sion pacificatrice du projet européen, entre chrétiens et
musulmans, entre arméniens et turcs. Loin d’étre convain-
cu, il m’assura au contraire que “toutes les guerres étaient
des guerres de religion”. Etant arrivés a destination, notre
conversation s’arréta l1a. Celle-ci, pourtant, me restait en
mémoire, autant par les arguments échangés que par une
forme d’examen de conscience. Je n’étais pas insensible au
fait qu’un arménien originaire de 1’est de la Turquie avait
choisi la Grece pour acheter son porte bonheur. Le devoir de
mémoire que les turcs ont a faire a I’égard des arméniens ne
se fait pas seulement au nom des grands principes. Il se rap-
pelle souvent, comme cela m’est arrivé maintes fois, au tra-
vers d'un objet, d’un lieu, d’un échange personnel. Ce devoir
n’est pas désincarné, lointain, “formalisé” par les discours
politiques, mais a la fois concret et personnel au hasard des
expériences de la vie. Je ne pus m’empécher de penser
qu’au-dela des différences de religion, une culture commu-
ne nous rapprochait, nous permettait d’éprouver une fami-
liarité¢ de genre que les membres d’une méme religion ne
partageaient pas forcément. La croyance suivant laquelle on
pouvait se protéger contre le mauvais ceil en était un exem-
ple parmi tant d’autres. A cette superstition, on pouvait
ajouter aussi des golts alimentaires communs, un méme
sens de I’hospitalité. Dans des aires culturelles comme la
Méditerranée ou 1’Orient, on retrouve du commun, de la
connivence en dépit des différences religieuses. La culture
et la religion ne se superposent pas toujours. C’est peut-&tre
justement cette difficulté a séparer, a distancier la culture de
la religion qui, @ nouveau aujourd’hui, est devenu un enjeu
majeur de I’humanité, et de I’Europe en particulier.



266 Niliifer Gole

L’attrait qu’éprouvent les anthropologues et les socio-
logues pour les conversations avec les chauffeurs de taxis
vient sans doute du fait que celles-ci révelent I’interface en-
tre le personnel et le public. La conversation se déroule dans
un transport privé, dans le lieu clos du taxi, mais entre deux
personnes qui sont étrangeres 1’une a I’autre. C’est une ren-
contre fortuite, produit de I’anonymat urbain, mais aussi une
forme de rencontre “privatisée”, protégée de 1’écoute publi-
que. Dans un taxi, nous entrons en circulation non seule-
ment dans la ville, mais aussi avec les informations, les
rumeurs, les opinions. Car I’opinion du chauffeur de taxi
peut acquérir aussi un statut représentatif de 1’opinion dite
publique.

Les propos du chauffeur de taxi marseillais, bien que
personnels et marqués par la mémoire arménienne, font éga-
lement résonance avec une grande partie de I’opinion publi-
que francaise. La correspondance entre 1’opinion d’une
personne et I’opinion publique est un phénomene complexe.
La position sociale, la mémoire subjective, mais encore
I’acces a I’information, au débat public des personnes jou-
ent un role décisif dans la formation des opinions. Chacune
d’elles fait son entrée dans 1’opinion publique par une porte
personnelle, une histoire singuli¢re, pour donner forme a ce
que I’on peut considérer comme un trait manifeste et collec-
tif de I’opinion publique.

Toutefois on ne peut en rester a cette correspondance
entre opinion personnelle et opinion publique. Toute opi-
nion ne constitue pas une opinion publique. Si I’on se réfere



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 267

aux penseurs du XVIIéme siccle, I’opinion n’est que la sim-
ple expression du «sens commun”, des us et des mceurs pré-
valant dans la société, des jugements sans fondements, voire
des préjugés. Il y a donc bien une tension entre cette premie-
re définition de 1’opinion et celle qui lui succéde ensuite,
¢laborant la notion d’opinion publique. Habermas, dans sa
réflexion sur la généalogie du concept d’opinion publique,
montre comment celle-ci évolue en relation avec 1’usage de
la raison et contre les préjugés des opinions. En France,
I’opposition a longtemps été trés nette entre opinion et véri-
té, jugement et raison, opinion et critique. C’est avec les
physiocrates que la notion de “public éclairé” fait son appa-
rition, celui-ci se constituant a travers la discussion critique
dans la sphére publique.’ C’est donc & partir du XVIIIéme
siecle qu’opinion publique et usage de la raison critique
commencent a converger. Mais ces deux notions ne sont pas
toujours pensées comme un couple indissociable. Pour Rous-
seau, par exemple, “la volonté générale” est plus fondée sur
le consensus des coeurs que sur celui des arguments: en
¢vitant les “discussions épineuses”, la société s’en trouve
mieux gouvernée grace a des lois qui correspondent a la
simplicité des us et des opinions.” Or, dans la définition ha-
bermassienne de la sphére publique comme idéal-type de la
démocratie, le débat public est le lieu ou les préjugés et les
opinions font I’objet d’une communication critique et dis-
cursive. L opinion transformée par 1’usage de la raison n’est
plus une simple opinion, dans le sens d’une simple inclinai-
son, mais une réflexion privée sur les affaires publiques et
leur discussion en public.



268 Niliifer Gole

Or, aujourd’hui, I’interprétation plus populiste de la no-
tion d’opinion publique laisse dans I’ombre la notion de pu-
blic éclairé, lui trouvant des connotations trop élitistes. On
assiste ainsi a une sorte de sacralisation de 1’opinion publi-
que comme nouvelle figure positive de la collectivité. Au
sujet de la candidature turque, par exemple, c’est a ’appui
des sondages que 1’on dit constater, en termes de pourcenta-
ge, I’hostilité déclarée de la majorité des francais.” L’opi-
nion publique devient ainsi une donnée indiscutable, qui ne
peut étre soumise au débat critique.

Le débat sur la Turquie illustre une nouvelle étape dans
la construction européenne, montrant que celle-ci n’est plus
le domaine réservé des décideurs politiques ou des eurocra-
tes de Bruxelles, mais qu’il appartient aussi au peuple de se
prononcer, soit a travers les sondages, soit par referendum,
consultation qui entre ainsi dans le jeu politique. On retrou-
ve en quelque sorte, appliquée au projet européen, 1’idée de
souveraineté populaire tout comme le principe de la vérité
de I’Etat nation moderne. Le cheminement politique qui
conduit a juger nécessaire de consulter le “peuple”, donc
d’organiser un referendum sur la constitution européenne et
sur I’ouverture des négociations avec la Turquie, en est un
exemple. La souveraineté populaire, et son corollaire qu’est
I’opinion publique, ont tendance a devenir une persona col-
lective incontournable sur les aspirations démocratiques du
projet européen. Mais il conviendrait alors de s’interroger
sur la nature de cette aspiration démocratique.

La célébration du role que joue I’opinion publique dans
la démocratie ne date pas d’aujourd’hui et ne concerne pas



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 269

le seul débat sur la Turquie. Mais, comme le montre Pierre
Rosanvallon, I’opinion publique change de registre dans les
sociétés démocratiques contemporaines. D ‘une démarche
politique d’opposition, de la voix spontanée de la société ci-
vile, elle évolue vers une démarche de type identitaire.* Ce
qui est en jeu, c’est une nouvelle consécration de 1’opinion
politique: la reconnaissance sociale et la popularité des son-
dages correspondent en effet a la volonté de rompre avec
I’abstraction démocratique et de restituer une voix et un vi-
sage au peuple. Ainsi, la formule du genre “les Francais
pensent que” en est une mise en scene, “il y est presque tou-
jours question d’une société comprise comme une person-
ne”.’> En cherchant a cerner et définir le moral, les humeurs,
les attentes ou les exigences du peuple, on assiste d une cer-
taine maniére, selon Pierre Rosanvallon, au retour a la vieil-
le théorie de la psychologie des peuples du XIXéme siecle.
Et quand I’opinion publique, indispensable a la vie de la dé-
mocratie, devient la consécration d’une nouvelle figure de
“peuple-opinion”, il y a la une tentative de dérive vers “une
démocratie essentialiste”: une telle personnification de la
collectivité “fait dériver 1’identité d’un double mouvement
d’occultation des divisions intérieures a la société et d’exa-
cerbation des différences avec ce qui lui est extérieur ou
étranger”.®. Le spectre permanent d’un ennemi intérieur ou
extérieur, la dénonciation de ce qui peut menacer I’identité
du peuple, encouragent a leur tour, comme le fait encore re-
marquer Rosanvallon, la montée des politiques populistes,
en I’occurrence la montée du Front national en France.”



270 Niliifer Gole

Le débat public sur la compatibilité entre la Turquie et
le projet européen, entamé depuis deux ans et qui n’a cessé
de devenir un sujet de plus en plus central dans la vie politi-
que intérieure frangaise, appelle une réflexion sur la nature
de ce débat et ses dimensions identitaires. C’est, en effet, les
discussions sur la candidature turque qui ont montré combi-
en ¢était difficile la relation entre identité et altérité: 1’éven-
tuelle présence de la Turquie au sein de I’Union européenne
a provoqué un débat sur ce qu’est ou doit étre 1’identité de
I’Europe, tout au moins dans sa version francgaise.

Le débat sur la Turquie est devenu un débat identitaire
ou les partisans du “non” cherchent a identifier soit par les
frontiéres géographiques, la religion, la question des armé-
niens, des femmes et des meeurs culturelles, la différence ou
I’altérité entre deux mondes. Il a dessiné un répertoire de
thémes qui contribue davantage a renforcer la distance qui
sépare la Turquie de I’Europe que I’inverse: les fronticres
géographiques (I’Iran, 1’Irak), mais aussi culturelles, le
spectre islamiste, la taille de la population, des themes qui,
tous, renforcent la réticence et I’imaginaire de la peur. On
assiste a une dynamique de mise a distance de la Turquie,
que je nommerais volontiers par ce néologisme, la volonté
d’ “altériser” la Turquie. Aux vieux clichés, qui signent une
altérité “classique”, vient se surajouter un nouveau répertoi-
re d’arguments qui pese sur I’imaginaire collectif. Le débat
sur la Turquie a invité a la verbalisation de sentiments et de
préjugés qui relévent d’une mémoire historique sédimentée.
Les opinions qui sont considérées comme allant de soi,



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 271

comme naturelles, une doxa en quelque sorte, sont comme
un sédiment historique, une opinion “primordiale” ou un
préjugé qui n’a presque pas changé dans sa structure
psycho-sociologique.® C’est sur ce fond de mémoire histori-
que sédimentée et sur sa structure psycho-sociologique que
s’est greffé le nouveau répertoire des arguments.

Le débat est pris aujourd’hui dans la spirale d’une pro-
duction de I’altérité turque, allant jusqu’a emprunter les
couleurs de la menace, d’un ennemi de I’Europe. (un des ar-
guments consiste a dire que ce sont les ennemis de I’Europe,
I’ Angleterre ou les Etats-Unis, qui ne souhaitent I’adhésion
de la Turquie a I’'U.E que pour affaiblir celle-ci). Cela ne
veut pas dire qu’une critique digne de ce nom soit absente.
Certains hommes politiques ou intellectuels, de toutes ten-
dances confondues, font certes appel a un débat plus raison-
né sur les arguments en faveur de la candidature turque pour
dépasser précisément les fixations identitaires et civilisa-
tionnelles. Mais ces voix sont minoritaires. Dans I’ensemble,
le débat est plutdt monocorde (mais pluri-thematique) qui
n’a d’autre résultat qu’une mobilisation des sentiments et
une pléthore d’arguments négatifs dont le résultat est la for-
mation d’une opinion publique réticente, voire hostile a
I’idée d’une entrée de la Turquie en Europe, ce que viennent
de souligner les sondages a la veille du sommet européen du
17 décembre.

La Turquie au sein de 1I’Europe constitue un cas pour le
projet Européen et il est tout a fait crucial qu’a I’occasion de
la candidature de ce pays un débat soit ouvert, peut étre le



272 Niliifer Gole

premier du genre, sur la définition de 1I’Europe. Mais
I’éventualité d’un rapprochement de la Turquie avec I’Eu-
rope semble toucher quelque chose de plus cache, implicite,
émotionnel, voire irrationnel dans la définition identitaire
des francgais. On peut €¢galement penser que 1’on a tout sim-
plement besoin dans nos démocraties dépassionnées d’une
altérité, d’un autre pour conjurer le déficit identitaire et mo-
biliser les énergies collectives. Le fait que la Turquie soit
devenue le lieu névralgique d’une différence, d’une altérité
capable de rappeler un héritage commun, une assise ho-
mogene, peut paraitre normal, voire souhaitable aux yeux de
certains. Mais nul ne peut ignorer que le débat sur la Turquie
met a I’épreuve I’Europe dans son rapport a I’altérité, dans
sa capacité a construire la démocratie et la paix. Les deux
sont liées car c’est dans et par la constitution de 1’espace pu-
blic que les démocraties européennes pensent le rapport a
I’autre, a I’étranger, ’immigration, mais aussi a toutes les
formes de différences subies ou revendiquées. Il y a un lien
fondamental entre 1’espace public et le rapport a 1’altérité,;
un débat identitaire joue sur les sentiments, les peurs et rend
difficile a penser ce rapport dans des termes inclusifs et dé-
mocratiques.

L’*“altérisation” de la Turquie intervient au moment ou
ce pays se rapproche de I’Europe et montre sa détermination
politique a s’engager dans un processus de transformation
sociale conforme a la perspective européenne démocrati-
que.” Autrement dit, le débat commence au moment méme
ou la Turquie devient une candidate éligible, comme I’a



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 273

confirmé le rapport de la commission européenne, et donc
se positionne comme interlocuteur, partenaire possible de
I’Europe. La Turquie montre en son sein les signes de dé-
passement de 1’altérité, du retard, de la fixation identitaire
d’ordre étatique, nationale ou religieuse.

Les réformes législatives destinées a harmoniser le
systéme juridique turc avec les critéres de Copenhague ont
¢été le fruit d’une mobilisation sociale (seferberlik en turc),
et non des réformes sur papier, réformes “cosmétiques”
comme les turco-sceptiques ont préféré les présenter. Ces
transformations ne peuvent étre réduites a des lois votées
par le Parlement sans que la société turque ait ét¢ mobili-
sée.Elles sont le fruit d’'une mobilisation des associations ci-
viles, du mouvements des droits de ’homme, du milicu des
affaires, des intellectuels, mais également de la détermi-
nation de la classe politique, et surtout du gouvernement.
Faire passer au Parlement, par exemple, la loi sur I’abolition
de la peine de mort pendant qu’Abdullah Ocalan, le leader
du mouvement PKK était en prison, n’aurait pas été possible
sans un débat public virulent sur la question kurde. Une telle
avancée n’a été possible que par une critique du nationalis-
me assimilateur. Toujours dans le méme sens, la pénali-
sation des crimes d’honneur, défendue par les associations
féministes turques, a été soutenue par la perspective euro-
péenne qui a contribué a la démocratisation approfondie de
la société turque et a servi d’idéal consensuel. Le projet eu-
ropéen est devenu un projet interne et partagé.

Il ne s’agit pas de présenter la Turquie comme un pays
dépourvu de problémes, mais de montrer comment fonc-



274 Niliifer Gole

tionne la perspective européenne pour les dépasser. Dans ce
sens, I’européanité est une attitude qui n’est autre que la ca-
pacité d’une société a étre critique sur elle-méme, a détecter
ses propres problémes, a les nommer, en faire une affaire
publique pour proposer des solutions législatives dans un
cadre d’Etat de droit. C’est dans ce sens-la qu’on voit
’européanité ceuvrer en Turquie. A 1’age de la globali-
sation, le projet d’Europe encadre 1’agir social qui risque de
disparaitre entre le néo-libéralisme et I’ultra-conservatisme.

Ne pas reconnaitre 1’européanité¢ de la Turquie, I’al-
tériser, I’orientaliser, 1’islamiser, voire la barbariser, revient
a définir I’Europe comme une identité et non comme un pro-
jet. La candidature turque n’a été possible que par un renon-
cement a la pureté¢ d’une identité définie soit en termes
nationalistes soit en termes religieux. D’autre part, la pré-
sence de la Turquie en Europe questionne et trouble 1’équation
tacite entre identité européenne et héritage judéo-chrétien.
Elle exige une redéfinition du projet européen par une sépa-
ration du culturel et du religieux et par un dépassement des
fixations identitaires. C’est parce qu’elle dérange que cette
équation déclenche tant de passions identitaires.

Si ’on définit ’européanité comme un projet et non
comme une identité donnée, on met 1’accent sur le processus
et sur la capacité démocratique a faire continuellement face
a la question de Dlaltérité. Il s’agit d’un dépassement de
I’identité¢ entre I’Islam et 1’Occident, entre la Turquie et
I’Europe. Ainsi, la question arménienne doit trouver sa pla-
ce dans ce processus de “démantélement” identitaire. Et



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 275

ceci exige un travail critique sur I’opinion publique turque,
sur les préjugés, convictions enfouies, sédimentation histo-
rique, bref, nécessite un travail intellectuel et la construction
d’un public éclairé.

Pour revenir a la question initiale sur le rapport entre
opinion publique et public éclairé, j’aimerais évoquer le
contraste entre les notions, nécessairement imbriquées,
d’opinion publique et de secret — une forme dérivée de
’opposition entre intérieur et extérieur.'’ Par définition,
chaque secret délimite un domaine extérieur a I’opinion pu-
blique; une fois institutionnalisé, tout espace public repro-
duit de nouveaux espaces secrets afin de pouvoir continuer a
faire de la politique. Celle-ci exige 1’existence de lieux de
débats, secrets, que les intellectuels comme les groupes
d’intéréts animent. Ces lieux constituent une étape préalable
et indispensable au débat public. I1 s’agit donc de question-
ner les tabous, les préjugés, et de procéder a certaines réfor-
mes dans des cercles restreints — si on espere avoir quelque
chance de les réaliser. Le projet européen ne peut avancer et
répondre au défi identitaire que s’il restaure les limites de
I’opinion publique par le préalable de discussions éclairées.

Notes

1. J. Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere,
Cambridge, MIT Press, 1992 (1962), p. 95.

2. J. Habermas, op. cit. p. 98.

3. Selon un sondage publi¢ dans le journal Le Figaro, a la veille du
sommet européen des 16 et 17 décembre, 67% des francais se sont
prononcés contre 1’adhésion de la Turquie en Europe. 39% d’entre



276

e R A

10.

Niliifer Gole

eux expliquaient ce refus par le fait que “les droits de I’homme n’y
étaient toujours pas respectés” et 34% parce qu’il avait trop “de dif-
férences religieuses et culturelles”. Le Figaro, le lundi 13 décembre
2004.

Pierre Rosanvallon, Le peuple introuvable, Histoire de la représen-
tation déemocratique en France, Paris, ed. Gallimard, 1998. p. 341-3.

1bid., p. 344.

1bid., p. 345.

1bid.

J. Habermas, op. cit. p. 245.

Pour le développement de cet argument, cf. Nilufer Gole “la Tur-
quie: le désir d’Europe qui dérange”, in Lettre aux turco-sceptiques,
Paris, ed. De I’acte du sud, 2004.

Reinhart Koselleck, L’Expérience de [’histoire, Paris, Galli-
mard-Seuil, 1997, p. 188.



Y

Oecuménicité et Matrices
Culturelles






Une matrice multiculturelle
face a ’hégémonie:
I’amphithéatre latino-islamique
Candido Mendes

Domination et survie de la différence

Le dédoublement des questions concernant 1’acces de la
Turquie a I’Union Européenne nous pose deux problémes
suggérés par I’émergence inaugurale d’un acteur hégémoni-
que, au sein de notre temps, tel que soulevé par le 11 sep-
tembre. Jusqu’ou I’Amérique Bushienne se voit-elle, par la
croisade de tous bords contre la menace terroriste, porteuse
des valeurs d’Occident mais déja transformés les universels
en simulacres? C’est ce qui se décele dans la mise en mar-
che, urbi et orbi, d’un concept de libert¢”, d’““état de droit”
ou, surtout, de “démocratie”. Nous faisons face au change-
ment radical, au niveau des reconnaissances, ou des subjec-
tivités, qu’implique tout exercice pléthorique du pouvoir.
Toute extension d’un contenu de 1’ordre se dissout en sa
stricte réverbération dans un tel enjeu. Ou se rangerait donc
I’avenir du multiculturalisme face a cette nouvelle teneur
d’empire qui ne fait que débuter? Il en serait question, enco-
re, de dépasser les vieilles matrices de la simple domination

279



280 Candido Mendes

de jadis, face aux étrennes du nouveau millénaire. Quel role
revient a la romanitas classique pour garder les remparts de
la différence, aux prises avec le nivellement hégémonique?
On reconnaitrait, dans la plus large portée d’un méme
profil d’histoire, la convergence entre I’Empire Romain, et
I’expression de I’univers islamique, achevé dans la domina-
tion Ottomane. L’un et 1’autre témoigneraient d’une vision
semblable de I’exercice du pouvoir devenu intransitif: la po-
testas ne se reconnaitrait que dans I’auto-contenance, pas
devant ’ennemi, mais face au “non-autre”. Les “confins”
permettraient la chimie des réductions de ’altérité: ils lais-
seraient poindre le barbare, tant qu’il serait, par osmose,
transformé a 1’image et selon 1’identité fonciére du pouvoir
central. La Romanitas — en termes de progres de la rationali-
té objective vis-a-vis du pouvoir limite — passait au traite-
ment du vaincu, de proie en esclave — reconnu méme dans la
polis, par le truquage ontologique de la nature de la person-
ne assujettie — res, dorénavant. Le barbare profiterait égale-
ment, désormais d’un sursis de reconnaissance par le travail
de la mimese: c’est ce que permettrait la production du con-
cept de /imen, échangé contre la raideur du /imes. Une zone
floue succéderait aux murailles ou. a la netteté des frontie-
res, permettant cette assimilation graduelle par un travail
d’acceptation ou cet écarté — tout a fait différent de
I’étranger — en rendant finalement son ame aux vainqueurs
donnerait lieu aux renforcement identitaires, au ralenti.
C’est de par 1a que s’averent les raccourcis qui font les
bonds de I’histoire, et de ses raccourcis, portés a la consci-
ence collective comme les temps forts de sa mouvance.



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 281

L’Empire Ottoman, en achevant la tradition de 1’Islam
face aux tolérances accrues envers les infidéles, assura la
plateforme objective des acceptations multiculturelles. La
coexistence avec les vaincus, reconnaissant la parenté des
religions du livre accordée a la fois, aux chrétiens ou aux
juifs, assura leur permanence dans le tissu social, ainsi que
des degrés d’acces a I'universel de la reconnaissance par la
Sublime Porte. Les Janizars feraient la preuve de combien
I’abduction de chrétiens pour I’éducation au service militai-
re du Sultan et sa défense inébranlable pousseraient la mi-
mese romaine a la transformation radicale. Ces vrais otages
d’une identité-limite ainsi imposée assureraient la rangon de
la coexistence multiple du monde Ottoman, a jamais.

Devant le traitement inauguré par la Romanitas envers
les “confins”, se dresserait une oikumene, ou la conduite par
laquelle — dans sa subjectivité pléthorique — un empire se
voit dans son contexte. Il le fait par une tréve, ou un échange
sacrificiel, que se termine par un accueil réel de la différen-
ce. En effet, le multiculturalisme régnerait dans la citoyen-
neté romaine finalement accordée urbi et orbi en maturité
d’Empire, ou par les gages de la réduction a outrance, tel le
transformisme janizar ou par la présence obligatoire de
non-islamites au cérémonial e aux taches visibles de la por-
te. La projection de I’hétéronomie au sein méme du geste
impérial par excellence, marquerait cette progression acqui-
se par les politiques d’admission de la différence dans ses
supports sociaux, tel que manifestés par 1’expression multi-
culturelle que les sultans porterait aux marches de la moder-
nité.



282 Candido Mendes
Coexistences et réverbérations

L’histoire d’apres le 11 septembre nous laissa face a
toute une nouvelle menace a I’emprise subjective d’empire,
tant 1’hégémonie devanga la trajectoire des dominations,
comme I’a connu le XX siecle, et déja éclatée, par la chute
du Mur de Berlin.

Il ne s’agit plus de coexistence-limite, a longue échéan-
ce, ni d’'un minimalisme du lien de subordination, mais du
rayonnement d’un ordre impérial d’une autre frappe: celle
d’un monde plié au modele du centre, par sa réverbération.

Elle n’attend plus I’osmose, mais s’assure, d’immédiat,
un scénario mondial pré-établi, selon le droit a la guerre
préemptive. Les ennemis sont alors définis, a priori aussi
bien les immédiats que les potentiels, par la non adoption du
modele de I’ordre plénicre, sans donner aux rogue-states le
vieux statut de barbares. Le Salon Ovale les soumet aux ris-
ques de I’intervention instantanée.

Nous ne sommes qu’au début d’une nouvelle étape his-
torique ou se dissout la fatalité entrevue, depuis toujours, de
la ruine des vieux empires, rongés par leurs prévisibles con-
tradictions internes, amenant aux dialectiques connues, a la
Toynbee des minorités créatrices, passées aux Etats univer-
sels et a la décadence des minorités simplement dominantes.

L’hégémonie ne se fait pas seulement de la disproporti-
on inimaginable de I’appareil militaire d’aujourd’hui, mais,
en toute nouveauté, de I’expropriation des mondes inté-
rieurs par le virtuel; par le nouveau régne de I’artéfact con-
duisant a la dictature subliminale du simulacre, débutant par



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 283

I’imposition urbi et orbi de la démocratie-réverbére. Nous
n’avons aucun précédent a ces jeux extrémes de pouvoir qui
se munissent de la contrefagcon de la subjectivité collective;
de ’emprise finale de la civilisation sur les cultures. En ef-
fet, et jusqu’ou le grand malaise d’une identité, foncicre-
ment atteinte en dehors des espaces occidentaux, ne
perca-t-elle pas sous I’exponentiel final du terrorisme et de
la catastrophe comme rhétorique hallucinante, celle qu’en-
veloppa la chute des tours a Manhattan?

L’universel a I’épreuve du simulacre

Le multiculturalisme, devient, a longue échéance, la ci-
ble confuse mais non moins certaine de ces temps histori-
ques rendus a I’empreinte finale des contrdles permis par I’
“amanualité” technologique, de la nature comme de la so-
ciété. La réification ne fait que s’accroitre, sur le dit proces-
sus civilisateur. Elle dépasse et apprivoise la rationalité,
comme le monde de I’hégémonie et de la conclamation a la
facticité — au subjectif comme a 1’objectif — des acteurs de
I’histoire contemporains, en bannissant la différence en son
sein. Et, donc, le domaine ou la culture méme se faisait
I’aventure de I’homme, dans sa mémoire, sa vision du mon-
de, son style de vie.

Ce qui est le plus significatif dans I’avénement de
I’hégémonie américaine, ce n’est pas le vrai plébiscite, qui
renforca la présidence Bush dans la croisade et le fonda-
mentalisme civilisateur, promis parmi les ruines encore
fumantes du WTC. Ce qui s’averra en plus fut la généralisa-



284 Candido Mendes

tion de I’idée de la “nation élue” en hégémonie pour en faire
prévaloir ses valeurs urbi et orbi. L absorption d’un tel es-
prit se fait aujourd’hui par les meilleurs cadres de la moyen-
ne de la citoyenneté américaine, qui proposerait le projet de
la loi Advance le lendemain du deuxiéme mandat de Bush.
Ses auteurs sont le principal adversaire du Président au Parti
Républicain, Mc Cain et I’ancien candidat a la vice-
présidence Démocrate avec Gore, Jerry Lieberman. Il s’agit
de ne plus admettre une quiescence des Etats-Unis avec un
monde “non démocratique”, en pronant, en toute logique
hégémonique, non seulement une intervention internationa-
le continuelle pour les droits de ’homme, mais pour la mise
en ceuvre, tous azimuts, de la Déclaration de I’Indépendance
Américaine. Un universel des valeurs en simulacre s’im-
pose aux valeurs universelles des différences, au niveau
plus ¢élevé d’une véritable subversion de ce propre de I’hom-
me, d’ou se fait la production de I’histoire, comme avenance
de la liberté, et ‘catharsis’ effective du vécu de chacun.

Préemption et identité historique

De suite, la question se pose, face a la nouvelle portée
de I’hégémonie, du devenir préemptif de tout ordre interna-
tional. Que deviennent les balances du vieil ordre de la do-
mination? Par ou commence I’enjeu des barriéres qui
s’enlisent, face a cette nouvelle omniprésence du regne des
simulacres et son appareil? Devant I’enjeu du dernier écran
de forces et des mouvances du monde d’aprés le 11 septem-



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 285

bre, comment trouver les forces d’équilibre global, pour en
assurer les leviers d’altérité? Par ou, et apres les contre-
points des simples dominations d’antan, peuvent s’orga-
niser les alliances naturelles, de portée effective a parer
I’enlévement généralis¢ des supports méme ou nait
I’aventure du sens en votre temps? Ce serait, de toute fagon,
devant les articulations plus larges permises au scénario in-
ternational que pourrait se dessiner 1’action émergente, a la
carrure de ’hégémonie.

Ou ne le reconnaitre pas aux profils faciles de la géo-
graphie, aux cartes continentales, aux ethnies mais aux vrais
renvois matriciels ou se fit I’identité contemporaine, et les
manieres de se rassembler ou de s’écarter dans cette coulée
du temps éditée en histoire forte. Le découpage des frontie-
res ou des bordures continentales disent moins a 1’allure his-
torique requise que le moulage ou se rencontrent les empires
dans cette mémoire de modernité, a confronter le change-
ment qualitatif de domination, qu’implique 1’hégémonie
des Etats-Unis Bushiens. L’envergure de cette réponse arri-
ve aux plus larges dénominateurs supra continentaux, de
méme qu’il se remet aux cadres de cette histoire qui résiste a
son dépassement. Dans le rassemblage que réclame,
d’instinct, I’Union Européenne, la Turquie y est, dans cet
amphithéatre méditerranéen, de la tradition du pluralisme
culturel assumé par la “Romanité” et la Porte. Et c’est ce de-
uxieme Occident, au-dela de la fracture Atlantique qui re-
vient en une Europe-Byzance devant le monde saxon en
hégémonie.



286 Candido Mendes

Une Union Européen comme vrai protagoniste

Devant le deuxiéme mandat de Bush, Habermas inter-
roge I’Union Européenne si elle veut, sous sa responsabilité
historique, se rendre aux logistiques agrandies de 1’hégé-
monie et sa gestion, ou si elle répondra au défi d’une “re-
construction de 1’Occident, en condition d’autonomie
relative”. Il lui faudrait dans ce cas s’assurer les structures
communicatives d’une opinion publique mondiale capable
de garantir les “dispositions culturelles pour permettre des
réponses au niveau moral dans tout ce méme monde”. Il ne
s’agit plus donc de retourner au vieil équilibre des balances
du pouvoir, mais assurer une différence de qualité entre les
deux acteurs globaux du post 11 septembre. Cet acteur, en
grand, répondrait au premier accueil de la viabilité turque, a
I’enceinte de 1’Union Européenne, comme 1I’Europe-By-
zance telle que 1’envisage le rapport Hallstein, de 1987, en
reconnaissant “1’¢lan d’intégration d’une Turquie en réno-
vation radicale européenne”.

Strauss Kahn, quinze ans apr¢s, insisterait sur le moula-
ge en avance réclamé par le nouveau scénario historique, en
déballage, au grand complet, pour contrecarrer 1’hégémo-
nie. Elle déborderait le terroir continental au bénéfice du
théatre méditerranéen, joignant le Maghreb a la Turquie.
Une constellation d’histoire donnerait donc tout son poids a
cette véritable “vieille Europe” raillée par Donald Rums-
feld, au rapetissage suranné. Cependant, pour faire face a la
logique profonde des appartenances identitaires, le nouveau
parterre ne pourrait que se ressentir du manque du “fait ac-



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 287

compli” d’Ankara a Bruxelles, ou du mariage du “grand
Turc a la République de Venise” au souvenir de Sylvie Gou-
lard. Cet acteur majeur et encore en veilleuse se voit néan-
moins déja encerclé, a contre-mouvement, par I’hégémonie.
Elle est d¢ja aux contreforts orientaux de I’Europe en grand.
Elle noue le tissage des appareils du Salon Ovale avec
Ankara, a bout de devenir son alliée, dans la portée des nou-
veaux blocs, si bien esquissés pour le deuxiéme mandat
Bushien. L’Europe des 25 et les alliés de Washington dans
la bande Orientale estompent la fougue des peres fonda-
teurs. Nous pouvons considérer comme révolus “l’age d’or”
de Maastricht et de 1’établissement de la zone euro. De
méme, une Turquie décidément pro-Etats-Unis finirait dans
la dépendance des simples arpentages géopolitiques. Sur-
tout, disparaitrait une Union Européenne comme acteur dif-
férent, ainsi que le signale Habermas, en porteur de
I’hétéronomie culturelle, dans 1’entente sociale qui lui est
demandée, a son contenu citoyen transnational, sa capacité
de faire face, sur cette visée, au terrorisme, aux droits de
I’homme, a la liberté plurielle.

Une déterminante qui se veut une solidarité civique dé-
passera en Europe-Byzance les gestions d’Etat pour la mise
en marche directe des conditions de justice ou de droit a
I’alternative dans le systéme international, au risque de
I’hégémonie. C’est ce qui permettrait un élargissement de
toute portée, prét aux empictements contre 1’univers unipo-
laire, en état de véritable nécessité de survie, ou 1’a priori
d’un Etat de Droit nait, et assure, par I’hétéronomie de
I’ordre mondial, la possibilité de survie de la différence.



288 Candido Mendes

L’UE ¢largie découle de cette exigence d’un ramassage
de ces identités en dehors du corpus géographique immédiat
pour se réclamer d’une répartition encore isochronique
d’histoire. Elle renvoi a la Turquie comme au Maghreb dans
cette répartition de la Méditerranée, a la construction latine
d’Occident, a la rencontre de cette potentialité d’un nouveau
protagonisme, ou I’autre acteur s’accélére, se fonde déja par
saméme prospective. Cette Europe-Byzance se fait des soli-
darités mises en acte contre une plateforme globale en con-
fiscation des conditions méme de 1’étre; de sa proposition
comme subjectivité, plus qu’amoindrie, rendue a son simu-
lacre.

La méditerranée et I’oikumene latino-islamique

L’Union Européenne se dresse a cette carrure élargie
comme un protagonisme agonal, a la tenaille du risque de la
préemption. Elle réclame les axes traversant la Méditerra-
née pour trouver 1’otkumene que tient, devant la croisade
fondamentaliste. Nous n’avons qu’a nous rendre compte du
regroupement matriciel, ou la latinité, hériticre de la Roma-
nitas et le monde Ottoman, en fini d’empire d’Islam, se ren-
contrent, se choquent mais jamais s’écartent, tel que rendus
au jeu foncier a jamais, des “réciprocités de perspective”.

Ce sera cet amphithéatre historique par excellence qui
deviendrait le panneau identitaire de fond a ce millénaire et
demi d’échanges, d’acculturations, et, surtout, de reprises
d’isochronies, dont se nourrit I’histoire forte. Ce décor mou-
lale vis-a-vis qui permit des mémoires, a I’affiit de moderni-



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 289

té. L’Islam, par la récupération de 1’Antiquité classique,
assura a I’Occident I’arcane de redécouvertes qui le poussa
a la Renaissance.

Ce fut dans cet éclat cumulatif, que I’apparition de la
souveraineté; arrachée au Sacré Empire doubla les Etats Na-
tionaux en croissance de nouveaux Empires, presque immé-
diats. Ils étalaient la conquéte des “terres de personne” qui
permettaient, par le cycle des grandes navigations, la décou-
verte de continents entiers. Mais, en plein décalage de la Ro-
manitas classique et du souci de la Porte, il s’agirait, a
nouveau, d’une relation avec le ‘non-autre’, que joignait le
colonialisme et I’apostolat missionnaire, en pleine mégarde
des identités préalables des espaces assujettis. Ce fut, en
Occident, la Latinité qui devint fondatrice de 1’exploit, par
les caravelles portugaises, espagnoles, francaises. La pre-
miere emprise s’en prenait a un vide a conquérir, en butin di-
rect et christianisation, et se ménagea, effectivement, en
colonisation ouverte, dont seulement se déprendrait une
vraie hétéronomie culturelle qu” a partir du XIX® siécle. En
toute opposition a la vieille Romanitas disparaissaient les
“confins” dans ce monde divisé entre les puissances ibéri-
ques, au meilleur compas, par les méridiens, grace a la bulle
Intercetera, d’Alexandre VI. L univers Ottoman se voyait
dans un espace historique soudain mis en miniature par la
conquéte latine de I’océan, a son prime abord. Elle se dépar-
tait de I’oikumene de la mer classique du consortium lati-
no/islamique dans son empreinte, en réponses opposées
dans ses deux extrémes. Mais méme lorsque, réduit a la cari-



290 Candido Mendes

cature d’un essor latin, en contre de sa matrice, par la gageu-
re de la quatriéme croisade, I’exploit répété de la prise de
Jérusalem se garderait pour une fertilisation historique a
mi-temps.

Au versant atlantique, I’Iberia d’avant la reconquéte es-
pagnole, se moula a I’empreinte Almoravide et a la force de
Cordoue et de Grenade, comme une “Magna Arabia”, dans
la méme portée d’oikumene que permettrait de nous référer
a une “Magna Graecia” en Sicile, par cette culture de batis-
seurs au premier chef.

Latinité en contre histoire et Europe en sus d’Empire

Au contraire, dans le paroxysme de déeuropéisation que
portaient les croisades, a I’autre bout de la carte méditerra-
néenne, I’Empire Latin, en ses 60 ans, au tout début du XIII°
siecle, s’accrocha a Constantinople, dans la plus inavouable
des expériences de saccages et de prises de butin, pour le
compte de la libération de la cité¢ du Saint Sépulcre. Cet af-
flux d’Occident a dominance de nobles Francs, Lombards
ou Bourguignons transforma le sacre de I’Empereur Bau-
douin, a Hagia Sophia, en 1203, en une véritable révulsion
du propre de I’oikumene de cette poussée historique. Ni la
prise en biais de la capitale de ’Empire Romain d’Orient se
soutenait, n’importe quelle recta ratio de conquéte, ni elle
pourrait maintenir, a n’importe quel niveau, la transcendan-
ce d’un exploit, érigé en mandat de la papauté, et de la cité
de Dieu. En tant que “fait d’empire” — le seul d’une latinité
ex-limen, en dehors de ses fonts — dans ce profil devient



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 291

d’histoire, la quatriéme croisade renie toute appropriation
intérieure, requise par une oikumene. Elle départait de tout
concours a I’effort pour instaurer une Jérusalem en chrétien-
té, a se mener comme un achévement transcendant. Il exige-
rait, en effet, une suite a cette véritable emprise de I’absolu,
comme fondation de souveraineté.

La conquéte de la ville sainte menait au retour de la
prouesse en Europe, comme celui des compagnons de la pri-
se de la cité de Dieu sur terre, en contrepoint avec cette cité
de Dieu dont le pape restait le vicaire. Le Sacré Empire ne
pouvait plus tenir la voite de cette itinérance investie d’une
justification transcendantale et vécue, désormais, comme
“instance de royaume”.

Les chevaliers ne pourraient revoir leur fief qu’agrandi
par leurs exploits, en tant qu’acteurs en partage dans cet
Empire qui s’estompait devant le protagonisme aux portes
de Jérusalem. Les échecs successifs n’ébranlerent plus la
perception fondatrice. La premicre conquéte restait comme
inaugurale, et octroyait une appartenance a tous les cons-
crits a I’appel débordant. La viabilité de conquéte effective
de Jérusalem demédiatisait tout appartenance abstraite
d’empire, par un exercice en partage concret et territorial du
pouvoir, et vidait ce que la Rome papale gardait comme su-
zeraineté effective des ames. La caricature portée a I’exces
par I’errance d’Alexis IV, de Baudouin, du Marquis Bonifa-
ce soutenu par les bateaux du Doge Dandolo ne s’accrocha
pas; resta comme un temps historique au revers. Mais le
biais de Constantinople désacralisait les gages de transfert



292 Candido Mendes

symbolique, ou était jouée tout la poussée d’une chrétienté
en armes, pour le déchainement a corps perdu de la prise de
Jérusalem. Le Sacré Empire ne supporterait pas le réaména-
gement de cet exploit terrestre devenu transcendant, porteur
d’une nouvelle subjectivité, comme exercice pléthorique du
pouvoir, devenait souveraineté aussi intransitive que repar-
tie, entre les Etats-Nations qui sortiraient des débris du vieil
ordre.

Constantinople-Istanbul — la meta “oikumeéne”

D’autre part, et aprés le cercle de Vienne au XVII° sié-
cle, I’Empire Ottoman restait en sursis de toute autre rémis-
sion identitaire, contrairement a sa derniére contrepartie
occidentale. Le moment canonique lui était arrivé lors de la
prise de Constantinople en 1453 par Mahomet I1, et sa pous-
sée ultérieure, non seulement fit renaitre la capitale déja
comme une troisiéme Rome, mais assura la permanence jus-
qu’a au XX° siécle, par sa Romanitas fonciére, essor d’un
multiculturalisme qui permettrait, en retard, le réveil des na-
tions balkaniques. La saisie de la métropole du Bosphore as-
surait une oikumene excentrique a I’idée de 1’Europe et
poussa les Janizars jusqu’au Danube, encore a la veille du
siécle des Lumicres. Beaucoup plus que comme un conti-
nent, I’Europe reste, donc, au coeur de 1’histoire forte et s’y
reconnait, en tant que cette série de renvois d’empires aux
multicultures manifestes, et ou le monde Ottoman faisait
face 4 un Occident de plus en plus fertilisé par les Etats Na-
tionaux, comme nouveaux porteurs orgiastiques du pouvoir



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 293

en souveraineté. L’axe Ottoman prolongerait I’occidental
dans une méme instance et poussée identitaire, qui fonderait
le pays des Croates, des Magyars et des Bulgares, en se ter-
minant encore en isochronie, par la Turquie d’ Atatiirk.

En contre, et comme rejet de cette portée d’oikumene se
dégagerait a la fois, les efforts des grecs orthodoxes, en
s’accrochant au fantome de Byzance la deuxiéme Rome, se
prenant sur I’Europe Ottomane et visant au regroupement de
leur diaspora du dernier millénaire, de la Thrace orientale a
I’Anatolie, et se I’arrachant au dit “Grand Malade de
I’Europe”, par les entreprises avortées de Ypsilanti ou Veni-
z¢€los en 1821 et 1919. C’est dans ce cycle-1a et comme der-
nier fruit de la méme matrice historique, que la Turquie
d’ Atatiirk répondit au défi, de faire face a la vague civilisa-
trice du début du XX° siécle, parallélement a la fondation a
la onziéme heure de I’Etat-Nation de la Renaissance. Elle
échappait a la menace d’expropriation totale, presque ache-
vée en Iran, dont le premier Shah était contemporain
d’ Atatiirk.

La Turquie et les isochronies d’Islam

En légitime et authentique réduction d’Empire, I’Etat
National s’ouvrait a tout I’essor de cette subjectivité réfon-
datrice, poussée par la pédagogie de Kemal, épargnant toute
la mise en cause du fond religieux. La laicité n’advenait pas
en raison de la mouvance de sécularisation, comme mris-
sement du processus civilisateur. Elle se décantait du plein
jeu de la dramatique de la modernisation, menée par la



294 Candido Mendes

jouissance inaugurale d’une Turquie-nation. La prospective
dominait la proposition de I’““en-soi” collectif, mise en mar-
che par Atatiirk. Les démarrages de fond se maintiendraient
en sursis face au spectacle inaugural que la décision pour
I’Etat, en toute fraicheur historique ferait prévaloir sur le
flou de I’empire, en arrét séculaire.

C’est par une expérience analogue, que passerent les
moulages des identités collectives sud-eurasiennes, aux ver-
sants d’ethnies a la souche islamique ou I’accomplissement
des structures politiques modernisatrices s’anticipa a
I’effective décantation nationale. La force de I’emprise so-
cialiste remplacent les mobilisations la prise de conscience
collective comme le permit la révolution de Kemal Atatiirk.

La Turquie, au versant de rencontre et de ratification
d’un Islam de nos jours, joue pour I’Eurasie qui se réclame
du méme fondement, cette priorité de la modernisation a ou-
trance de I’Etat, couvait un réveil identitaire en toutes ses ra-
cines, et encore en plein essor aujourd’hui. Staline, du point
de vue des chances ou des malheurs de I’Etat Soviétique,
aux premiers moments de la NEP, en 1926, pensa juste a
cette logique d’un accrochage national a mi-temps, capable
de nuire au bond socialiste. Cette subsomption de fait, des
relations entre I’appareil politique et le support social, fait
de I’Eurasie islamique un partenaire a corps entier, de la fa-
con turque de réassumer la différence, face a I’univers mon-
tant de ’hégémonie. Elle se range en contrepoint, avec la
dimension a dominante arabe ou iranienne en quéte
d’instaurer encore sa subjectivité collective fonciére, pour



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 295

faire face a I’emprise civilisatrice. Ce monde eurasien mena
a plein essor la modernisation soviétique. Donc, son affir-
mation identitaire se réclamera d’une modernisation, par un
véritable “stakhanovisme” de la mouvance, qui retombe en
son fonds culturel, a la premiére chance de déblocage de
I’“en-so01” collectif, contenu par son préalable protagonis-
mes international.

C’est ce renversement qui pousse 1’Ouzbékistan, le
Quirquize, I’ Azerbaidjan ou le Turkménistan a la rencontre
d’une isochronie historique avec la Turquie. Tous trouvent
le replis de proie d’une identité islamique, exigée a la répéti-
tion au grand complet. Elle fait contraste avec, par exemple,
I’engloutissement continental capitaliste, mené, sans aucu-
ne contrainte, par les Shahs d’Iran, en contre-histoire civili-
satrice. De par 1a-méme, le pays se donna a la révolution
radicale, en quéte d’instauration identitaire, exigeant le réta-
blissement intégral de la Sharia et de la République reli-
gieuse qui s’ensuivit.

Tout la querelle d’une Turquie européenne ne fut que
ressortie, au plus profond ces rassemblements poussés a la
onzieme heure devant le protagonisme inédit du monde
d’apres le 11 septembre. Face a la scéne dessinée par le ren-
forcement extréme de 1’Amérique Bushienne, on ne pour-
rait que pressentir, de la part du premier Occident
I’avénement, tous azimuts d’un ordre préemptif, et de régla-
ges, de plus en plus univoques, de ses modeles et identités.
Le deuxieme Occident, de I’Europe Byzance, de ses rallie-
ments insoupconnés — reste, de par la-méme, 1’acteur en



296 Candido Mendes

contre champ, de ce qui pourrait encore étre un freinage, ou
une modulation de I’hégémonie.

La laicité, la sécularisation — extrémes de civilisation
en Latinité et en Islam

De méme, le processus civilisatoire rencontrera dans
I’amphithéatre latino-islamique le renvoi paradigmatique
de cette emprise de rationalité sur le devenir d’histoire.
C’est dans ce scénario, encore une fois, qu’on trouve le dé-
passement du sacré comme médiation de toute transcendan-
ce, ou ordre social. La France arriva a la laicité extréme et
I’assume comme impératif de politique publique de méme
qu’en Islam la Turquie a supprimé tout archi-condition-
nement d’Etat par la religion.

La Latinité en Occident rencontrerait I’Islam d’ Atatiirk
aussi comme [’autre bout d’avance de cette déprise de
I’absolu par la modernisation ou le progres. Il est question
d’y reconnaitre cet effet a longue échéance de la rationalité
comme demande d’universel, a se libérer de I’empreinte de
la Cité de Dieu sur la Société civile, ou de I’ordre pléniére de
la Sharia. En France, la laicité témoignerait de la mouvance
de la sécularisation, au sens de Weber, plutdt que des visées
d’Olivier Roy ou de Marcel Gauchet, sur ce processus débu-
té par les Lumieres. Dans la Turquie contemporaine le
méme impératif se rendrait stratégique, par excellence, pour
I’accélération du changement achevé par 1’instance du pou-
voir, mettant entre parenthése — en epoche — 1’ obstacle limi-
te a la réception du flux civilisatoire.



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 297

L’Etat donnerait a I’entreprise tout contrdle pour parer a
la remontée potentielle de la resacralisation d’une vision du
monde, telle qu’assurée, sans bréches, par I’Islam. L’ordre
civil, au nom des mémes Lumicéres, assurerait le pluralisme
religieux, tant I’indétermination confessionnelle devenait
une composante du statut absolu de citoyenneté, comme
présupposé du rattrapage d’une isochronie historique pro-
mise a la population turque, malgré le maintien encore un
demi-siecle apres d’un attachement confessionnel de 80%
des habitants.

La France fut le pays précurseur de ce déconditionne-
ment radical de I’ordre public, face au présupposé religieux.
Le pluralisme ne devient pas une tolérance de la potestas,
mais 1’un des a priori ou des constitutifs méme de 1’“Etat de
Droit”. De méme que c’est la tutelle publique qui rend la lai-
cité gage d’un processus encore en mouvance, sur le quel
Kemal fit le pari sans retour de 1’accélération modernisatri-
ce.

Tant qu’on définit la sécularisation, comme une démé-
diation radicale de I’ordre social, de tout absolu préalable,
les retours en Occident, du religieux, se feraient face a
I’Etat, seulement, par le rappel éthique des droits de
I’homme, de la culture catholique, ou de la libération com-
me pratique de désaliénation, capable de se réclamer méme
d’une théologie.

Cette ligne de pointe d’un statut 1égal pour la laicité
comme assurance du large processus de sécularisation, se
détache d’une étape antérieure, mais non moins ¢tablie



298 Candido Mendes

d’une méme intemporalité de prise, sur le concret, de la
rationalité par I’Islam Turc. Elle resterait comme pivot de
basculage, d’ouverture au plus large, d’une fonction réflexi-
ve, au fin fond d’une culture, encore intégre, comme struc-
ture sociale totale, confrontée a I’Etat en butte aux
sacralisations de I’ordre publique. Ne nous trompons pas,
d’ailleurs, sur les deux concepts. L’histoire a, effective-
ment, dans son progres, aussi, un effet d’entropie. Elle ne re-
vient pas en arrieére sur ce que représente un acquis de la
conscience et des envois globaux de réflexion. La séculari-
sation y répond, en “evinceaut” de la transcendance rendue
aux absolus — croyance on mythe — face a cet éclaircisse-
ment du monde, renvoyé au jeu explicite on encore caché de
causalité. Cependant, a son temps, une vision du monde
peut retourner a I’empreinte religieuse, a I’insu de I’avance
de la réflexion comme emprise radicale d’histoire. Quel est,
dans ce sens, le dernier retour ou feed-back de 1’accélération
d’ Atatiirk, et des risques pris au niveau d’une réassomption
ou réveil identitaire? A quel point jouerait, & part entiére, le
‘caveat’ de Kemal, face aux dévolutions du fonds cultural
primordial? Et si I’Europe d’aujourd’hui se voit face a
I’appel Habbermasien, comme la promesse de laicité, de
pair avec le multiculturalisme, ou se rencontrera la Turquie?
Comme précurseur, par Atatiirk, de la désacralisation? Ou
protagoniste aussi, des replis identitaires post modernisate-
urs, se reprenant a une fougue d’Islam, dans le statut plus
large de la coexistence, aux mémes multiculturalismes?



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: |'amphithéatre... 299

Est-ce inimaginable qu’une rechute fondamentaliste puisse
nuire a la proposition d’une herméneutique de la différence
prospective pour I’Europe Byzance face au Salon Ovale?

Le Salon Ovale et ’Europe Byzance

Significativement, c’est a partir d’une structure politi-
que importé des USA, que la construction de I’acteur euro-
péen s’articule sur le schéma de la Fédération et, donc, de la
souplesse des intégrations, des espaces internes, médiatisés
de tout une liasse de compétences, et de freinages aussi, me-
nant a I’axe fondateur de Paris-Berlin. Dans un tel cadre,
néanmoins, encore en plein épanouissement, 1’accumula-
tion de partenaires fait de I’Europe des 25 un acteur in mi-
nus, ou en baisse de la différence, face a 1’hégémonie. Sa
configuration finale dépendra du jeu effectif de ses matrices
historiques, par rapport aux ralliements géographiques ou
coalitions de surface. Ne ft-ce que par les promesses de ses
potentialités de nation en pleine croissance économique et
démographique, aux 75 millions d’habitants, la Turquie est,
aussi, un atout et une caution d’alignements internationaux
de la plus vaste importance stratégique, avant que la portée
des satellisations ne barre et ne recouvre le noyau de 1I’Eu-
rope occidentale. Ankara ne représente pas une simple addi-
tion au poids européen, mais une force de levier, déja a
I’intérieur des protagonismes réellement multiculturels. De
part la méme, la Turquie donne une réponse non pas aux cal-
culs du vieux renvoi des dominations, et des balances de



300 Candido Mendes

pouvoir, mais devant I’emprise de I’hégémonie, et de
I’encerclement de deuxiéme tour qu’elle implique Outre-
Atlantique.

Le pays d’Atatiirk est devenu la matrice d’une oikume-
ne menant a la Méditerranée I’immense regroupement iden-
titaire, ou le monde islamique sud-eurasien retrouve un
protagonisme d’alternative, aussi, aux vieilles dominations,
ou la fin de la ‘glasnost’ assume et dépasse les risques
prévus par “I’age d’or” des Républiques Soviétiques. L’Eu-
rasie islamique a toutes les chances de devenir un partenai-
re, a corps entier, de la modernisation, en contrepoint avec la
refondation identitaire radicale de I’Islam iranien ou arabe.

Nous ne sommes qu’au début d’un monde selon le Sa-
lon Ovale, assur¢ par le plus démocratiques des verdicts aux
Etats-Unis. Une accumulation de scénarios se dessine, sans
vides ni breches, par 1’allure que peut prendre la préemp-
tion. De méme, reste comme atout de 1’acteur alternatif, un
jeu d’alliances qui ne se fait pas des avantages de ’instant,
mais de la force des identités répandues par ce réenracine-
ment en découverte, et encore mal évalué. Contrairement
aux jeux excentriques, qui pointeraient les seules logiques
de I’espace, elle a les atouts pour la longue confrontation des
différences, capables de résister aux suppressions-éclair de
I’hégémonie. Une Europe-Byzance en tout retrait sur ses ar-
canes peut rencontrer les renvois latino-islamiques de la
“Romanité” classique, en sauvetage du monde des différen-
ces, et des hommes.



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: ’amphithédtre... 301
Bibliographie

ALI, Tariq (2003). The Clash of Fundamentalisms — Crusades, Jihads
and Modernit. London-New York, Verso.

BADIOU, Alain (2005). Le siecle. Paris, Seuil.

BAUDRILLARD, Jean (2004). “Le virtuel et I’evenementiel”. In:
MENDES, Candido (¢éd.). Hegémonie et Civilisation de la Peur. Rio
de Janeiro, Académie de la Latinité.

(2004). Le pacte de lucidite ou o ['intelligence du Mal. Paris,
Galilée.

BENNANI-CHRAIBI, Mounia et FILLIEULE, Olivier (2003). Résistances
et protestations dans les sociétés musulmanes. Paris, Presses de la
Fondation Nationale des Sciences Politiques.

BENNASSAR, Bartolomé et BENNASSAR, Lucile (1989). Les Chrétiens
d’Allah. L’histoire extraordinaire des renégats (XVIe-XVlile sie-
cles). Paris, Perrin.

BESSIS, Sophie (2002). L’Occident et les autres — Histoires d une su-
prématie. Paris, La Découverte & Syros.

BOGGS, Carl (2005). Imperial Delusions. American Militarism and
Endless War. Lanham, Rowman & Littlefield.

BRETON, Philippe (2003). Eloge de la parole. Paris, La Découverte.

BRIODY, Dan (2004). The Halliburton Agenda. The Politics of Oil and
Money. Wiley, Hoboken.

BRZEZINSKI, Zbiniew (2004). The Choice Global Domination or Glo-
bal Leadership. New York, Basic Books.

BUCK-MORSS, Susan (2003). Thinking Past Terror — Islamism and Cri-
tical Theory on the Left. London-New York, Verso.

CALHOUN, Craig (2004). “Is it time to be post national?” /n: MENDES,
Candido (éd.). Hégémonie et Civilisation de la Peur. Rio de Janeiro,
Académie de la Latinité.

CALHOUN, Craig; PRICE, Paul; and Timmer, Ashley, eds. (2002).
Understanding September 11. New York, New Press.

CESARI, Jocelyne (2004). “L’Islam a I’Epreuve de [’Occident’. Paris,
La Découverte.



302 Candido Mendes

CHEAM, Pheng and ROBBINS, Bruce (1998). Cosmopolitics — Thinking
and Feeling Beyond the Nation. Minneapolis-London, University of
Minnesota Press.

CHOMSKI, Noam (2003). Hegemony or Survival America’s Quest for
Global Dominance. New Y ork, Metropolitan Books.

CLARKE, Richard A. (2004). Against all Enemies Inside America’s War
on London. London, Free Press.

COHEN, Anthony (2000). Signifying Identities Anthropological Pers-
pectives on Boundaries and Contested Values. London, Routledge.

COLOMBO, Furio (2005). America e Liberta. Da Alexis de Tocqueville a
George W. Bush. Milano, Baldini, Castoldi, Dalai.

CUSSET, Francois (2003). French Theory. Paris, La Découverte.

DELACAMPAGNE, Christian (2003). Islam et Occident: les raisons d 'un
conflit. Paris, PUF.

DENAUD, Patrick (2002). Irak, la guerre permanent — Entretiens avec
Tarek Aziz (La position du regime irakien). Paris, Editions du Félin.

DERRIDA, Jacques et HABERMAS, Jurgen (1992). Le Concept du 11
Septembre. Paris, Galilée.

DIDION, Joan (2003). Fixed Ideas America Since 9.11. New York, The
New York Review of Books.

ENCEL, Frédéric (2002). Géopolitique de I’Apocalypse — La Démocra-
tie a I’Epreuve de L’Islamisme. Paris, Flammarion.

ESPOSITO, John L. (1999). The Islamic Threat — Myth or Reality? New
York, Oxford University Press.

FABIUS, Laurent (2004). Une certaine idée de L’ Europe. Paris, Plo.

FERRO, Marc (2002). Le Choc de [l’Islam (XVIIle-XXIe Siécle). Paris,
Odile Jacob.

FEYZIOGLU, Turhan (ed.); AYSAN, Mustafa; EROGLU, Hanza; GIRITLI,
Ismet; and GOLUBOL, Mehmet (1982). Atatiirk’s Way. Istanbul,
Otomarsan.

FLETCHER, Richard (2003). La croix et le croissant. Paris, Louis Audi-
bert.

FUKUYAMA, Francis (2005). State Building. Gouvernance et ordre du
monde au XXle siecle. Paris, La Table Ronde.

GOULART, Sylvie (2004). Le Grand Turc et la République de Venise.
Paris, Fayard.



Une matrice multiculturelle face a I’hégémonie: ’amphithédtre... 303

HABERMAS, Jiirgen (2004). L’ Occidente Diviso. Roma-Bari, Laterza.

HALL, Stuart (1992). “The Question of Cultural Identity”. In: Modernity
and its Futures. New York, Politic Press, Open University Press.

HARDT, Michael et NEGRI, Antonio (2000). Empire. Paris, Exils Ed.

HASSNER, Pierre (2003). La Terreur et I’Empire — La Violence et la
Paix II. Paris, Seuil.

HASSNER, Pierre et VAISSE, Justin (2003). Washington et le Monde —
Dilemmes d’une Superpuissance. Paris, Editions Autrement.

HEERS, Jacques (2005). Chute et mort de Constantinople (1204-1453).
Paris, Perrim.

HUNTINGTON, Samuel P. (2004). “Who Are We?”. The Challenge of
America’s National Identity. New York-London, Simon and Shus-
ter.

KALTENBACH, Jeanne-Héléne et Tribalat Michele (2002). La Républi-
que et I’'Islam — Entre Crainte et Aveuglement. Paris, Gallimard.
KEPEL, Gilles (2004). Fitna: Guerra nel Cuore dell’Islam. Roma-Bari.

Laterza.

KozAKAI, Toshiaki (2000). L 'Etranger, I'Identité — Essai sur |’ Intégra-
tion Culturelle. Paris, Editions Payot & Rivages.

LAMCHICHI, Abderrahim (2001). Islam et Occident: la Confrontation?
Paris, L’Harmattan.

MAILER, Norman (2003). Why Are We at War? New York, Random
House.

MENDES, Candido (2003). L’Hégémonie, la blessure inguerissable,
[’hecatombe. Rio de Janeiro, Académie de la Latinité, Textes de Ré-
férence.

(2004). L’hégémonique a I’ Assaut de I’Universel — Les logi-
ques eclatees de la difference. /n: MENDES, Candido (éd.). Hégémo-
nie et Civilisation de la Peur. Rio de Janeiro, Académie de la
Latinité.

(2004). Lula — Entre a Impaciéncia e a Esperanga. Rio de Ja-
neiro, Garamond.

NEGRI, Antonio (2003). Time for Revolution. London, Continuum.

PAUGAN, Serge (coord.) (1996). L exclusion, I’Etat des savoirs. Paris,
La Découverte.



304 Candido Mendes

PETERSON, Peter G. (2004). Running on Empty. New York, Farrar,
Straus and Giroux.

PHILLIPS, Jonathan (2004). The Fourth Crusade and the Sack of Cons-
tantinople. New York, Viking.

PLATTI, Emilio (2000). Islam... Etrange? — Au-dela apparences, au
ceeur de l'acte d’Islam, Acte de foi. Paris, Les Editions du Cerf.
REICH, Robert B. (2004). Reason, why Liberals will win the Battle for

America. New York, Knopf.
ROY, Olivier (2002). L Islam mondialise. Paris, Seuil.
(2005). La laicité face a [’Islam. Paris, Stock.

RUBIN, Robert E. and Weisberg, Jacob (2004). In an Uncertain World.
New York, Random House.

SHOE Maker, Sidney (2003). Identity, Cause and Mind. Oxford, Claren-
don Press.

SINGER, Peter (2004). The President of Good and Evil — The Ethics of
George Bush. New York, Dutton.

STEIN BRUNNER, John D. (2002). The Cybernetic Theory of Decision.
Princeton-Oxford Princeton University Press.

THOMAS, Evan and the STAFF OF NEWSWEEK (2004). Election 2004.
How Bush Won and What You Can Expect in the Future. New Y ork,
PublicAffairs.

ToDD, Emmanuel (2002). Aprés ['Empire — Essai sur la decomposition
du systeme americain. Paris, Gallimard.

TODOROV, Tzvetan (2003). Le nouveau desordre mondial: reflexions
d’un Européen. Paris, Robert Laffont.

VIDAL, Gore (2002). Dreaming War — Blood for oil and the Che-
ney-Bush Junta. New York, Thunder’s Mouth Press/Nation Books.

(2003). Inventing a Nation. New Haven-London Yale Uni-
versity Press.

WARRAQ, Ibn (1999). Pourquoi je ne suis pas Musulman. Paris, L’ Age
D’Homme.

WIEVIORKA, Michel, dir. (2003). L Avenir de I’Islam en France et en
Europe — Les Entretiens D Auxerre. Paris, Balland.

WOODWARD, Bob (2004). Plan of Attack. New Y ork, Simon and Schus-
ter.



Seduced by Modernity:
Why Turkey Can Be/Become Europe
and Russia Can not?

Madina Tlostanova

The customer, — one of the shop-keepers said, — does not want to put
on an overcoat that he sees every day in the street on the shoulders
of mustached, bow-legged and emaciated compatriots. He wants to
put a jacket that arrived from a distant unknown country, and that is
worn by new and beautiful people. He wants to believe that once he
puts on this jacket he will transform himself, her will become a diffe-
rent person.. It is for this reason that they invented revolution in
dress, shaved off the beards and even changed the alphabet (...).
The customers in fact are buying not clothes, but dreams. They wish
to buy a dream to be the same as those who wear the European
dress. (Orhan Pamuk, Kara Kitap.)

A Russian in Europe is like a cockroach. He is running, moving his
whiskers, nervously smelling. He is scandalous for Europe’s clean
surface. Europe can contemplate with interest the exotic insects, it
would like some kind of poisonous tarantula or a caterpillar, lady-
birds are a touching site for it, but there are no good cockroaches.
(Victor Yerofeyev, Five Rivers of Life.)

My paper is called “Seduced by modernity” because this
is precisely what has happened with both the Ottoman
Empire and Russia. But in their respective processes of mo-
dernization they reached quite different results which today

305



306 Madina Tlostanova

allows us to say that Turkey will become eventually a full
member of EU, while Russia probably will never do that.

I am certainly not an expert in the Ottoman Empire or
modern Turkey and I am not going to make a traditional his-
torical comparison between Russia and Turkey in the past or
today. What I would like to do instead is to look at their in-
tertwined histories through the lens of colonial and particu-
larly imperial difference (Mignolo, 2002; Tlostanova, 2003)
in modernity that shaped the experience of these two se-
cond-rate empires in their complex mutual relations, built
traditionally on rivalry and territorial claims, and in their no
less complex efforts to carve a space for themselves betwe-
en the more powerful rivals—the Western capitalist empires
of modernity. By imperial difference in this case I mean the
hierarchy of differences between various empires that was
shaped in modernity and within which the capitalist western
empires such as Britain, France, Germany claimed the lea-
ding roles, and the second-rate under-modernized not quite
Western or European empires such as the Ottoman Empire
or Russia had to satisfy themselves with secondary roles in
history.1 I believe that from this logic that is still intact,
though slightly reshaped by the new world order and globa-
lization, there comes today’s promising positioning of Tur-
key and less and less promising positioning of Russia.

I would like to point out in this respect my own border
and in-between self-positioning, because my ancestors be-
longed both to Turkic inhabitants of Central Asia, colonized
by the Russian empire, and to Northern Caucasus small eth-
nicity—the Cherkess, that found themselves in the forced
exile to Turkey, among other countries, as a result of Rus-



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 307

sian colonization. Therefore, as an internal other of the Rus-
sian empire and as someone brought loosely on Muslim and
Turkic culture, I feel myself much more comfortable in
Istanbul than in Moscow where I was born and has lived
most of my life. So much for the nation-state ideology and
the western idea of the national.

Before we turn to the present configuration creating the
difference between Russia and Turkey let us take a very
quick glance back in history. The Ottoman Empire and Rus-
sia had a lot in common. The Ottoman territorial expansion
was stopped early in history because in order to unite with
their ethnic and cultural “relatives” in Central Asia the
Turks already in the 16™ century had to (and could not)
bypass the Shiite Persia which later on resulted in the clash
of Russian and Ottoman interests in the Balkans. The multi-
ethnic, multi-confessional and multi-linguistic Russian em-
pire with its extensive principle of conquering the space
started to lose its position in the 18-19 centuries in the pre-
sence of capitalist Western empires of modernity and had to
satisfy its expansionistic appetites mainly in the East and
South (i.e. in the locales that were drastically different in
ethnic-religious sense from the metropolis). Each of these
empires was born in the outskirts of its religious-cultural
cecumena but with the passing of time each of them proclai-
med as its imperial mission to take the central place: in Rus-
sia it was the famous Moscow as the Third Rome doctrine,
according to which the ex outskirt of Byzantine empire, that
became Christian relatively late, claimed the role of Ortho-
dox Christian center, and in Turkey it was the Central Asian



308 Madina Tlostanova

and hence relatively remote from Muslim centers and shri-
nes origin of Turks, who became Muslim only in the 10"
century and began to inhabit Anatolia even later, but soon
turned into the most powerful Muslim empire—even if for a
relatively short period of time. The Ottoman Empire had to
correspond to this new role turning from the eclectic in the
cultural and religious sense liminal state into the center of
Islamic civilization. Embracing Islam the Turks became the
heirs of the ancient high Islamic culture and here, as well as
in Russia, a complex religious configuration of juxtaposing
itself to both Islam and Christianity—was obviously at work.
If in the Russian empire it was a juxtaposition with Islam (an
other religion) and a contrast between Orthodox and Wes-
tern Christianity (i.e. an internal Christian difference), then
in the Ottoman empire the juxtaposition was done not only
along the obvious division into Christians and Muslims, but
also within Islam, which was reflected in the rather negative
attitude of the Sunnite Ottoman empire to Shiites. Religious
identification of both Russians and Turks at that time was
relatively perfunctory, syncretic and border, but was presen-
ted certainly as the only true religion on the basis of which
the Ottoman and the Moscow imperial myths were slightly
later created.

In a sense the Ottoman empire and Russia were mirror
reflections of each other and sharing the subaltern status in
relation to the Western empires of modernity, they each had
its own configuration of imperial subalternity—Russia was
the quasi Western subaltern empire that in order to survive



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 309

had to put on different masks for different partners and the
Ottoman empire was a quasi Islamic one that also had to
have multiple faces and in a sense, in contrast with Russia,
even practice tolerance as the principle of survival. In both
cases however paradoxically the hierarchy of otherness was
built exclusively in accordance with Western European
race, cultural, linguistic and religious norms, which delibe-
rately put both the Ottoman and the Russian empire into the
situation of empires-colonies, creating peculiar inferiority
complexes and specific transitory, in-between and under-
expressed cultural forms.

The concept of imperial difference that I introduced
above allows to conceptualize the specific role of such pe-
ripheric empires in modernity and understand why they lost
in the competition with the Western capitalist empires and
why they build their politics today in a particular way that I
am going to address later. A British historian D. Lieven,
who does not use the concept of imperial difference, intuiti-
vely grasps nevertheless the gist of this phenomenon, com-
paring Russia in the 19" century not with the British empire
which was its rival in geopolitical sense, but rather with the
British colony of India (Lieven, 2000, p. 122)—and not in the
sense of economic development, but in the sense of ideolo-
gical and intellectual dependency. In both cases European
elites (Europenized Russian ruling classes and British Offi-
cers) ruled over the peasant masses whose culture was alien
and incomprehensible for the elites. But if in case of the Bri-
tish empire it was more “natural”—due to the difference in



310 Madina Tlostanova

language, religion, ethnicity, race, in case of Russia this si-
tuation was highly paradoxical because it took place within
one people in the form of idealization of the Russian muzhik
(serf) and projection of certain Rousseau’s discourses of no-
ble and unspoiled (by western civilization) savage onto this
muzhiks—i.e. ethnic Russians. In the Ottoman Empire this
complex of cultural dependency was expressed in the diffe-
rent way although parallels with Russia are undeniable. In
the in-between the Turkish and the Islamic models Ottoman
Empire, as well as in Russia, there emerged the phenome-
non of two cultures—the culture of imperial elite (often ex-
tremely cosmopolitan and transcultural) and the culture of
Turkish people, in this case understood as the underde-
veloped in the Western sense population of Anatolia. As in
Russia with its blurred division into the colonies and metro-
polis—in the Ottoman Empire the dominance of the imperial
ethnicity remained questionable and unadjusted. Hence the
specific restless and hesitant sensibility of the Turks in
Istanbul (Constantinople) that is still intact and brilliantly
described by a famous modern Turkish writer Orhan Pamuk
in his brilliant novel Kara Kitap (The Black Book, 1997).
Pamuk’s characters are haunted with the sense of their own
defeat, sadness, despair, peculiar stagnation (typical of all
inhabitants of defeated empires), and various post and
neo-imperial complexes. The writer sees his compatriots as
stuck at the border, their modest world lacks a center and is
not indicated on the maps, it is everywhere and they are not
able either to be themselves or to become someone else. In



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 311

Istanbul, as a cosmopolitan imperial center which has al-
ways been a criss-crossing of various ancient civilizations,
the Turkish culture has never really played the leading role
and the Turks themselves could not be considered the main
ethnicity in their own empire up to its collapse and the emer-
gence of the Republic in its poorest part—Anatolia. In Russia
as well the properly Russian regions have always lagged be-
hind certain territories with vaguely or openly colonial sta-
tus (like Ukraine or the Baltic) although the situation never
became as paradoxical as in case of the Ottoman empire
where the Balkans (a colony) acted in many respects as the
metropolis.

Usually the Western historians of the Ottoman empire
finish telling its story with 1924—the time of its final—in their
view—collapse; and the story of the new Turkey, the story of
its modernization and westernization is usually regarded
bypassing the multiple connections with the previous impe-
rial model of the subaltern empire. However, the political
and state form of republic, monarchy or empire is far from
being the whole story, what is crucial is the disposition of its
inhabitants and powers, the sphere of the political and cultu-
ral imaginary and the way the collective self-image is being
constructed for themselves and for the rest of the world. And
here we find a feature that practically has not changed from
the time when the Ottoman empire was seduced by Western
modernity, the same way as it has not changed in Rus-
sia—either in Soviet or Postsoviet time. In case of Turkey it
can be described today as a generally successful adaptation



312 Madina Tlostanova

to its role of the internal other of Europe, under the preserva-
tion of certain ethnic-cultural and religious peculiarities,
such as today’s interesting efforts to combine the revival of
Islam with cultural and economic globalization. In case of
Russia it refers to the doomed efforts to make Europe and
the rest of the world consider Russia as part of it and not an
other—without demonstrating any really functioning models
of alternative development or alternatives to development,
but under the preservation of largely imperial global ambi-
tions even today, when Russia has become a defeated and
vanishing empire.

Naturally, it would be nearsighted to explain the Tur-
kish success in the process of European integration by only
its own merits and Russian failure in this process—by only its
own total insolvency, because both cases are good illustra-
tions of the same phenomenon of “coloniality of power” (as
defined by A. Quijano (Quijano, 2000) at work in the condi-
tions of globalization and the new world order. And within
the logic of coloniality of power the last word is always that
of the West/North. Turkey even today remains to a large ex-
tend a small card in the larger game of Western politics and
its success depends on the Western club which is ready or
not ready to accept it. But still it is evident that in contrast
with Russia the possibilities of alternative globalization and
the adjustment of the country to the global economic, politi-
cal and cultural processes are realized in Turkey much bet-
ter. Among other things it is connected with the sphere of
the imaginary and the shaping of subjectivity, which in Tur-



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 313

key does not seem to be entirely imperial or post-imperial
today and flexibly adjusts itself to the new conditions,
finding adequate ways of maintaining its intactness and in-
tegration. In Russia the imaginary remains imperial, wonde-
ring farther and farther away from reality and no other
signifiers of national identification seem to work at this po-
int. E.g. the Russian Orthodox Church can not possibly be
even compared with Islam in its influence on the collective
or personal identification. The powerful in other cultures
ethnic-national element does not work either because it was
lost or destroyed centuries ago. The economic factor, as
everyone knows, is in stagnation in Russia and there are no
efforts at creating any alternative models that would media-
te the neoliberal market ideology and the traditionalist va-
lues and ethic systems—be they ethnic, religious, linguistic
or any other. The two dominant models in Russia in this res-
pect remain the word-for-word repetition of the Western
discourses, rapidly going out of fashion today, and the re-
turn to the mixture of Russian and Soviet ideology of besie-
ged camp and a doomed idea of survival on its own in the
globalized world. This latter sensibility is supported by the
artificial reanimation of the Russian/Soviet geopolitical
myth of vastness, military power and inexhaustible natural
resources of the country. The finer, more nuanced, complex
and subtle features, connected with the cultural imperialism,
with the ways the opposition same/other has been construc-
ted along the religious, ethnic, racial, linguistic lines—is not
even addressed in Russia today, much less interpreted as a



314 Madina Tlostanova

cultural politics and not a cynical blunt manipulation. While
in Turkey it seems that the opposite is correct.

And still undoubtedly there are not only internal but
also external reasons explaining the fact why Turkey will
most likely soon become part of EU and Russia will not. In
the article devoted to the analysis of globalization in Turkey
two Turkish scholars Ergun Ozbudun and E. Fuat Keyman
point out:

While Turkey’s geopolitical and historical significance in the
Middle East, the Balkans and Central Asia has become increa-
singly apparent since the 1989, the collapse of the Soviet Union has
drastically changed its role as a buffer state in the East-West
relations. (...) the end of the Nold war created important changes in
political culture and the sense of nationalism (...) now Turkish pe-
ople may come to see themselves once again at the center of the
world emerging around them (italics mine—M.T.), rather than at the
tail end of a European world that is increasingly uncertain about
whether or not it sees Turkey as part of itself. (Ozbudun, Keyman,
2002, p. 300.)

From this quotation it is clear that after the latest geopo-
litical re-mapping of Europe as a result of Soviet Union col-
lapse the always problematic status of Russia as part of
Europe has become even more problematic. The inclusion
of Russia into the EU is a step, logically impossible for the
European consciousness. And it is not only the size that mat-
ters here—the fear that the enormous disorganized Russia
would swallow tiny (in comparison with it) Europe, but also
and more importantly that the very change of the world or-



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 315

der happened due to the collapse of Soviet Union and conse-
quently, consciously or not, European mind can not agree
with the idea of inclusion of the defeated Russian monster
into the new and presumably better world order—this would
be a logically incorrect conclusion and would contradict the
famous principles of Western rationality. It is much more
convenient for the West/North to gradually rearrange the
power relations in the world in its interests—hence the quite
logical Western interest in the ex-colonies and satellites of
Russia/USSR, and the revival of the old and in fact never
dying out interest in Turkey on the one hand, and deliberate
ignoring of Russia itself waiting for its final disintegra-
tion—on the other. In this sense a grim historical parallel co-
mes to mind—in the 19" century the Ottoman Empire was
the famous “sick of Europe,” while the Western and not qui-
te Western states were impatiently waiting for the sick to die
and for the opportunity to divide his property. Today this
role of the sick—this time not of Europe but of the world—be-
longs to Russia and the partition of its “property” is already
in full swing as we can see in the several minor revolutions
going on in the ex-colonies of Soviet Union—Georgia, Ukrai-
ne, Moldova, etc.

The question of inclusion or exclusion from Europe be-
comes so painful and acute today because it makes Western
Europe itself for the umpteenths time to reconsider its own
self-definition, to redefine the blurred or smudged differen-
ce in the concept of multiple European identity. Turkey in
this case is a typical example of an Islamic but presumably



316 Madina Tlostanova

European country, as well as a number of new Slavic and
Eastern European candidates for EU membership, many of
whom practice Orthodox Christianity which is in European
mind farther from Western Christianity than maybe even
Islam. Russia continues to play the role of the distorted mir-
ror and a parody of Europe that the latter naturally prefers
not to notice.

This at first site inconsistent play on religion in the defi-
nition of European-ness has once again far going historical
roots. Starting from the 18" century on, the closeness to
Western modernization model became automatically the
main condition of any state’s vitality while other models
came to be regarded as once and for all retarded, doomed re-
gimes. In reality both the Ottoman empire and later Turkey
and Russian empire and later Soviet Union and contempo-
rary Russia on various stages of their existence in modernity
were occupying various position with respect to European
model. Thus, in the beginning of the 16" century the Otto-
man empire was much closer to Europe than Russia, more
open to European technologies and modernization, while
Europe itself considered the Ottoman empire to be its inter-
nal other rather than absolute external other, one of the rea-
sons for that being that at that time the construction of the
opposition same/other was done still largely along the reli-
gious lines and the Ottoman empire possessed territories
which Europe considered more Christian than the Russian
ones. Later, in the post-enlightenment period, secularization
lead to the change of the Christian discourses to civilizing



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 317

and modernizing ones and here the Ottoman empire for a
while gave the advantage to Russia which embraced (howe-
ver forcefully and with bloody excesses) precisely the circu-
lar variant of Europe-ism. Further development of these two
empires went in the opposite directions—further forceful eu-
ropeization of Russia from the top—according to the typical
for it model of a “jerk,” and further drift of the Ottoman ru-
ling elites away from Europe, which was connected both
with the loss of the previous role of intermediary in trade
between Europe and Asia, with the factual control of Europe
over the Ottoman markets, and with the choice of Islam
which for some time objectively limited the possibilities of
modernization according to the Western model for the Otto-
man empire, and with the global victory of Christianity put
the Ottoman empire into very unfavorable conditions—in
contrast with Russia, which at least for a short time managed
to maintain its economic and cultural modernization presti-
ge. In this sense the golden age of the Russian empire is the
18™ century while today the country goes through a major
decline, adopting the role of the “fatally sick,” while Turkey
finds possibilities of correlation of Islam and its cultural tra-
ditions with globalization.

Both the Ottoman and the Russian empire were forced
to accept the asymmetry connected with the direct corre-
lation of the imperial or colonial success with the degree of
Westernization. Both empires realized that under the abso-
lute dominance of Western modernity any step aside from
the main road of western civilization was dangerous and



318 Madina Tlostanova

lead to political and economic demise. And in geo-cultural
sense the Ottoman way drifted from the almost equal divi-
sion between Europe and Asia, Christianity and Islam—to
more and more pronounced Islamization and non-western
element.” Today this situation is being corrected historically
once again because Turkey is a culturally and geographi-
cally a much more compact country and it is also much more
homogenous in ethnic-religious sense than in its imperial
days.

Why then religious difference seems to be less impor-
tant in the relations of Europe and Turkey than in case of
Christian and thus seemingly more European Russia? As is
known, the Christian factor has played a crucial role in the
definition of Europe and it even caused a lot of arguments in
the recent discussion of the project of European constitu-
tion. And yet the religious factor is possible to overcome in
case of Turkey’s inclusion and seems to remain one of the
insuperable differences in case of Russia. The reason lies
not only in the notorious double standards in the treatment
of Russia by the West that a lot of Russian politicians play
upon today. The matter is also the inability of Russia itself to
adapt to the changes, to counter movement which would
transform modernization in a particular local way. I do not
mean here to present the Turkish way of finding a mediating
path in globalization and alternative ways in its relations
with the West as ideal, but it is certainly more productive in
the present conditions than the Russian one.

An important factor that has played its crucial role here
is that the Ottoman empire and later Turkey, as well as Ja-



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 319

pan, could not have any claims at whiteness or much less
Christianity and yet these two ex-empires successfully crea-
te their models of not quite western modernization today.
This inerasable difference with the West initially brought
the Ottoman Empire to completely different discourses of
otherness than in Russia, that has been constantly mimic-
king the West in modernity desperately trying to become
White. In Russia even as late as the 19™ century the basis of
othering was still in religion, language and ethnicity but not
in race as in Western Europe, which was partly connected
with the blurred racial characteristics of Russians themsel-
ves within the globally accepted Western European racial
matrix. The choice of belated modernization that became
typical for Russia, starting at least from Peter the Great,
lead—on the one hand—to the belated acceptance of the epis-
temic and cultural assimilation discourses, connected with
the civilizing mission, and—on the other hand—to the fact that
Russia itself being a subaltern Empire has been and remains
a subject of epistemic and cultural assimilation and coloni-
zation on the part of the Western Capitalist empires of mo-
dernity.

The link with Japan is not an incidental one here, becau-
se the Turkish model of adjustment to modernization is
today often compared with the South-Asian one. The seduc-
tion by modernity may be realized and work in different
ways. In case of Turkey as well as in case of Japan (but on a
smaller scale) it is based on the preservation of its cultural
legacy under the adaptation to western modernity within the



320 Madina Tlostanova

frames, necessary for the successful entering of the global
economic, cultural and political space. In both cases, in con-
trast with Western model, it is the link between the small
and medium-sized business and the traditional culture and
values, integrated within the community, the family, the re-
ligion, that is being stressed. Russia in its turn is also trying
today to copy this particular way of modernization, not
equal to westernization, but the problem is that here there is
no common denominator of religion, family, ethnic culture
or community or these values are completely different for
different groups of people. Moreover, what is stressed today
as a common Russian legacy and the basis for positive
self-identification is once again the imperial chauvinistic
and racist discourse. Today it is leading to self-isolation and
cannot possibly work for the approximation to Europe. To-
day’s Russian almost unanimous rejection of the West that
somehow did not meet the Russian expectations ends invari-
ably in bitterness, animosity, aggressive nationalism and not
any alternative mediating models of thinking and acting.
Russia finds itself excluded both from the “world prole-
tariat” and from the “world capital”’-hence the emergence of
the specific post-Soviet Russian subjectivity in relation to
globalization. Instead of guilt and social apathy of the cons-
cientious Western consumer the post-soviet subject sees
himself as a victim of globalization. This sensibility is clo-
sely connected with the unresolved duality of the Russian
empire and its cultural imaginary as a quasi-western Slavic-
orthodox subaltern empire whose subject is loaded with spe-



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 321

cific complexes of secondary eurocentrism and exceptiona-
lism which today—in the times of its defeat—is constructed
and realized generally as sacrifice and suffering, the idea of
a certain spiritual transcendental “victory in defeat.” An
ex-imperial subject’s world vision is based on his superio-
rity complex and all of a sudden finding himself in the situa-
tion of being thrown out, excluded from the historical
process which he used to see and still does within the wes-
tern frames and categories. Globalization is present in the
post-soviet cultural imaginary not as standard exploiting of
the world labor by the world capital, but as a forceful and
sudden bringing of the culture and its inhabitants to the
situation of non-existence for the rest of the world. Moreo-
ver, Russia under all its seeming willingness to be regarded
as Europe-still claims its own exceptionalism based on
completely false grounds. In fact it does not really want to
be one of European countries and it does not want to say
good buy to its imperial superiority complexes, which is yet
another factor that prevents Russia from becoming Europe
mentally, even if we forget for a while that Europe will ne-
ver let Russia become its part. In fact [ would say that Russia
relishes its own difference with Europe and it gives Russia
originality in its own eyes, once again scaring Europe away.
The above mentioned racial difference between the
Ottoman Empire and Russia created the important differen-
ces in the treatment of cultural multiplicity. This factor is
particularly clearly expressed in the well known Ottoman
system of imperial integration “millet”—a rather tolerant



322 Madina Tlostanova

form of integrating the religious and ethnic-cultural other,
based on pluralism and political loyalty of all subjects of
empire to the state which in its turn gave freedom to its citi-
zens in the majority of ethnic-cultural and religious spheres.
The ethnic minorities at that were not expelled and negated,
as it happened in Russian empire, were not physically des-
troyed, were not forcefully assimilated but retained their
identification. On the part of the Ottoman empire it was a
wise politics of survival in the conditions of numerical infe-
riority and relative political instability of the Turks in their
own empire’ and was also dictated by the economic profit
(one had to pay for the right to remain Christian), while in
Russian empire such rational arguments were invariably
crashed against the disproportionate imperial ambitions.
Non-Muslims within the system of Millet certainly were
still second-rate discriminated against people but in compa-
rison with the Russian empire which in the time of active co-
lonization of both European and particularly non-European
territories—Crimea, Caucasus, Central Asia—practiced its
main model of annexation and further driving away from
the desirable lands of those people who lived there befo-
re—under the complete lack of property and legal guarantees
(it is also interesting that the exiled peoples of Caucasus, the
Tatars and even the Muslim inhabitants of the Balkans often
escaped from Russia to the Ottoman empire in this case),
millet system was a more tolerant model of intercultural re-
lations and even allowed people of other religions and ethni-
cities into the power and decision making spheres (Lieven,



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 323

2000, p. 148-51; Goodwin, 1998, p. 95, 192). Millet system
gave a crack only at the time when the Ottoman empire im-
ported the Western European nationalistic discourses and
wider—a successful combination of capitalism and moder-
nizing discourses, which finally lead to the present configu-
ration of power in the world. Thus here—as well as in
Russia—the europeization happened not only in the obvious
form of economic and military defeats but also in the less
obvious but more crucial form of epistemic and ideological
colonization by the West which is clearly seen in case of the
Young Turks and in Russia—in all varieties of both Zapad-
niks (champions of the West) and nationalists, unsuccess-
fully combining ethnic-national and imperial sentiments in
an effort to adjust the Western idea of nation-state to the lo-
cales that cannot possibly function according to this model
without excesses and conflicts. This artificial and forced
process of turning the empire into the nation-state has been
particularly painful in the peripheral and not quite Western
empires.

Thus, the roots of today’s differences between Russia
and Turkey are to be found in the history of the two empires,
one of them (the Ottoman) accepting its subaltern status
rather early in history and making it work to its benefit, and
the other (Russia)—never accepting its second rated-ness and
fighting for a more privileged imperial position with its
Western rivals. The imperial ambitions of the Ottoman
Empire were always rather regional and not global in con-
trast with Russia and hence-more feasible. The Ottoman



324 Madina Tlostanova

Empire realized the modesty of its imperial claims in mo-
dernity and it never strove for global dominance. Being inte-
rested in controlling the Balkans in contrast with Russia it
did not plan to come to Moscow and remove the Orthodox
crosses from Saint Basil’s Cathedral on Red Squire and put
a Mosque there instead, while the Russian imperial myth
precisely had as its central goal to put an Orthodox cross
over Aya Sofia, to say nothing of global imperial tendencies
of Soviet time. On the Turkish part Russia was a rival in the
war for colonies but not an enemy who had to be completely
destroyed and conquered. While the Russian imperial myth
was built precisely on the idea of turning Istanbul into Tsar-
grad. Today unfortunately there are obvious efforts at revi-
ving this imperial sentiment in Russian mass consciousness
by means of mass-media, cinema and popular literature
among other things, a good example of which is a recent Bo-
ris Akunin’s novel and a successful film made after it, retel-
ling the story of the 1877 Russian-Turkish War—The Turkish
Gambit (Akunin, 2004). Such cultural products are clearly
trying to revive or invent the positive sides of Russian impe-
rial identification misrepresenting the Russian-Turkish war
as a liberating war against the Ottoman yoke and for the
emancipation of “brothers-Slavs.” It is an effort to find in
the past of the Russian empire some positive and victorious
sides. It is not a chance that it is the Islamic Ottoman empire
that acts as the paradigmatic enemy in this case, while the
main villain of The Turkish Gambit turns out to be not an
Englishman and not a Frenchman but... an enlightened
Turk whose anti-Russian position is justified as a fight for a



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 325

more westernized colonizer and against the country (Rus-
sia) that in his opinion prevents the rest of the world from
developing according to the western model of moderni-
zation. Hence once again we face here not just the opposi-
tion of two empires and two religions. It is complicated by
the omnipresent shadow of the West as the puppeteer, and
the all-penetrating seduction by its modernity, a sentiment
that in relation to Turkey is wonderfully presented in Orhan
Pamuk’s novels. However, Russia as the other side in Aku-
nin’s novel and in the global imperial configuration of the
late 19™ century, cannot be easily summarized as just retar-
ded and chronically under-modernized counter balance to
the West and its satellites. Because Russia at that point is
also inescapably seduced by modernity, although it chooses
different components of Western epistemology in construc-
ting its own identification. However the logic, within which
these two empires clash, remains unquestionably Western,
even if Russia formulates it within the Orthodox Christian,
Pan-Slavic or Socialist terms and Turkey—in circular natio-
nalist, Pan-Turkist, or Islamic ones. If in the late 19 century
Russia was still involved in the doomed fight with the Wes-
tern empires for its regional dominance in the Balkans, to-
day after almost a century and a half Turkey successfully
continues to practice its age-old strategy, finding ways at
counterbalancing its national interests with the global Wes-
tern dominance.

In other words, the Turkish imperial claims were better
and earlier assimilated to the conditions of Western dominan-
ce than Russian ones, and in the course of the 20™ century and



326 Madina Tlostanova

its nation-state history Turkey managed to relatively success-
fully transform them into something else, while Russia has
not even yet addressed this task of de-colonizing and de-
imperializing its mind. A crucial and negative role in this
process was certainly played by the Soviet period of global
imperial ambitions, which today in the mass consciousness
mingle with Russian ones, creating an explosive mixture of
dangerous ethnic-religious and social tension. Russia still
continues to hysterically whip up imperial-nationalist com-
plexes in its citizens, by means of xenophobia, rejection of
everything that is not Slavic and not Orthodox Christian. In
other words, we witness today the revival of the ugliest im-
perial principles of othering in Russia, as one of the most in-
tolerant empires, while Turkey, as I pointed out above, had a
different experience of treating otherness and in the 20™
century has gone a much longer road on the way of creating
the institutions of democracy and civil society—i.e. once
again, on the way of Western modernization. It is particu-
larly clearly seen in the emergence, starting from the 1990s,
of various institutes of civil society in Turkey clearly linked
with the looming possibility of entering the EU.* In Russia
the civil society institutes are still the ersatz, most of them
being created from the top by the state power and adminis-
tration and serving exclusively its interests.

It is important to stress that even under general seculari-
zation, the religious element remained the most complex
and hard to conceptualize in the history of all empires of
modernity. And here again Turkey demonstrates today the



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 327

successful integration of the religious element into contem-
porary economic, political and cultural life while Russia
once again—is skidding. On the one hand, starting from the
18" century there emerged the new general logic of circula-
rization and gradual change of the Christianizing discourse
into civilizing ones. But in the Russian empire converting of
the barbarians or infidels to Christianity and missionary
activities were never the basis for imperial discourses as it
happened in Western empires, and the idea of epistemic as-
similation of colonies and civilizing discourses remained
largely foreign. The Russian imperial ideology and episte-
mology up to the Soviet period was propagated spontane-
ously rather than as a considered politics. So in case of
Russia one can speak not of the secularization of orthodox
Christianity (that is something that never happened) but of
lack of any elaborate imperial ideology except for pure
ideology of force. The failure of the Russian empire in this
respect was connected with the lack of realization that eco-
nomic and epistemic and only then military assimilation is
the crucial factor of any imperial project in modernity. Rus-
sia will finally understand this and even realize to some ex-
tend in Soviet Union when it created the so called national
intelligentsia in the Soviet colonies which was brought up
on Russian culture and on the humanistic enlightenment va-
lues seasoned a bit with Soviet ideology and which not
exactly rejected its own ethnic culture but certainly treated it
from the position of the champion of modernization as an
inferior culture. This was undoubtedly a belated “achieve-



328 Madina Tlostanova

ment” of Soviet imperial cultural politics. But once again
contemporary Russia cannot use it today as a control lever
for the cultural imaginary. In 15 years the whole layer of
ethnic elites has completely lost the ability to express its
opinion giving way to nationalism while the Russian empire
finally lost its chance at epistemic and cultural dominance.
The Ottoman empire in this respect was also an excep-
tion from the general rule of Islamic empires as it had been
building its imperial discourses to the least extend on reli-
gious basis (at least in the beginning), which among other
things was connected with the ambivalent and even ambi-
guous status of Islam in the Ottoman empire and even
among Turks themselves. A relative religious tolerance and
lack of missionary activities in the Western sense was due to
different reasons in the Ottoman and Russian empires. The
Russian empire remained intolerant in the legal, inter-sub-
jective spheres and in general its main tactic was not assimi-
lation and not integration but rejection, alienation, pushing
the other into non-being. The Ottoman Empire, as well as
the Russian one, was not much interested in the Islamization
of its many citizens (with the exception of Bulgaria, Albania,
Bosnia) and here consideration of profits played an important
part together with the economic and military-strategic weak-
ness of the Turks in comparison with the Balkans.
However, this does not mean that in both empires the re-
ligious element did not play any part in the shaping of impe-
rial imaginary. Thus, the Russian empire still regarded itself
(not always consciously) as superior in religion, building its



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 329

imperial discourse on the exceptionalist attitude toward
Orthodox Christianity, opposed to both latintsy (Latin Chris-
tians) and busurmane (Muslims) in purely isolationist way.
Both empires retained for a longer time the externally re-
ligious justification of territorial usurpations (emancipation
from the infidels or revival of the Eastern Christian empire
with the Russian Emperor in Tsargrad) even if in reality
they often had economic and strategic interests as well as it
happened in case of Russia which needed the Black Sea for
successful trade. The periphery nature of the Ottoman and
Russian empires in the sense of religious and cultural identi-
fication generated not only the above mentioned weakness
of religious basis and the factual coexistence of many reli-
gious beliefs, but also—and that is more important—contribu-
ted to the early formation of the certain inferiority complex
in relation to the West, later on resulting in the specific natu-
re of Russia as a double-faced empire—having one servile
mask for the West and the other—manorial—for the Asiatic
colonies. In the Ottoman empire it was at first expressed in
the resistance to the West and then in the belated moderniza-
tion with a haunting feeling of their own remaining syncre-
tism and lack of authenticity, exploding still later in the
distorted modernization of Kemal Ata Turk republicanism
leaving the after taste of imperial nostalgia, and at the same
time intensifying the inferiority complexes. This peculiar
contradictory subjectivity and positioning is clearly seen in
the two epigraphs I have chosen from Orhan Pamuk and a
modern Russian writer Victor Yerofeyev.



330 Madina Tlostanova

In contemporary Russia the religious signifier cannot
work as successfully as it can work in Turkey where the im-
portance of Islam grows in both economic and cultural
sphere. As Ergun Ozbudun and E. Fuat Keyman point out,
“Turkish modernization since the 1980s has been increasingly
marked by the coexistence (and not polarization—-M.T.) of eco-
nomic liberalization and the resurgence of traditionalism
and its appeal to a return to authenticity” (Ozbudun, Key-
man, 2002, p. 299). Powerful organizations like MUSIAD
develop a specific idea of Islamic (business) identity, even
juxtaposing Homo islamicus—based on the principles of
community with its ethical codes (versus individualism and
individual moral), trust and solidarity grounded in justice
and disinterestedness (versus greedy competition) to Homo
economicus, based entirely on the general Western capita-
list and modern principles. Islam in this case is rather suc-
cessfully interpreted as able to correlate with free market
economy, the ideal of weak state (that began to be promoted
in Turkey since the 1980s) and fair competition, and is ea-
sily integrated into globalization. The cultural aspect of
Homo islamicus also rather successfully integrates into the
globalized world even if at times at the expense of commer-
cialization and exotization of difference and making a new
variant of consumer out of the Islamic individual-thus once
again, successfully seducing him with modernity in various
ways. This is certainly a contradictory process and if Ozbu-
dun and Keyman celebrate it, there are other opinions as
well, and not only belonging to some obscurantists, but also



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 331

e.g. to Orhan Pamuk who in his mysterious semiotic novel
Kara Kitap symbolizes in the changing image if [stanbul the
creeping signs of cultural modernization and Westerniza-
tion of Turkey:

A scary city, it is now full of disgusting sights, that before we could
see only in the darkness of movie theaters. A miserable crowd, the
old cars, the bridges slowly sinking into water, the heaps of cans,
the warped pavement, the incomprehensible huge letters, the un-
clear bill boards, the inscriptions on the walls, the advertisement of
alcohol and cigarettes, the minarets, that no one reads azan from,
the mounts of stones, dust and dirt... (Pamuk, 2000, p. 169-170.)

Moreover, Pamuk constantly stresses that another pos-
sible non-western, less violent and more connected with
ethnic-cultural heritage way of modernization, built in the
Ottoman Empire, was irrevocably lost. In The Black Book it
is expressed in the topography of Istanbul that is linked with
the topography of the human face and with the symbolic
Sufi correlation of the alphabetic letters and lines on peo-
ple’s faces.” The change of alphabet in this case is in-
terpreted as a painful amputation of meaning, as a forceful
separation of the signifier and the signified which in Pa-
muk’s idea, was the source of the Ottoman empire’s defeat:
“when a civilization forgets about its mystery, it means ne-
gating its own basis of thinking, and every people, copying
others and forgetting about their own sources, inevitably
die” (Pamuk, 2000, p. 537). If we stretch this metaphor to
interpret Russia we will see how important for the imperial



332 Madina Tlostanova

ideologies is the question of alphabetic dominance. Today
no one yet in Russia speaks of changing the Cyrillic to Latin
because language remains the only factor uniting the collap-
sing Russian empire together, but language is also a cultural
and epistemic code that in Russian case probably acts as the
custodian and a source of the eternal Russian whirling,
constant miraging and coming back to the same mistakes
and dead-ends. In this respect the change of alphabet from
Cyrillic to Latin by many post-Soviet Muslim Turkic repu-
blics is semiotically loaded as an effort to step outside the
vicious circle of Russian bewitched and meaningless stam-
ping on the same place. In a way we can say that Turkey
once again agreed with its position of being seduced by mo-
dernity and yet it manages to extract from this subaltern po-
sitioning some advantages for itself, flexibly adjusting to
the new conditions when the revival of Islam easily coinci-
des with generally Western reference system. This kind of
religious revival is not possible in Russia today, one of the
reasons being that the Russian Orthodox Church is not able
to adjust to modernization. Besides it is historically closely
connected and even grown into the state power, in fact
always acting as the servant of this state power which imme-
diately cuts off all the possibilities of developing within the
frame of civil society institutes—bypassing the state. Hence
once again we see the powerless snarling and accentuating
of the military-Orthodox Christian-Slavic and very aggres-
sive component in the hysterical and unsuccessful efforts at
reviving of the Russian identity.



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 333

This comparison of the two subaltern empires in their
relation to Western modernity and modernization would be
incomplete if we do not touch upon the growing influence of
Turkey as a new economic and ethnic-cultural regional
power that subdues those locales, that were dominated by
Russia before. It is precisely because of the existence of al-
ternative adjustment to globalization and successful carving
of its space within the new world order that Turkey is more
attractive as a new model for weaker ex-Soviet Muslim Tur-
kic (in the linguistic sense) colonies such as Uzbekistan,
Azerbajdzhan, as well as Caucasus in general, Kirgizstan,
even Tatarstan to some extend (however in this case Russia
puts its veto because Tatartstan is geographically and politi-
cally inside Russian Federation). In these new coalitions
that are supported in Turkey by powerful economic circles
such as TUSIAD, we witness the revival of the old myth of
pan-Turkism in the economic and cultural sense. But this re-
vival is much less aggressive than in the original variant and
is based not on the idea of territorial expansion as such (the
old problem of being far away from the Central Asian sour-
ces is still there), but rather on more nuanced and deterrito-
rialized ways of dominance, typical for globalization. These
ripples in the water in the form of growing Turkish influen-
ce on the ex-Russian colonies revive the old Russian im-
perial fears and once again redraw the imperial-colonial
configuration in the border of Europe and Asia, naturally
preserving the dominance of the West/North as well as the
attractiveness of the very idea of belonging to modernity,



334 Madina Tlostanova

even if this very concept is being reconsidered and reinter-
preted today. One of the realistic scenarios for the nearest
future in this respect, discussed by a number of Western and
also Russian political theorists that I agree with, is the furt-
her disintegration of Russia as a state and consequently—the
inclination of its different parts to various geo-economic
and geo-cultural centers—both Western and non-Western.
And if we speak of the Muslim and particularly Turkic parts
of Russia—for them Turkey will most probably become such
a new role model and maybe paradoxically—a mediator and
champion of... Western modernization.

Notes

1. A typical example of this imperial hierarchy at work is seen in the
long history of Russian-Turkish wars and particularly of the 1877
war as a result of which Russia won in the military sense but lost in
the diplomatic one when Western Europe and particularly France
and Great Britain redrawn the new maps of the Balkans at the humi-
liating for the Russian empire Congress of Berlin in 1878. I am not
going to justify any of the sides in this case but what is interesting is
the strict and elaborate hierarchy of the empires of modernity that
was finalized towards the end of the 19" century and placed each of
the empires on the ladder with only a certain amount of rights in re-
lation to its status in this Western dominated hierarchy. Not much
changed in this respect today.

2. An important part here was played by the Ottoman acquisition of
Arabic Muslim colonies in Northern Africa and Asia, as even if it
possessed the prestigious Islamic sacred places, the control of scat-
tered colonies was becoming more and more difficult because the
Ottomans did not have the famous British tools of the empire



Seduced by Modernity: Why Turkey Can Be/Become... 335

among which the central place was taken by the technical achieve-
ments of industrial revolution.

3. Moreover, even if the lack of ethnic-racial homogeneity was often
seen by the Ottoman administration as weakness and vulnerabi-
lity—objectively the transcultural nature of the Ottoman ruling elites
that combined the Turkic and Arabic, Persian and European sources
acted in favour of the Ottoman Empire rather than against it.

4. The Turkish Human Rights Association, Mazlum-Der-Islamic Dis-
course, Helsinki Vatanda slar Dernegi (Helsinki Citizens Associati-
on), etc.

5. According to Pamuk, each line was connected with particular Ara-
bic letter, therefore when Turkey rejected the Arabic alphabet in fa-
vour of Latin, it lost the secret code and never acquired a new one
instead. Now they need to rediscover the secret, correlating the lines
on the human faces with the 29 letters of the Latin alphabet.

Bibliography

AKUNIN, B. (2004). Turetsky Gambit. Moskva, Zakharov.

GOODWIN, J. (1998). Lords of the Horizons. A History of the Ottoman
Empire. N.Y. , Henry Holt and Company.

LIEVEN, D. (2000). Empire. The Russian Empire and Its Rivals. New
Haven and London, Yale University Press.

MIGNOLO, W. (2002). “The Enduring Enchantment: (or the Epistemic
Privilege of Modernity and Where to Go from Here)”. The South
Atlantic Quarterly, 101:4, p. 927-54, Fall.

OzBUDUN, E. and KEYMAN, E. F. (2002). “Cultural Globalization in
Turkey. Actors, Discourses, Strategies”. In: BERGER, Peter L. and
HUNTINGTON, Samuel P. (eds.). Many Globalizations. Cultural Di-
versity in the Contemporary World. N.Y ., Oxford University Press.

PAMUK, O. (2000). Chernaja Kniga. Sankt-Peterburg, Amfora.

QUUJANO, A. (2000). “Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin
America”. Nepantla, 1:3, p. 533-80.

TLOSTANOVA, M. (2003). 4 Janus-Faced Empire. loskva, Blok.

Yerofeyev, V. (2000). Pjat Rek Zhizni. Moskva, Podkova.



Europe, une identité kaléidoscope

Plaidoyer pour une dé-nationalisation de la
Nation. A I’ére du respect de la dignité humaine
du point de vue cosmopolitique

Nelson Vallejo-Gomez

Montre-moi la monnaie avec laquelle on paie le tribut.
Et ils lui présenterent un denier.

1l leur demanda:

De qui sont cette effigie et cette inscription?

De César, lui répondirent-ils.

Alors il leur dit: Rendez donc a César ce qui est a César,
Et a Dieu ce qui est a Dieu.

[Evangile selon 1’ Apdtre Matthieu (1’an +33).]

Les peuplades pacifiées, qui labourent depuis plus de deux
mille ans plaines et rivages de la plaque du sub-continent
asiatique qu’on appelle Europe, se cherchent une marque de
reconnaissance identifiable par eux-mémes et par les au-
tres.

Comme chacun sait, dés I’enquéte d’Hérodote (I’an
-400) sur le ravissement d’une fille du Roi de Sidon, “Eu-
rope” est un nom a l’origine mythique et au sens kaléi-
doscopique, qui désignait pour I’Antiquité grecque le

336



Europe, une identité kaléidoscope 337

nord-continental inconnu de son propre territoire. Pour les
sciences de la Terre, Europe est une entité géographique dé-
pourvue de fronti¢res naturelles. Elle a moins de consistan-
ce géophysique, par exemple, que le sub-continent indien.
Quant aux fronticres internes I’identifiant comme une cultu-
re européanisée claire et distincte, Buenos Aires, New York,
Cap Vert, Alexandrie ou Istanbul pourrait tout autant les re-
vendiquer.

Borges aimait dire aux Européens de “souche”, répon-
dant a la question de Paul Valéry — Mais qui est donc Euro-
péen?' que les Américains du Nord ou du Sud sont en fait
les seuls a pouvoir se prétendre “Européens”, étant entendu
qu’en Europe, compte tenu des nationalismes enragés, on ne
sait étre que Francais ou Allemand, Anglais ou Espagnol,
Russe ou Polonais...

L’identité de I’Europe est comme un kaléidoscope que
nous chercherons a évoquer ici. Parmi ses figures, il en est
une, inédite, qui nous intéresse tout particulierement et dont
la “marque de reconnaissance” est en voie d’affirmation.
Pour bien la comprendre, nous avons besoin d’ un nouveau
paradigme, lui-méme en émergence, nécessitant un change-
ment de mentalité, i.e. une sorte de “crise identitaire” dont le
processus culturel ou métissage planétaire est en cours. I1
s’agit en effet de cette entité politique et morale en rodage
portant le joli nom d’ Union européenne. Ce n’est pas encore
le nouveau patronyme de la “Fille de Sidon”, car toute
I’Europe n’est pas encore unie et loin s’en faut. La Russie,
par exemple, devrait d’abord faire 1’autocritique de son deli-



338 Nelson Vallejo-Gomez

rium imperium velléitaire, avant d’accepter elle-méme le
partage d’un destin politique et moral commun avec, notam-
ment, les républiques voisines. I1 lui faudrait apprendre a vi-
vre sereinement les contradictions de sa mémoire. Peut-&tre
lui faudrait-il aussi son propre “Procés de Nuremberg” et un
“Plan Marshall” européen. Sans cela, la Russie politique ne
saura pas ce qu’est le respect de la dignité humaine. Et pour-
tant, ses ¢lites pourraient, dans la poésie russe, entendre
I’ame de I’identité humaine. Je dirai méme, en m’inspirant
d’une enfant russe meurtrie par les deux guerres mondiales
et la Révolution d’octobre, Marina Tsvétaiéva, que non seu-
lement I’ame est “le seul mot de toutes les langues qui ne
supporte pas d’adjectif ni d’explicatif’,” mais que ce mot,
ou cette chose magique, est aussi la seule qui ne supporte ni
les cartes d’identité ni les fictions identitaires d’une langue
unique, d’une culture unique, d’une foi unique ou d’un parti
unique.

Il est vrai que pour I’Europe en tant que telle, il n’y a pas
de probléme identitaire. Ce continent a toujours été un con-
tenant, une conque sonore d’identit¢ multiple, de diversité
ethniques, culturelles et linguistiques. En revanche, I’ Union
européenne est une chose inédite dans cette région du mon-
de qui a davantage expérimenté la ruse, le complot, la guer-
re, la traitrise, et qui a touché le fond sans fond du mal
radical, de I’ignominie et de I’infamie. Les Européens ap-
pellent donc de tous leurs veeux, pour le 21
nouvelle marque de reconnaissance ou d’identité, procédant
non plus de quelque Deus ex machina ou de quelque César
de passage, mais de la dignité humaine. Leur héritage huma-

siécle, une



Europe, une identité kaléidoscope 339

niste et la pauvreté dans le monde rendent impudique et fri-
vole de ne rester qu’un club de riches. Tout comme leur
héritage culturel et religieux rend suspect, voire malhonné-
te, de ne se croire qu’un “club chrétien”.

Les femmes et les hommes, qui ont a I’intérieur méme
de I’Union européenne la responsabilité de s’inspirer de va-
leurs qui la fondent, de les incarner méme, et qui soutien-
nent son Traité constitutionnel, n’oublient jamais que ces
valeurs ont survécu a I’horreur d’ Auschwitz, et que c’est au
sein d’une Europe ayant atteint un niveau d’indignité in-
commensurable que la dignité humaine a été restaurée en
tant que valeur fondamentale. C’est aussi pour cela qu’ils
ont la responsabilité de les promouvoir en exemplarité et té-
moignage a I’extérieur des fronticres de I’ Union. Autrement
dit, comme pierre de touche de leurs relations économiques,
politiques et culturelles avec le reste du monde. En effet,
I’article 111-292 (Titre V, chapitre 1) du Traite, relatif a
I’Action extérieure de 1’ Union, dit au premier alinéa:

L’action de I’Union sur la scéne internationale repose sur les prin-
cipes qui ont présidé a sa création, a son développement et a son
¢largissement et qu’elle vise a promouvoir dans le reste du monde:
le démocratie, 1I’Etat de droit, I’universalité et I’indivisibilité des
droits de I’homme et des libertés fondamentales, le respect de la
dignité humaine, les principes d’égalité et de solidarité et le respect
des principes de la Charte des Nations Unies et du droit internatio-
nal.

Les peuples de la planéte constitués en Etat-nation re-
gardent avec attention ce processus d’émergence d’un



340 Nelson Vallejo-Gomez

modeéle de démocratie dé-libératrice cosmopolitique,® de
dignité humaine en cl¢ de votite, approprié¢ a I’¢re de la mon-
dialisation. “Une société est déemocratique lorsque ses affai-
res sont gouvernées par la délibération publique de ses
membres”, dit Joshua Cohen.® La délibération s’entend
comme un échange d’arguments rationnels visant a dégager
un consensus, les acteurs peuvent alors étre conduits a mo-
difier leurs préférences de départ. Cela distingue la délibéra-
tion de la simple négociation, dominée, quant a elle, par des
choix stratégiques, tout en épargnant I’hypothése d’une
bonne volonté morale des participants. Les autres Etats-
nation de la planete pourraient, en effet, s’inspirer de ce
modele délibératif transnational pour résoudre leur proble-
me de reconnaissance, de monopole de la puissance et de la
souveraineté au niveau social, économique et politique.

En créant une monnaie unique, les Etats membres de
I’Union européenne dénationalisent I’économie et les mo-
yens étatiques de production, en espérant instaurer des dis-
positifs normatifs inter-nations en cercle vertueux, qui
régulent le capitalisme et qui prennent en compte la dispari-
té structurelle des niveaux de développement, sans quoi les
principes de la libre concurrence et de la libre circulation
augmentent de fait I’inégalité et I’iniquité entre sociétés et
individus.

I1 faut s’aviser ici d’'un amalgame préjudiciel entre “dé-
nationaliser” I’économie et “délocaliser” les moyens de pro-
duction. Le capitalisme barbare ne réverait que de cela:
durcir la concurrence des marchés mondiaux dans une sorte
de loi de la jungle planétaire, promouvoir une réglemen-



Europe, une identité kaléidoscope 341

tation a la carte au service uniquement des multinationales,
intensifier la volatilité des capitaux flottants spéculatifs et
accélérer les mouvements combinés de la délocalisation des
productions nationales et de 1’automatisation des produc-
tions intérieures. On trouve ici les “facteurs structurels” de
la crise de I’emploi dans les pays riches et de I’ étranglement
des économies des pays pauvres.” Cet amalgame, comme
d’autres que j’aborderai plus loin, rendent hostile le proces-
sus de “dénationalisation” des économies et des politiques,
des sociétés et des individus, processus pourtant nécessaire
et nullement suffisant a la régulation de la mondialisation,
en tant que démocratie dé-libératrice cosmopolitique. Aus-
si, ces amalgames compliquent-ils la compréhension de
I’identité¢ en rodage de 1’Union européenne comme une
communauté morale et politique de destin.

I1 faudrait en somme “dé-nationaliser” les individus et
leur paradigme mental de I’autorité et du monopole du pou-
voir. Pour qu’ils cessent d’étre des “abstentionnistes” de
tous poils, voulant le beurre, 1’argent du beurre et la crémie-
re; qu’ils cessent d’étre enfermés dans leur confort petit
bourgeois, leur futilité cataleptique et leur dégradation som-
nambulique; qu’ils cessent d’étre “politiquement assistés”,
qu’ils se responsabilisent a 1’égard de leur communauté
conxtualisée, qu’ils acceptent d’animer partout ou ils vivent
et travaillent une démocratie participative, en commengant
par le respect de la dignit¢é humaine, le respect de
I’environnement et de la vie en collectivité républicaine, et
non pas qu’en tribu communautariste. Bref, qu’ils prennent



342 Nelson Vallejo-Gomez

en charge enfin I’avenir de la Terre-Patrie.® Aux individus
exercant les responsabilités dans I’ Union européenne de fai-
re des liens entre le passé et ’avenir, a eux d’avoir la force
d’ame nécessaire pour combattre le plus grand péril qui me-
nace les Européens de I’ Union: la lassitude’ et le nihilisme.®

La tache est a la fois capitale, aléatoire et incertaine.
Elle concerne, en fait, ’humanité toute entiére. On est bien
passé d’état de larve a la maitrise opératoire du contenu
(Nombres irrationnels), via 1’état simien; on est bien passé
d’une poussiere d’étoile a la maitrise de I’atome (nanotech-
nologies), via une fugue de Bach et Auschwitz. Alors, peut-
étre bien qu’aprés un 20°™ siécle frappé du sceau de
I’infamie et de la prise de conscience européenne d’étre
pour I’humanité comme dans une “ére de fer planétaire”,’
dira-t-on du 21°™ siécle qu’il doit étre celui du respect de la
dignité humaine du point de vue cosmopolitique, ou il ne
sera pas.

Apres tant d’effroyables ténébres et d’extraordinaires
renaissances; apres tant de grands et de petits empires dislo-
qués; aprés avoir été, dés le 15
que de la planete, ayant installé des colonies dans les
Amériques, en Afrique, en Asie et en Océanie; apres tant de

siecle le centre géopoliti-

guerres sans pitié aucune en tout genre et des révolutions
d’utopie meurtries; aprés avoir été maitres incontestés des
Temps Modernes et de ’avénement des mathématiques in-
dustrialisées; apres la Guerre froide, I’équilibre de la terreur
nucléaire et la chute du Mur de Berlin; voila que ces peupla-
des de barbares tard cultivés cherchent de fagcon volontaire,



Europe, une identité kaléidoscope 343

concertée et pacifique a se doter d’'une communauté politi-
que et morale basée sur le respect de la dignité humaine.
Autrement dit, la dignité humaine serait ancrée, incarnée
méme dans le corps de toutes les actions des hommes et des
femmes vivant au sein des pays membres de 1’ Union euro-
péenne. Non seulement la peine de mort y est interdite, mais
les femmes et les hommes y peuvent librement exercer leur
liberté¢ de pensée, de parole, d’opinion et de religion, ainsi
que leur liberté d’appartenir a quelque minorité que ce soit.
Des lois et des aides financieres encouragent méme cette li-
berté citoyenne. Cela veut dire concrétement que le fonc-
tionnement du pouvoir démocratique et de 1’autorité publique
en Union européenne n’est plus confisqué par la crainte de
quelque église, royauté ou partie politique en manque de di-
vinité ou de transcendance. De ce fait, une conscience mora-
le européenne est en rodage. C’est pour cela que, compte
tenu des héritages culturels, religieux et humanistes, le con-
cept d’identité apparait comme une chose trop sérieuse pour
la laisser uniquement entre les mains des banquiers qui ge-
rent les multinationales, et des policiers qui trient les queues
a la périphérie de I’ Union.

Ivres de futilité post-moderne, hantés par 1’hystérie de
labourse, n’ayant que la montre pour repere, suivant le triste
adage: Time is money, nous passerions a coté de 1’essentiel,
si I’on prenait pour un simulacre ou pour une abstraction
vide la clé de voute du Traité constitutionnel pour |’Union
européenne. Il nous faut bien comprendre que cette clé est la
dignité humaine et non pas 1’économie libérale de marché



344 Nelson Vallejo-Gomez

qui n’est qu'un des objectifs de 1’Union. On aurait tort,
d’ailleurs, d’amalgamer les logiques différentes et pourtant
complémentaires de la fin, des moyens et des objectifs. On
aurait tort, surtout, de se laisser séduire par la futilit¢ ambi-
ante et le zapping conceptuel qui sévit de nos jours, en pre-
nant a la légére le sens vital, le défi éthique pour le
comportement quotidien de tout un chacun et I’enjeu pour la
justice et la paix que signifie cette clé de volte. Le respect
de la dignité humaine, comme base éthique imprescriptible,
régulerait pour ainsi dire le monopole de la puissance, de
’autorité et de la souveraineté en Union européenne. Elle
est au point nodal ou I’on a voulu jadis camper les figures de
Dieu, d’Empereur, de Roi et de Prétre. Certes, il y a toujours
quelques reines et princesses en Europe, mais que vou-
lez-vous, il faut encore nourrir I’imaginaire d’un peuple en-
fant révant parfois de princes charmants. Aussi, n’est-il pas
moins vrai que des Hautes Administrations, dignes héritie-
res des valeurs révolutionnaires et républicaines, vieillissent
hantées par ’ambition futile d’étre comme une “noblesse
d’Etat” (I'image est de Pierre Bourdieu). Il convient ici de
s’aviser que le mérite trop tot institutionnalisé se corporatise
et, trop tard reconnu, devient une injustice sociale qui frac-
ture la vie républicaine des institutions.

Les nouvelles institutions européennes héritent de tout
cela et de plus encore. Mais le préambule ou profession de
foi du Traité constitutionnel rappelle de fagon radicale que
I’administration du pouvoir et 1’autorité en dépot des cito-
yens de I’ Union sont au service des héritages culturels, reli-



Europe, une identité kaléidoscope 345

gieux et humanistes de 1’Europe, a partir desquels se sont
développées les valeurs universelles que constituent les
droits inviolables et inaliénables de la personne humaine,
ainsi que la liberté, la démocratie, 1’égalité et 1’Etat de droit.
Autrement dit, le pouvoir politique de I’ Union est au service
de I’épanouissement des libertés fondamentales des femmes
et des hommes, dans leur singularité et leur individualité.
Cela veut dire concrétement que la liberté de vivre et d’aimer,
de penser et de croire, de parler et d’écrire, d’entreprendre
dans le respect des uns et des autres, le juste bien-étre et
I’intérét solidaire sont choses véritables en pays d’ Union eu-
ropéenne. On ne peut guere dire la méme chose de la majori-
té des peuples dans les autres régions de la plancte.

Doute ou fiction identitaire, un probleme de langue

L’Europe n’a jamais eu a proprement parler a douter de
son identité. Et il se pourrait, a y regarder de plus prés, que le
“doute européen” sur la question identitaire soit en réalité
un des plis méme de ce que Chantal Delsol appelle, pour dé-
crire le caractére européen, I’irrévérence.”” Une question,
au fond, nullement préjudiciable et plutdt salutaire. Cela
signifierait un pli de pensée insoumise, de révolte, de doute,
d’autocritique — songez a Montaigne —, de curiosité, de rire
ironique sur le pouvoir de soi et le pouvoir des autres — son-
gez a Voltaire, a Nietzsche, a Foucault —, de liberté, de mise
a distance de dieu, du monde clos a I’'univers infini — songez
a Galilée, a Einstein, a Heisenberg —, de la nature, de la so-
ciété, de ’'individu. En somme, I’irrévérence serait I’expres-



346 Nelson Vallejo-Gomez

sion de D’altérité vécue. Tant il est vrai que I’Europe a
toujours eu de 1’identité en moulinage d’héritages ou en pil-
lages des autres. Elle a toujours su faire de 1’autre une sorte
de miroir déformé et hésitant de la mise en valeur de sa pro-
pre identité. Elle connait bien 1’altérité, la diversité culturel-
le et linguistique chez elle. Deux Guerres mondiales ont
contribué a cet apprentissage. Elle est en voie d’apprendre
aussi 1’altérité chez les autres et dans le monde. Je songe ici
au célebre tableau surnommé Les Ambassadeurs, datant du
16 siécle et que 1’on trouve a la National Gallery de Lon-
dres, ou Hans Holbein le Jeune met en perspective des négo-
ciations diplomatiques qui sont forcément un rapport de
force entre point de vues différents et identités complémen-
taires. Les deux personnages sont séparés par un luth a la
corde cassée, symbole d’harmonie a restaurer ou des nou-
velles notes a chercher, y compris avec des cordes brisées. 11
y a également, légérement sur le sol et de travers entre les
Ambassadeurs, un bout de miroir ovale qui nous montre la
distorsion de la réalité¢ dont souffrent peut-étre nos cervelles
étroites. Il est aussi un rappel de notre discontinuité et de no-
tre finitude, et la nécessité de tenir dans I’altérité et la diver-
sit¢ la continuité et la pérennité des identités en jeu entre
Ambassadeurs. 11 conviendrait sur 1’iconographie en jeu de
cette huile sur chéne faire la distinction entre une diplomatie
de la négociation et une diplomatie de la délibération. Cela
nous permettrait de comprendre peut-étre la différence entre
I’ONU et I’Union européenne, entre la politique de la con-
frontation stratégique d’une part, et la politique de la délibé-



Europe, une identité kaléidoscope 347

ration démocratique d’autre part, bref entre 1’expression des
volontés nationalistes et la formation de consensus transna-
tionaux.

La construction volontariste, concertée et pacifique
d’un espace politique ancré sur des valeurs universelles con-
traint I’Europe a se poser la question d’une identité nouvel-
le. Autrement dit, de I’identité¢ de I’entité historique en
gestation qu’on appelle Union européenne. 11 est bien connu
que les peuples jeunes et barbares sont avides de mémoire.
Ils croquent I’avenir avec les grandes dents d’un oui radica-
lement affirmatif et volontaire. Il s’avére paradoxal, en re-
vanche, que les peuples civilisés deviennent fades et
décadents. Incapables de porter I’extraordinaire richesse de
leurs héritages, ils deviennent oublieux de leur barbarie res-
tée nécessairement pourtant a fleur de peau. Ils deviennent
orgueilleux, inattentifs et futiles.

En manque naturellement de racines, I’Europe n’avait
jamais eu a douter de sa propre identité, tant il est vrai
qu’elle a toujours su aller se chercher ailleurs de quoi se cul-
tiver, se nourrir et s’enrichir. Elle I’a fait en marchand habile
ou en colonisateur enragé. Sans parler de musées, les bati-
ments et les places des grandes villes européennes exposent
avec fiertés signes et symboles des cultures étrangeres deve-
nues familiéres. Sans parler du Livre, de la Roue, du Papier,
de la Boussole, et j’en passe, mais en parlant tout de méme
de la pénicilline qui sauva 1’autre jour mon enfant d’une
septicémie fatale et de 1’énergie nucléaire qui me chauffe
dans cette nuit d’hiver, en Europe, le propre de la “culture” a



348 Nelson Vallejo-Gomez

toujours été la familiarisation de 1’étranger. Se cultiver en
Europe a toujours été une “activité d’appropriation”, com-
me le montre Rémi Brague dans son essai magistral, Euro-
pe, la voie romaine."’ Encore qu’il manque a cette Romanité
une Latinité ouverte sur I’avenir et non pas uniquement en-
racinée dans son passé. On trouve une certaine noblesse
dans la propension de I’esprit a se cultiver tout naturelle-
ment d’autre chose que de lui-méme. Pour Rémi Brague,
“l’attitude fondamentale qui a rendu possible [’histoire cul-
turelle européenne” est bien celle de ’empereur Charle-
magne en 1’an 800 de la Croix, qui combattait I’insomnie en
apprenant a lire et a écrire, et qui redorait ses blasons avec
les images venues d’ailleurs, c’est-a-dire de Byzance. Il
était ainsi le paradigme culturel d’une Europe en gestation,
qui a toujours su que la reconnaissance de I’identité vient
d’un effort de conscience pour apprivoiser en soi I’étran-
geté.

Pour une juste compréhension de la question identitaire,
les arts sont toujours salutaires et la poésie avant toute cho-
se, qui conserve pour ’esprit ’impermanence des mots.
J’aime a citer un vers du grand pocte frangais Arthur Rim-
baud. Inspiré d’avenir, a la fin du 19°™ siécle, au ceeur de la
macabre gestation des nationalismes guerriers de I’époque,
le poéte écrivait en ouverture d’ Une saison en enfer, le po¢-
me Mauvais sang. Le voici:

J’ai de mes ancétres gaulois I’ceil bleu blanc,

La cervelle étroite, et la maladresse dans la lutte.

Je trouve mon habillement aussi barbare que le leur.
Mais je ne beurre pas ma chevelure.



349 Nelson Vallejo-Gomez

Je vous laisse bien évidemment tout le plaisir et le loisir
d’interpréter ces vers. Surtout la chute ou Rimbaud marque
d’un geste simple sa volonté et sa liberté de faire autrement
face au paradigme culturel des ancétres.

La question reste cependant et toujours celle de I’““iden-
tit¢”. Dogmatiquement présupposée par tant de débats sur le
monoculturalisme ou sur le multiculturalisme, sur la natio-
nalité, la citoyenneté ou I’appartenance en général, I’“iden-
tité”” est une notion qui déborde la personne elle-méme. Elle
met en jeu un lien complexe entre ce que I’on est et ce que
I’on veut étre; tout a la fois la représentation que I’on a de ce
que l’on est et la reconnaissance ou représentation de
I’autre; tout a la fois notre personnalité et nos différentes
cartes: d’identité, vitale, visa — classique ou premicre —,
d’électeur, du club, etc. Identité individuelle ou collective.
Enjeu politique, économique ou psychologique. Troubles
d’ordre public ou troubles d’identité. Quel est I’enjeu capi-
tal? C’est une question d’anamnese. L’approche par la mé-
moire ou par I’autre langue en nous, la langue de 1’altérité
qui est toujours une langue inouie au sens premier. Autre-
ment dit, I’ Union européenne se doit de poursuivre avec son
Traité et ses nouvelles institutions d’écrire sa grammaire
historique a la diversité¢ linguistique et culturelle, afin
d’avoir une écriture qui lui serve d’anamnése et sauve de
I’oubli les valeurs fondamentales qui lui donnent une raison
d’étre, i.e. une identité. L’identité n’est, en effet, que des rai-
sons d’étre et de persévérer dans son étre. Pourvue que ces



Europe, une identité kaléidoscope 350

raisons soient inspiratrices; qu’elles ne soient ni trop ambi-
tieuses, ni trop ridicules; qu’elles soient des liens, i.e. triste-
ment gaies. Si ces raisons ont pour critére le respect de la
dignité humaine, cela suffira amplement a nos travaux et
nos jours.

Dans un livre crypté et émouvant, Le monolinguisme de
Pautre,'* qu’il convient de déconstruire" avec son propre
vécu langagier, Jacques Derrida s’interroge sur le statut
d’appartenance a une langue, a un territoire, a une nation, a
un peuple, a une identité. Jouant de la figure stylistique d’un
entretien imaginaire, d’un débat politique et métaphysique
en frangais au sujet du francais, Derrida entrelace d’autres
themes, dont celui du phantasme de la “langue maternelle”
et du délire identitaire qui la guette. Il dit que I’origine de
“ses souffrances”, ¢’est qu’il n’a qu’une langue et que cette
langue n’est pas la sienne. Il avance pour s’expliquer un rap-
port d’antagonisme entre deux propositions inscrites com-
me des lois:

1. On ne parle jamais qu’une seule langue;

2. On ne parle jamais une seule langue.

La preuve est a trouver dans la division a I’ceuvre entre
langue maternelle et langue étrangere. Cela est a coup sir
conflictuel. Obscurité des vanités. Lumicre de la réconcilia-
tion avec ses propres contradictions. Eclairage de ses dé-
mons a soi. Dialogue avec ses propres témoins. Pour
éprouver ’expérience de la langue maternelle comme
fiction identitaire, il convient de se remémorer la césure du



Europe, une identité kaléidoscope 351

cordon ombilical, la fin nécessaire de la fusion pour naitre.
Vivre, parler, sentir, penser, c’est étre exposé a la di-vision,
au dialogue, en ayant en mémoire 1’unicité. Cette division,
ce dialogue, c’est le double regard: d’un coté I’agent, de
I’autre le patient. Il n’y a donc pas d’observateur absolu ou
de maitre de langue ou dans la langue. Dans ton frangais,
j’entends les sonorités hispaniques, me disait un ami fran-
cais. Et dans le tien, j’entends les sonorités multiples d’un
latin liant des patois asservis. Nous sommes quittes. Le trog-
non d’une langue ne supporte pas plus un front national
qu’un monopole du ceeur, car il est mouvant, vivant, ici et
la-bas. Pas de certitudes. Pas de principe d’identité ou d’au-
torité. L’enjeu n’est pas grammatical, mais “agrammati-
cal”, “asyntaxique”, “ou qui communique avec son propre
dehors”, comme dit Deleuze.'* Que du principe d’incer-
titude, comme pour la physique quantique. Pour mieux
comprendre cela, on peut suivre Derrida qui précise que
dans toute langue des “effets de métalangage”, comme
des “relais de métalangage” introduisent déja de la traducti-
on, de I’objectivation en cours. Qui sait entendre les effets
de métalangage saisit aussitot la puissance a la fois libératri-
ce et aliénante qui demeure en toute langue. On pourrait dire
de facon approximative que le métalangage est a la langue
ce que la parabole est a I’esprit. Ces effets “laissent trembler
a I’horizon, visible et miraculeux, spectral mais infiniment
désirable, le mirage d’une autre langue”. Et cette autre lan-
gue, c’est la “langue de I’autre”. 11y a de la communication,



352 Nelson Vallejo-Gomez

nullement du dialogue sans la conscience de 1’étrangeté
dans la langue méme.

Derrida évoque la question de ne pas avoir de langue en
propre, seulement la langue de | ’hote, comme pour celui qui
est en errance, ici bas, en quéte d’exergue sur sa tombe et
d’héritage immatériel pour ses enfants. On peut se mouler
corps et ame dans la langue de [’hote, et I’aimer jusqu’a
I’enfantement. Mais la conscience de ne pas avoir de “lan-
gue en propre” touche au sacré, a la priere, a la poésie. Et je
n’y toucherai pas. Emma bella, qui a dix ans, s’ennuie a la
messe le dimanche. Pourquoi alors je la “force” a m’ac-
compagner? Pour qu’elle apprenne a prier, a mettre en rela-
tion complexe ses pouvoirs psychiques, a entendre dans son
propre silence plus d’une langue, plus d’une voix sans effroi
et dans la joie. Pour qu’elle éprouve que nul n’a le monopole
de la langue de priere ou de la langue sacrée. Pas encore
pour les dogmes, la morale, les anathémes. Cela viendra
avec le temps. Pour le moment, je n’ai a lui léguer pour héri-
tage identitaire que trois choses: cultiver la relation comple-
xe de ses pouvoirs psychiques, avoir le courage de se servir
de son propre entendement et ne pas abimer les camélias du
jardin de sa maman avec le ballon de foot. Entendre une lan-
gue d’immigré planétaire revient a ne pas étre affolé, aliéné
par quelque appartenance éthnico-linguistique, a conserver
la possibilité¢ d’entendre I’esprit dans la pluralité des lan-
gues. Derrida fait appel a ’expérience d’errance langagicre
du peuple juif, d’apres la lecture proposée par Franz Ro-
senzweig:



Europe, une identité kaléidoscope 353

alors que tous les autres peuples sont par conséquent identifiés a
leur langue propre et que la langue se desséche dans leur bouche le
jour ou ils cessent d’étre peuple, le peuple juif ne s’identifie plus ja-
mais entiérement 4 la langue qu’il parle."

Lalecon que je retiens ici est double. D’abord la dimen-
sion poussiéreuse et éphémeére de toute appartenance: méme
les grandes civilisations, les grands empires sont mortels.
Ensuite, que la vraie “Terre” n’est toujours “Sainte” que si
I’on y cultive I’esprit; de méme la vraie “Langue” n’est tou-
jours “Sacrée” que dans la mesure ou 1I’on ne s’y enracine
pas, ou I’on ne se la monopolise pas, ou I’on ne la politise
pas. C’est pourquoi, Rosenzweig peut dire que “sa vie lin-
guistique se sent toujours en terre étrangere et que sa patrie
linguistique personnelle se sait toujours ailleurs”. 1 es-
sence du langage est une chose mystérieuse. Il ne suffit pas
d’anthropologiser ou de naturaliser. Il y a toujours un chai-
non manquant dans une logique constituée du simple princi-
pe de causalité et d’identité. Chacun porte en parlant une
voix spectrale, une voix immémoriale. A chacun de chercher
a ’entendre. Il y a de la poésie ici. J’en conviens volontiers.
Laissons donc la parole au poéte. Dans 1’esquisse d’un po¢-
me inachevé cité par Heidegger,'® Holderlin écrivit:

L’homme a expérimenté beaucoup.

Des Célestes nommé beaucoup,

Depuis que nous sommes un dialogue

Et que nous pouvons ouir les uns des autres.

Pour ce qui est de notre “identité langagiere”, repre-
nons la lecon que Heidegger élabore de ce poéme:



354 Nelson Vallejo-Gomez

Nous — les humains — nous sommes un dialogue. L étre de ['homme a
son fondement dans le langage; mais celui-ci ne prend une réalite-
historiale authentique que dans le dialogue. Le dialogue, pourtant,
n’est pas seulement une fagon dont le langage s 'accomplit, mais
c’est comme dialogue uniquement que le langage est essentiel.

Dans un autre texte, Heidegger précise ceci:

L’homme n’est quelqu’un qui dit oui et non que parce que, dans le
fond de son essence, il est un diseur, le diseur. La réside son émi-
nente distinction, et en méme temps sa misere. C’est 1a ce qui le
distingue de la pierre, de la plante, de I’animal, mais aussi des
dieux. Méme si nous avions des yeux, des oreilles et des mains par
milliers, et encore beaucoup d’autres organes, si par ailleurs notre
puissance ne se trouvait pas en la puissance de la langue, tout
I”étant nous resterait fermé: 1’étant que nous sommes nous-mémes
non moins que 1’étant que nous-mémes ne sommes pas.'’

En métaphysicien, Heidegger est I’un des plus grand
philosophes du 20°™ siécle. En politicien, il a joué a
I’apprenti sorcier avec 1’essentiel, a I’occasion de sa nomi-
nation a la présidence de I’université de Fribourg. Il est vrai
que I’intellectuel du contemporain subit parfois le fracas po-
litique de I’actualité qui fourvoie. Soucieux d’¢lever le dé-
bat de 1’époque sur I’identité du nouveau “peuple élu” aux
yeux du National Socialisme, il 1’a hélas compromis dans
I’horreur en gestation du nazisme. Le penseur qui a restauré
pour ’humanité la question fondamentale de 1’Etre s’est
aussi embourbé dans une tentative délirante pour fonder on-
tologiquement “les possibilités fondamentales de la race
originellement germanique”, a 1’occasion de ses cours
d’hiver 1933-1934 sur ’“essence de la vérité”."® Heidegger



Europe, une identité kaléidoscope 355

faisait un amalgame incroyable entre la philosophie
d’Héraclite, la “puissance originelle de [’existence histori-
que occidentale et germanique” du “Peuple allemand” ou de
la “Race Ariane”, qu’il appelait a combattre 1’“Asiatique”
ou le “Juif”, “en vue de l’anéantissement totale”. Fut-ce par
naivete, “grosse bétise” ou par aveuglement radical, a la re-
cherche de “nationalisation” de la mission de 1’université,
en quéte d’une sorte d’universalité nationalisée ou d’un uni-
versel nationaliste, il écrivit en 1933:

je voyais a cette époque dans le mouvement parvenu au pouvoir
une possibilité de rassembler et de rénover le peuple depuis
I’intérieur, un chemin pour trouver sa détermination historique et
occidentale."

Celui-la méme qui apprit plus tard a maitriser les figures
des chemins qui ne menent nulle part, aurait plutot di s’en
méfier. Ne traitons peut-étre pas a la va vite Heidegger de
nazi! Je partage I’opinion de Maurice Blanchot lorsqu’il dit
que ce grand philosophe allemand a manqué “d’étre a cer-
taines heures un simple intellectuel”. Ou lorsqu’il écrit:

Voila, pour moi, la responsabilité la plus grave: il y a eu corruption
d’écriture, abus, travestissement et détournement du langage. Sur
celui-ci pésera dorénavant un soupgon.”

Exilée de force, parce que juive, aux Etats-Unis pendant
la Seconde Guerre mondiale, Hannah Arendt, rapporte Der-
rida dans Le monolinguisme de [’autre, a propos de la
langue maternelle, de la langue allemande et du nazisme, se
disait toujours: “Que faire? Ce n’est tout de méme pas la lan-



356 Nelson Vallejo-Gomez

gue allemande qui est devenue folle! Et en second lieu: rien

21 Qu’une langue

ne peut remplacer la langue maternelle.
puisse s’affoler est une chose a la fois insensée et possible.

Derrida déconstruit avec merveille la réponse a la ques-
tion d’Arendt, en soulignant, hélas, “qu’il est possible
d’avoir une mere folle, une mere unique et folle, folle parce
que, dans la logique du phantasme, unique”; une sorte de
“mere-patrie” folle, comme pendant la premicre guerre
mondiale. Il y aurait, en effet, un vieux phantasme qui traine
en psychanalyse, et que 1’on retrouve en filigrane dans les
amalgames du Front nationaliste et souverainiste relatifs a la
nation comme fondement naturel ou sanguinaire de la dé-
mocratie: celui d’un “lien naturel” & la meére ou a la
“mere-nation”, sorte de savoir immanent de I’origine pour
chaque individu que tout comme la fécondation in vitro et le
mystere de I’ Annonciation mettent a mal. Rappelant a pro-
pos de I’imagination I’étrange pensée de Voltaire a propos
de Malebranche: “I"imagination est la folle du logis”, Derri-
da fait un lien entre langue maternelle, imagination, mere,
folie, unicité absolue et remplagabilité absolue. Et, dans ce
cas, 1l faut savoir raison garder. Plus facile a dire qu’a faire
tout seul, comme quand on doit s’en sortir tout seul dans la
vie, suivre tout seul de cours par correspondance, bref, ap-
prendre a penser par soi-méme, trouver ses propres reperes,
sa propre unité dans la diversité. Car,

la mére peut devenir la folle du logis, la délirante de la loge, de ce
lieu de substitution ou loge le chez-soi, 1a loge ou le lieu, la localité



Europe, une identité kaléidoscope 357

ou la location du chez-soi. Il peut arriver qu’une meére devienne fol-
le, et cela peut-étre, certes, un moment de terreur. Quant une meére
perd la raison et le sens commun, I’expérience en est aussi effra-
yante que quand le roi devient fou. Dans les deux cas, ce qui devi-
ent fou, c’est quelque chose somme la loi ou I’origine du sens (le
pere, le roi, la reine, la mére) (...). Folle comme 1’Un de ’'unique
(...). Qu’on soit fils ou fille, et chaque fois différemment selon
qu’on est fils ou fille, on est toujours fou d’une mére qui est tou-
jours folle de ce dont elle est, sans jamais pouvoir I’étre unique-
ment, la mére, précisément au lieu, et dans le logis, du chez-soi

unique.

J’apercois cependant une espérance dans le mysteére de
la Virginité de Marie, qui consiste a étre indemne ou a pou-
voir étre indemne de la folie de I’'unique. Le Fils de Dieu ne
souffrirait pas de cette aliénation parce qu’il témoignerait
d’un enfantement libérateur: I’enfantement de 1’esprit, 1’ac-
couchement d’Anamnese.

Curieusement inséré dans la Genese entre la Table des
peuples nés des rescapés du Déluge et la généalogie
d’Abraham, 1’épisode célébre de La Tour de Babel apparait
comme la lecon a tirer de la folie d’une humanité parlant “un
seul langage”, usant des “mémes mots”. Il s’agirait d’avoir
une Tour unique dont “le sommet soit dans les cieux”, afin
d’affirmer un “seul nom” et une “seule puissance”. La Bible
raconte que cette folle entreprise ne vit jamais le jour, car
elle fut interrompu par Yahvé, qui brouilla tout simplement
le langage des hommes. Ce brouillage introduit la confusion
et la dispute dans la capital de I’empire babylonien qui do-



358 Nelson Vallejo-Gomez

mina I’Orient et qui devient pour I’instruction de ’humanité
la métropole de la confusion et une des figures de la folie
langagiére. Le mystere de la Pentecéte y apporte un contre-
point, car il faut tout de méme comprendre, c’est évident,
qu’atravers I’embrouillement des langues les hommes vien-
nent a s’entendre. C’est qu’une “langue de feu”, une “lan-
gue d’esprit” habite aussi chacune des langues.

Derrida convoque un dernier témoignage, celui de Le-
vinas. Pour Levinas, sa langue d’adoption ou d’élection,
langue accueil, langue de I’hote, sa langue apprise, sa lan-
gue quotidienne se fait ici comme une expérience éthique,
celle d’un choix individuel, celle du francais. Levinas écri-
vit, enseigna et vécut tous les jours en langue francaise,
alors que le russe, le lituanien, I’allemand et I’hébreu — sans
parler du grec et du latin, restaient ses autres langues fami-
lieres. “Peu de référence solennelle a une langue maternelle
chez-lui, me semble-t-il, précise Derrida, aucune assurance
prise aupres d’elle”. Levinas pensait, dit Derrida, que
“I’essence du langage est amitié et hospitalité”. L une est
I’autre se vivent au quotidien, comme une bonne habitude.
Elles s’éprouvent comme une familiarité acquise et parta-
gée. La langue ici n’est pas “maternalisée”, elle n’est pas
“nationalisée”, elle n’est pas un délire identitaire, un enraci-
nement nationaliste sacralisé. Elle est une invitation a faire
la distinction toujours a recommencer dans le discours entre
la Sacralité de la lettre qui s’idolatre et la Sainteté de 1’esprit
qui se réfléchit.



Europe, une identité kaléidoscope 359

Doute identitaire, un probleme de nationalisme
ou souveraineté nationale

Rares sont les souverains qui apprennent la sagesse
dans la souveraineté.
(Edgar Morin.*?)

Il me semble que le “doute identitaire” en Europe devi-
ent perceptible pour les journaux télévisés et pour 1’opinion
publique a I’occasion de la chute du Mur de Berlin, de la fin
de I’histoire du point de vue totalitaire et de la prise de cons-
cience critique du mal incommensurable atteint a Aus-
chwitz, en collaboration sournoise avec I’un des pays sensé
étre le plus civilisé, le plus “musical” de I’Europe. Et pour-
tant, I’hymne de I’ Union européenne, en juste reconnaissan-
ce & cet héritage culturel, est tiré de la 9°" Symphonie de
Beethoven, qui met en musique 1’Ode a la joie écrite en
1785 par le pocte allemand Schiller. En outre, on peut sou-
ligner que depuis la chute de I’Empire romain d’Occident et
de I’adoubement de Constantinople en Nouvelle Rome, jus-
qu’au découpage de Berlin en paradigme disjonctif par
I’ Armée soviétique et les Armées des Alliés américains, an-
glais et francais, les peuples de la frange nord-occidentale
de I’Europe n’avaient pas eu a ce poser la question de leur
identité. Celle-ci leur revenait par secondarité culturelle,
comme |I’a montré Brague, et ils en faisaient usage par sub-
sidiarit¢ avec une étonnante récréation du neuf avec de
I’ancien.



360 Nelson Vallejo-Gomez

Je pense ici a I’entretien que Jacques Le Goff, considéré
comme [’un des plus grands médiévistes vivants, a accordé
au journal frangais Le Monde (22 mars 2005), a propos du
référendum sur le Traité constitutionnel. 11 dit étre pour le
oui a la ratification par son pays de ce Traité, mais contre
I’intégration de la Turquie a part entiere dans 1’ Union euro-
péenne. La raison de cette opposition radicale ne semble
étre ni économique, ni sociale, ni juridique, ni politique, ni
religieuse; elle toucherait a la césure historique constitutive
méme de I’Europe a I’époque médiévale. Pour Le Goff, qui
considere que “nous ne sommes pas encore sortis de | ’'oppo-
sition géographique des Grecs: [’Occident et |’Orient”, i.e.
que nos mentalités sont encore celles du Moyen age, de
I’Europe médiévale, impériale et catholique, la Turquie, hé-
ritiecre de I’Empire Ottoman et du monde byzantin, serait
toujours comme de 1’““islam européisateur” (I’image est de
Morin® pour penser justement une certaine idée de
I’Europe, I’Europe médiévale!). En refusant a la Turquie
moderne de faire partie de la nouvelle entité politique qui
ouvre le 21°™ siécle en Europe, Le Goff ferait croire que la
seule source de I’identité dans cette région du monde aurait
pour substrat la chute de Constantinople. L’Europe serait
historiquement bien peu de chose si, héritiere de I’Empire
d’Occident reconstitué, elle ne s’était forgée qu’une identité
par défaut, dans une lutte a mort contre I’Empire Ottoman.
Cette vision du passé¢ n’ouvre nullement sur 1’avenir. Or,
I’identité en gestation de 1’ Union européenne parie sur une
volonté positive et ouverte que fonde une communauté de



Europe, une identité kaléidoscope 361

valeurs anciennes, modernes et contemporaines clairement
énoncées dans le Traité constitutionnel:

L’Union est fondée sur les valeurs de respect de la dignité humaine,
de liberté, de démocratie, d’égalité, de 1’Etat de droit, ainsi que de
respect des droits de ’homme, y compris des droits des personnes
appartenant a des minorités. Ces valeurs sont communes aux Etats
membres dans une société caractérisée par le pluralisme, la
non-discrimination, la tolérance, la justice, la solidarité et 1’égalité
entre les femmes et les hommes.”*

Le respect de ses valeurs conditionne de fagon absolu-
ment nécessaire 1’adhésion et ’appartenance d’un pays a
I’Union européenne. Autant les questions économiques, so-
ciales et juridiques supportent les “mises a niveau”, autant
les valeurs fondamentales sont a prendre ou a laisser en tant
que telles, de fagon qualitative. Car elles ne sont pas “négo-
ciables”. On ne le dira ni ne 1’écrira assez.

En fait, la fin du monde byzantin et la chute de Constan-
tinople inaugurent le commencement d’une certaine idée de
I’Europe: celle du transfert continu de la puissance comprise
de facon impériale. Autrement dit, la restructuration de
I’Empire romain d’Occident en Empire romain-germani-
que, espagnol, anglais, frangais, soviétique, national-socia-
liste. Par ailleurs, je suppose qu’il doit avoir aussi une raison
majeure a se réjouir du sort historique réservé a Constanti-
nople dans la nuit fatale du 28 au 29 mai 1453 et a la fin du
monde byzantin du point de vue économique, social et poli-
tique. Ce qui ne veut pas dire que du point de vue culturel,
Byzance n’ait pas sa grandeur pour le patrimoine mondial



362 Nelson Vallejo-Gomez

de ’humanité. Je vois cette raison clé dans le fait que
I’Empire romain d’Orient fut I’alliance sur terre du despo-
tisme et de la chrétienté politisée. De I’an 330, la transfor-
mation en “Nouvelle Rome” d’une petite colonie grecque de
I’Empire romain, a sa fin en I’an 1453, une certaine romani-
té a la grecque et un certain christianisme a la romaine ont
allié¢ pouvoir temporel et pouvoir spirituel au service de I’or
et de la pourpre d’une élite épiscopal et impérial.

Sachez qu’il n’est aucune beauté, aucune grandeur, aucune activi-
té, aucune puissance qui puisse engendrer le bon empereur, a moins
qu’il ne porte en son ame la représentation de sa ressemblance a la
divinité.

Car Dieu

s’est lui-méme imprimé dans les intellects en tant qu’archétype,
donnant ainsi I’image de sa providence, et il a voulu que les choses
d’ici-bas fussent organisées a I’imitation de la réalité supraterrestre.

Ainsi parlent, au 5™ siécle a Constantinople, deux
hommes bien différents: le rhéteur Thémistios, qui était
pourtant paien, et I’évéque Synésios de Cyrene. “Tant il est
vrai qu’a Byzance se mélent intimement, des les origines,
tradition romaine et conception chrétienne du pouvoir im-
périal”* 11 faut peut-étre rendre justice aux milliers de moi-
nes et d’anachorétes qui ont toujours dénoncé, au péril
méme de leur vie, cette alliance contre nature. Soit en accu-
sant les Latins de trahison envers la véritable foi, celle de
I’orthodoxie, bien sir, soit en déstabilisant le pouvoir cen-

tral des évéques en diffusant dans les villages et les cam-



Europe, une identité kaléidoscope 363

pagnes le portrait de 1’évéque iconoclaste, repu d’or et
nourriture, qui va inspecter pointilleusement ses récoltes
puis se hate de rentrer & Constantinople faire de la politique.
Au Concile de Florence (1439), le petit royaume grec au
passé impérial, épuisé par des querelles internes, byzanti-
nes, pillé par les Croisés, pourtant fréres en Dieu, revient of-
ficiellement dans le giron de I’Eglise catholique romaine.
Mais pas pour longtemps. Ses jours sont comptés. Veni-
se n’ira pas secourir Byzance. D’ailleurs Saint Marc a dé¢ja
pris les mosaiques et autres richesses qui avaient a prendre a
Sainte Sophie. La cathédrale de Justinien, la plus somptueu-
se basilique chrétienne en Orient, peut étre désormais trans-
formée en Mosquée, puisqu’elle n’est plus pour I’Empire
catholique d’Occident que le souvenir d’un schisme.
L’unité du pouvoir romain se retrouve a nouveau a Rome.
Méme si la Royauté frangaise le lui conteste parfois et que
Paris ne tardera pas a s’allier a Istanbul en tant que de besoin
pour le commerce et la géopolitique. Génes n’ira pas non
plus porter secours a Constantinople, car elle est historique-
ment déja ailleurs. Un “nouveau monde”, a la recherche
d’autres marchés plus ouverts sur la plancte, est en passe
d’émerger avec les Espagnols et les Portugais. Aussi, Cons-
tantinople peut-elle tomber. La Corne d’Or n’a plus d’or.
Le fait religieux et I’omniprésence de 1’orthodoxie ont
coloré et fracturé la mentalité théocratique de I’Empire ro-
main d’Orient. Byzance se considérait sans rire la transcrip-
tion terrestre du plan divin, la conciliation pour le bonheur
des individus du Ciel et de la Terre et la justification ontolo-
gique et juridique du pouvoir de I’Empereur-Patriarche. La



364 Nelson Vallejo-Gomez

fracture mentale byzantine va persister jusqu’a 1’Europe
moderne. La Révolution frangaise brisera pour toujours
I’alliance entre le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel.
Les découvertes scientifiques, ensuite, démontreront aux
hommes que les choses d’ici-bas s’organisent a la fagon des
systémes clos, ouverts et complexes, et les choses suprater-
restres a la fagcon des univers infinis. S’il fallait rappeler une
chose importante de la mémoire byzantine en Europe, pou-
vant servir pour 1’identité politique en rodage de 1’ Union
européenne, je la vois dans I’impossibilité pour tout gouver-
nement présent et a venir dans cette région du monde de
tomber dans I’illusion d’une République théocratique. “A4
César ce qui est a César, et a Dieu ce qui est a Dieu.”

Apres la chute du Mur de Berlin et la réunification alle-
mande, s’estompe en Europe la sinistre ligne de la terreur
nucléaire qui partageait le monde entre Moscou et Washing-
ton. Les pays membres de la Communauté Economique Eu-
ropéenne entreprennent alors de participer, a leur maniere, a
la création d’un nouvel ordre mondial. Ils accentuent des
suite un nouveau processus de tissage de leur unité terri-
toriale et monétaire, juridique et politique.

Mais, que se passe-t-il ailleurs entre temps? Apres la fin
de la Guerre froide, qui est aussi la fin du delirium imperium
soviétique et la mise a nue de I’illusion communiste qui
voulait imposer une “Union” par la terreur du goulag aux
peuples a la diversité ethnologique, culturelle et linguisti-
que, le doute identitaire émerge telle une peste noire dans le
reste du monde. L’ on pourrait dire que le premier personna-



Europe, une identité kaléidoscope 365

ge a sinistre mémoire, qui a voulu y apporter un “antidote”
pour son pays, voire sa région, ce fut le dictateur irakien
Saddam Hussein. Il a voulu tirer a tort une conclusion préci-
pitée sur la suite géopolitique a donner a la nouvelle donne
planétaire et au nouvel ordre mondial a batir. Apres dix ans
de guerre avec I’Iran, sorte d’équilibre de la terreur entre ci-
tadins, au détriment en réalité des minorités massacrées
dans villages et campagnes, Saddam Hussein a cru bon imi-
ter le delirium imperium qui prenait pourtant fin en Europe.
En stratége fantasque et utopiste, il a cru pouvoir se payer en
nouveaux territoires et surtout en or noir, les années d’une
guerre ignoble au service des puissances étrangeres. Il a été
le pantin des pouvoirs alliés contre la Révolution islamique,
jouant une sorte de “croisade laique” par procuration, com-
me jadis les royautés et papautés se sont alliés en Europe
contre la Révolution francaise. Toutes choses égales par ail-
leurs, car la différence radicale entre ces deux Révolutions,
dont les régimes de terreur ont dévoré leurs enfants, c’est
que la Révolution frangaise a mis a la téte du pouvoir légis-
latif, ou se trouvaient depuis des siecles amalgamés pé-
le-méle Dieux, Rois et Prétres, les “Droit de I’Homme et du
Citoyen”, retrouvant ainsi modernisées la République et la
Démocratie. Tandis que la Révolution islamique cherche a'y
instaurer depuis a peine vingt ans une Théocratie; autrement
dit, une justification divine du pouvoir absolu des Ayatol-
lahs. Pourquoi I’Europe héritiere de la Révolution frangaise
est a méme de faire la lecon sur les questions relatives au
monopole du pouvoir politique? Parce qu’elle a en héritage



366 Nelson Vallejo-Gomez

les nuances qui distinguent clairement le pouvoir spirituel et
le pouvoir temporel, parce qu’elle connait en sa chair meur-
trie que le pouvoir corrompt les hommes et que le pouvoir
absolu les corrompt absolument, parce qu’elle a appris enfin
pour la gestion du politique la sagesse du précepte deux fois
millénaires: “a César ce qui est a César, et a Dieu ce qui est
a Dieu”.

Saddam Hussein, méconnaissant la puissance mentale
de I’héritage européen et américain des valeurs telles que la
liberté, la démocratie et 1I’Etat de droit, ainsi que la sauve-
garde de la souverainet¢ d’un Etat-nation, membre de
I’ONU (j’¢écris cela sans ironie), s’est lancé a corps perdu
dans une aventure folle qui provoqua la Premiére grande
guerre du Golfe. Le dictateur irakien s’est notamment mé-
pris, ’a-t-on y encouragé? sur la mollesse de la puissance
américaine de 1’époque, ainsi que sur la “décadence en
Occident” et sur la “politique occidentale” capable de con-
duire des actions contradictoires et complémentaires, ayant
deux poids et deux mesures, et qui, alliant pragmatisme et
stratégie, peut aussi amalgamer finalité, moyens et objec-
tifs. L’histoire est trop prés de nous pour en tirer toutes les
legons. Il n’en reste pas moins vrai que certains faits sont la
a décoder. Bush pere, contraint par ses Alliés qui refusaient
de faire pousser leurs soldats jusqu’a Bagdad, puisque le
mandant n’était que de restaurer la souveraineté d’'un mem-
bre de ’ONU, stoppa la guerre. Saddam Hussein, enfermé
dans les murs de sa ville et les souterrains de ses villégiatu-
res, se vengea sur les minorités de son peuple, les Kurdes en



Europe, une identité kaléidoscope 367

particulier, et tua tous ceux qui avaient 0sé une autocritique,
au sein méme des sa propre famille.

Les soldats américains revinrent a Bagdad en 2003 avec
Bush fils. Et I’on retiendra aussi pour I’histoire du dernier
dictateur ayant voulu remodeler par la force le monopole de
la puissance et de la souveraineté entre Etats-nations (j’écris
cela sans ironie), I’image d’un pauvre type, extrait d’un sou-
terrain comme un rat, aux yeux d’animal humain apeur¢,
pris en photo entre les bottes des gaillards qui font la pause
fiere des barbares malhabiles a traiter la question du respect
de la dignité humaine, et a qui la “vieille Europe” a encore
beaucoup a apprendre. Les mémes jeunes barbares améri-
cains torturérent ensuite dans I’infamie les prisonniers ira-
kiens, non pas tant en leur brisant un bras ou une jambe pour
extraire d’eux une information vitale a la protection des
leurs, encore que, mais en méprisant en eux leur humanité et
inscrivant sur le corps de I’autre le sceau de ’infamie. Au-
trement dit, en brisant d’un acte infame, la clé de voute des
valeurs universelles pour les peuples européanisés, a savoir,
le respect de la dignité humaine en tout un chacun. Com-
ment trouver ensuite racine identitaire dans ces valeurs sans
étre hanté par le spectre du simulacre, de la duperie et du
scandale?

L’“identité”, une question piége, pervertie
et préjudicielle

La question de 1’identité européenne — Mais qui som-
mes-nous donc, en tant qu’Européens? est apparue comme



368 Nelson Vallejo-Gomez

question préjudicielle apres la chute du Mur de Berlin. Une
fois I’étau asphyxiant de la Guerre froide écarte, apres que la
tenaille nucléaire entre Moscou et Washington s’est desser-
rée sur les pays d’Europe occidentale, centrale et orientale,
la question de I’“identité européenne” est venue se poser de
facon préjudicielle. C’est un banal paradoxe que de voir
I’esclave devenu libre ne savoir que faire de sa liberté, dou-
tant soudain de sa nouvelle identité d’homme libre et préfé-
rant chercher a nouveau de quoi aliéner sa dignité humaine
retrouvée. L’épisode de la “libération” du peuple d’Israél
nous I’apprend, peut-étre. Le Livre de [’Exode, par exemple,
dit que les Fils d’Israél, assoiffés dans le désert, récrimi-
naient contre Moise, en lui réclamant avec arrogance: “Pour-
quoi nous as-tu fait monter d’Egypte? Etait-ce pour nous
faire mourir de soif avec nos fils et nos troupeaux?”*
Quand un peuple oublie I’esprit qui le guide, son identité
historique et morale, il ne devient bon qu’a réclamer des
jeux et du pain. Il oublie, comme le rappelle Jésus en répon-
se a la tentation diabolique de transformer les pierres en ri-
chesses gastronomiques ou financieres, “/’homme a besoin
de pain, mais il a également besoin d’ amour”. Ce méme Li-
vre raconte que Moise a crié vers son Seigneur: “Que vais-je
faire de ce peuple? Encore un peu et il me lapideront?” Or,
Moise venait de les libérer de 1’esclavage et de leur permet-
tre de retrouver leur dignité¢ humaine.

Reconstruite, riche et repue de vide idéologique, en pas-
sant de I’absurde et de 1’existentialisme au consumérisme,
Oeme

I’Europe de la fin du 20™™ siecle reprend conscience dans la



Europe, une identité kaléidoscope 369

crainte et sans tremblement du rdle historique qu’est le sien
dans le monde. Les Européens responsables du passé a venir
ne supportent plus la comédie de la préférence, ni I’illusion
de la différence, ni encore moins la frivolité que produit vi-
vre dans une coquille en or. “Le monde est un menu: il faut
commander et ne pas désespérer. Tel est le fond de la condi-
tion postmoderne”, écrit Peter Sloterdijk.”’ Privilége réser-
vé néanmoins a quelque millions d’individus entre plusieurs
millions d’autres mourant de faim et de soif dans un monde
a la dignité humaine sans cesse bafouée. A quoi sert-il
d’apprivoiser le désert si I’on doit entourer les vergers des
barbelés et vivre dans la crainte perpétuelle de 1’autre?

En se dotant d’un Traité constitutionnel pour 1’Union
européenne, les citoyens européens sont appelés a sortir de
I’¢re de la frivolité.

Est frivole celui qui, sans motif sérieux résidant dans la nature
méme des choses [y ayant raréfié 1’esprit], doit se décider pour ceci
ou pour cela — c’est le vert canard et non le carmin, le teriyaki de
saumon et non le carré d’agneau, ce sont les Seychelles [sans tsuna-
mi, bien sir] et non Acapulco [sans le Sous-Comendant Marcos],
Naomi et non Vanessa, [Star Académie et non ’OM contre le Ba-
yard de Munich]... les grosses cylindrées de Honda et non BMW,
Long Island et non le XVI arrondissement. Tout cela se produit
dans la conscience que tout irait aussi bien autrement.”®

Tout cela est conditionné pour ainsi dire non plus par
une volonté de puissance nietzschéenne, mais un principe
régulateur de volonté d’amusement.” L’homme européen a
appris pour lui-méme et pour les sociétés modernes a se di-
vertir en devenant comme maitre et possesseur de la nature.



370 Nelson Vallejo-Gomez

Ne supportant donc plus de vivre que dans un club de ri-
ches, entourés de misere et de fanatisme, les citoyens euro-
péens du 21°™ siécle prennent conscience de leur position
dans le vide planétaire. IIs ont le devoir et la responsabilité
de combattre pour eux-mémes, en t€émoins avisé et non pas
en colonisateur assoiffé, la lassitude d’un esprit chargé
d’histoire et de nihilisme, la faiblesse d’une volonté vivant
dans le confort et le mensonge d’un esprit a I’ardeur perver-
tie au nom méme du feu sacré.

Question préjudicielle et amalgame malhonnéte, la
question identitaire est actuellement en Europe le chiffon
rouge agité par le Front souverainiste et par les euroscepti-
ques qui se croient investis dune sorte de ‘“croisade
néo-nationaliste” a I’encontre de I’individualisme libéral,
du modeéle délibératif de la démocratie transnationale, du
processus d’Union interdépendante des nations et de la ré-
gulation concertée de la mondialisation. Ce Front nationa-
liste voudrait faire croire aux citoyens que la “souveraineté
nationale” est en fait leur propre moi souverain, et que ce-
lui-ci est, derechef, en danger. Or, un “moi”, se croyant en
danger de dissolution, est la béte la plus dangereuse de la
terre. En effet, ce Front amalgame la Nation, prise comme la
mere embrassant en son sein tous ses enfants, la Royauté ou
I’Eglise incarnant tous ses sujets ou ses fidéles, avec 1’Etat,
pris comme dispositif institutionnel, moderne et laic d’or-
ganisation de I’autorité et du pouvoir au service de la chose
publique. Il y a également ici I’idée d’une Nation idolatrée

comme source unique et transcendantale d’identité des in-



Europe, une identité kaléidoscope 371

dividus (langue, traditions, culture, gastronomie). Tout se
passe comme si I’amalgame “Etat-nation” devenait en fait
un nouveau Léviathan qui “nationalise” 1’identité indivi-
duelle et polymorphe de tout un chacun, qui “labellise” et
“monopolise” les sources d’identité sociale ou noyau ar-
chaique, d’identité étatique ou carte d’identité, d’identité
historique et mythologique, voire d’identit¢ planétaire ou
Terrre-Patrie.

Le Front nationaliste et souverainiste consideére pour
ainsi dire que la Nation ou le “Peuple” (au sens grec de dé-
mo-cratie) sans I’Etat est aveugle (I’Etat étant compris ici en
tant que “concept rationalisateur” de la Nation ou du Peu-
ple), et que I’Etat sans la Nation est vide (la Nation étant
considérée ici comme la chair qui donne vie a I’Etat). Les
national-souverainistes sont les “Ayatollahs” de la Républi-
que. IlIs n’ont que faire de 'universel qui la soutient, les
Droits de I’Homme, ni non plus des trois principes univer-
sels retrouvés par la Révolution frangaise pour 1’avenir de
I’Europe, et qui guide la République moderne: Liberté, Ega-
lite, Fraternite. lls sacralisent I’Etat dans [’autel de la Na-
tion, en amalgamant la loi et I’esprit, le pouvoir temporel et
le pouvoir spirituel, la “voix du peuple” ou la souveraineté
populaire (un des fondements nécessaire et pas suffisant a
I’exercice de la démocratie) et la souveraineté nationale
(I’exercice en délégation délibérative et législative, exécuti-
ve et judiciaire de la volonté populaire ou collective).

Or, I’Etat n’est rien d’autre, depuis la Révolution fran-
caise, qu’une organisation administrative et institutionnelle



372 Nelson Vallejo-Gomez

au service de la République, dans le respect des Droits de
I’homme et de la démocratie. Certes, cette “organisation”
peut-étre au service d’autre chose. On 1’a vu dans 1’““Etat
Francais” a la période de Vichy. Tout se passe pour le Front
souverainiste constitué de nationalistes de Gauche et de
Droite comme s’il y avait nostalgie d’un Etat au service
d’autre chose que la République. Un Etat au service, par
exemple du “sang de la nation” avec ses “lettres de nobles-
se”. Rien d’étonnant que I’on trouve des Royalistes embri-
gadés chez les souverainistes.

I1 faudra pour les Etats démocratiques européens une
souveraineté bien comprise. Car, ils sont eux-mémes la di-
versité en voie d’union concertée et pacifiée avec 1’autorité
de I’altérité, c’est-a-dire avec la souveraineté des autres. Il
ne faut pas renouveler les guerres de “religion nationaliste”,
car ’on n’est pas si dévot de la Nation que les bonnes gens
du passé. Tout le monde n’accepte plus d’étre chair a canon
pour les idoles nationalistes — songez a Voyage au bout de la
nuit -

Deux guerres mondiales, le Nazisme, le Stalinisme et le
Fascisme ont appris ce que I’amalgame “Etat/nation” a de
pervers pour les peuples de I’Europe. Lorsque la machine
technique, administrative et organisationnelle de I’Etat est
mise au service du “sang de la nation”, ¢’est-a-dire des pas-
sions populaires, il y a guerre civile ou dictature a la clé. Le
modele délibératif de I’ Union, les concept de subsidiarité et
de démocratie transnationale pourront aider a la compréhen-
sion d’une souveraineté cosmopolitique, a 1’assagissement



Europe, une identité kaléidoscope 373

des souverains en charge de souveraineté, si I’on reconnait
que I’Etat doit agir en subsidiarité dans le respect des autori-
tés démocratiques locales, régionales et internationales. 11
faudra également a coup sir aux peuples européens une ap-
préhension juste de leur propre nationalité comme étant res-
source d’une identité kaléidoscope et non pas bannicre pour
préparer la guerre ou principe d’intégration négative ou
d’exclusion positive.

Le processus d’Union est présenté par la Droite réac-
tionnaire et la Gauche opportuniste comme un danger pour
I’identité nationale et culturelle des cartes d’identité, ainsi
que comme le nouvel instrument du libéralisme capitaliste
qui obtiendrait la dénationalisation ou la déréglementation
des moyens de production pour ensuite les délocaliser et fai-
re jouer une concurrence déloyale au détriment des droits du
travail et des conventions sociales.

S’ajoute a ce proces d’intention fait au Traité constitu-
tionnel, un doute identitaire nourrissant I’argumentaire a la
Cassandre et chargé d’amalgames du Front nationaliste et
souverainiste. Un malaise relatif a la finalit¢ méme du pro-
cessus d’ Union européenne se fait alors sentir, tant et si bien
qu’il se pourrait que des pays membres, aussi importants
que la France, ne ratifient pas le Traité en premiere lecture.
Ce malaise tiendrait en deux amalgames. Le premier consis-
te a confondre la fin et les moyens: confondre la mondiali-
sation des moyens matériels et la finalit¢ identitaire (les
valeurs universelles de 1’Union). Autrement dit, 1’amal-
game entre la mondialisation, d’une part et, d’autre part,



374 Nelson Vallejo-Gomez

I’appel a une identité pour I’ Union européenne qui soit a la
fois nourrie des “nationalités” comme ressources de diversi-
té, mais ayant une marque de reconnaissance propre et “dé-
nationalisée” comme inspiration d’Union des diversités.
Union n’est pas unicité. De méme, il ne s’agit en aucun cas
d’opérer une réduction ou disparition de 1’identité des na-
tions membres dans je ne sais quelle dialectique pour un
“Super-Etat-Nation”. Au contraire, il s’agit d’organiser
I’interaction et la complémentarité de ces identités pour
I’émergence d’une marque de reconnaissance ou figure de
I’Union, ¢’est-a-dire, pour la mise en action d’une conscien-
ce européenne, d’une démocratic européenne et d’un
progrés humain, économique, social et politique pour les
450 millions d’individus du troisiéme groupement humain
de la planete, apres la Chine et I’Inde. En ce sens, aucun
pays membre de I’Union ou candidat a cette Union n’est
plus ou moins européen que ’autre. On pourrait méme dire
que la Turquie n’est pas plus ou moins européenne que la
France ou I’Allemagne, 1’ Angleterre ou la Pologne. Pour la
simple raison que la nouvelle identité européenne, I’identité
en rodage de I’ Union européenne n’est pas en tant que telle
une nationalité, mais une citoyenneté nouvelle. Il s’agit de
faire vivre pour soi et pour les autres, dans tout lieu public et
de mémoire, ainsi que dans les institutions publiques des
pays membres de I’ Union, les valeurs universelles que cons-
tituent les droits inviolables et inaliénables de la personne
humaine. Tel me semble étre le seul critére non-négociable
pour étre membre a part entiere de cette Union, voire pour



Europe, une identité kaléidoscope 375

¢tablir des relations internationales honnétes avec d’autres
pays. Ce critere, cl¢ de votte, doit étre compris par tous les
citoyens, et surtout par les policiers qui matraquent les fem-
mes dans une manifestation publique. Les autres critéres
sont structuraux (économiques et sociaux) ou idéologiques
(historiques ou religieux). Tel est I’enjeu capital auquel se
trouvent confrontés les hommes et les femmes qui ont la res-
ponsabilité historico-prospective du vouloir étre des Euro-
péens ou de vivre en chair et en os la conscience d’une
nouvelle identité européenne. D’aucuns voudraient cette
nouvelle identité déja toute faite, a leur image, bien siir. Le
probléme est qu’ils se I’approprient, comme une chose, non
pas pour I’embellir en partage délibératif et solidaire, en es-
prit et en vérité, mais pour I’idolatrer. D’autres ne la vou-
draient aucunement, car ils la croient en contradiction avec
leur propre identité et ils se I’imaginent comme une barbarie
descendue des montagnes ou une horde venue des steppes.
Or, si elle effraie tant, cette identité en rodage, c’est qu’elle
est une proposition pour tout un chacun, sur la base du res-
pect de la dignité humaine, a se cultiver soi-méme et a se ci-
viliser soi-méme. Or, faire cela est une tache difficile, car
elle implique toujours une remise en cause de certitudes,
voire un changement de paradigme et de mentalité.
Confondre les moyens — y compris le Traité constitu-
tionnel — que 1’on se donne pour construire une Union euro-
péenne et la finalit¢ de celle-ci (étre “Unie dans la
diversite”), c’est aussi, refuser de voir dans la construction
européenne une réponse politique de rattrapage possible a la



376 Nelson Vallejo-Gomez

mondialisation économique. Or, comme le suggere Jean-
Marc Ferry, c’est dans “la visée du rattrapage politique de
[’économique que I’Union européenne trouve aujourd’hui
sa légitimation la plus évidente”’' Ferry propose
d’envisager deux points que je reprends ici, @ ma fagon, sur
le processus de construction en cours de 1’ Union: ou bien on
la regarde comme un processus fondamentalement antipoli-
tigue qui accompagne, voire légitime la subversion des
Etats par une libération des marchés lachés dans la jungle et
abandonnés au profit obscur et corrompu de quelque main
invisible. Ou bien on regarde au contraire la construction eu-
ropéenne comme une tentative objective de rattrapage de
I’économique par le politique, afin notamment de se doter
des moyens de participer a la régulation au plan mondial des
puissances économiques multinationales qui font la loi sur
les marchées et ailleurs. Mais on peut la regarder aussi com-
me I’effort concerté et pacifique des hommes et des femmes
qui ont le souci de voir dans cette méme régulation, en tant
que pierre de touche et que finalité, les valeurs universelles
pour la construction des identités politiques émergentes — y
compris celle de I’ Union —.

Dés la moitié du 20°™ siécle, la communauté européen-
ne a été obligée de se doter d’une autonomie économique,
en partageant d’abord les ressources matérielles entre pays
membres. Au commencement du 21°™ siécle, elle est la
deuxieéme puissance économique mondiale. Une nouvelle
étape est a I’ceuvre, celle d’une Union politique. 11 s’agit, en
effet, pour des Etats a 1’organisation administratrice et insti-



Europe, une identité kaléidoscope 377

tutionnelle inégale, ainsi que pour des nations culturelle-
ment et linguistiquement diverses, et pour des peuples a
I’ethnologie métissée, de se doter d’une “autonomie politi-
que” planétaire, eu égard I’avenir incertain du monde. Il
s’agit, sur la base de valeurs ou principes respectés par tous
les Etats et forces vives des nations intégrant cette Union, de
se mettre au service de la paix et du bien-étre des peuples, a
I’ere du respect de la dignité humaine du point de vue cos-
mopolitique.

Il n’apparait pas dans ce processus a premiere vue de
nécessité transcendantale. Il s’agit tout d’abord d’une né-
cessité fonctionnelle et pragmatique nécessairement insuffi-
sante. Les peuples organisés en Etats-nation sont devenus a
I’échelle internationale, des unités déclassée par la mon-
dialisation des interdépendances économiques, juridiques,
culturelles, écologiques. Aussi, dans 1’esprit de /'Union eu-
ropéenne, les grandes fonctions de souveraineté tradition-
nellement dévolues aux Etats nationaux, telles que la
monnaie, la défense, 1’éducation, la police, la justice, voire
la diplomatie, sont-elles redéfinies en prenant en compte les
“recommandations et directives de I’Union”, afin d’agir de
facon concertée et de réguler I’interdépendance de fagon
créatrice et non violente.

Cependant, ce premier amalgame nous jette dans un pa-
radoxe aveuglant, dés lors que I’Union européenne, et no-
tamment ses instances de décision et d’exécution, le
Parlement, 1e Conseil et la Commission, ne sont pas compri-
ses par les citoyens des pays de I’ Union comme la représen-
tation élue d’une identité ou d’une communauté de destin.



378 Nelson Vallejo-Gomez

Le paradoxe s’avére insurmontable, nous alerte Jean-
Marc Ferry, “tant que l’on identifie strictement la souverai-
neté populaire, c est-a-dire la démocratie, a la souveraineté
nationale, et cette derniére, a la souveraineté étatique”.**
Tout se passe comme si I’Etat-nation avait le monopole de
la démocratie. Alors que la démocratie est ¢galement a
I’ceuvre partout ailleurs, ou des hommes et des femmes se
rassemblent pour résoudre ensemble des enjeux communs
transversaux, et décident de fagon concertée de joindre leur
moyens pour accomplir des actions répondant a des princi-
pes que ces mémes personnes reconnaissent et respectent, et
a des objectifs qu’elles évaluent et font évoluer dans leurs
contextes.

L’identification préjudicielle, propre a I’assimilation de
I’Etat a la Nation, ou a la nationalisation et a la monopolisa-
tion par I’Etat de la démocratie comme “peuple” et comme
“identité nationale”, fait émerger le second amalgame qui,
lui-méme, sous-tend le précédent, soit ’amalgame entre
mondialisation et Identité transnationale. Contrairement a
Ferry, j’appelle I’identité en émergence de I’Union euro-
péenne, “Identité transnationale” et non pas “post-natio-
nale” ou “hyper-nationale”, pour toutes les raisons que
j’indique.

Dans un contexte d’amalgame “Etat-Nation”, le proces-
sus d’Union européenne se voit discrédité par le Front sou-
verainiste et nationaliste. Celui-ci le qualifie alors d’“Etat
dans I’Etat”, de machine bureaucratique — traduire: de roua-
ge institutionnel ou administratif qui n’est pas au service
d’Un peuple, ni non plus au service, en somme, d’Une iden-



Europe, une identité kaléidoscope 379

tité nationale, mais d’une Identité transnationale. Dés lors,
pensent-ils, ce processus délibératif se voit affecté de “défi-
cit démocratique”. Et pour cause, ce Front congoit la démo-
cratie comme le monopole de I’Etat et de la souveraineté
nationale. I faudra un changement de paradigme et de men-
talité¢ pour dénationaliser la démocratie et assagir la souve-
raineté.

Le second paradoxe s’aveére a son tour insurmontable,
tant que I’on ne cesse d’établir I’identification préjudicielle
entre nation et démocratie; tant que 1’on refuse de distinguer
entre souveraineté populaire et souveraineté nationale, alors
toute compréhension d’interdépendance du pouvoir souverain
sera comprise comme une perte de souveraineté populaire,
c’est-a-dire, comme une “perte de peuple”, de “nationalité”,
de “démocratie”.

Il faut calmement démonter la thése selon laquelle la
nation est la communauté des citoyens. La nation étant ici
I’universel par quoi I’individu serait transcendé. Or, la na-
tion n’est que la singularit¢ d’un peuple et non pas son
universalité. Les figures nationales n’expriment pas 1’uni-
versel, elles n’expriment que les singularités, les diversités,
les idiosyncrasies. Car 1’universel ne saurait étre pour une
Personne ni le “Peuple”, ni la “Nation”, ni le “Parti”, ni la
“Religion”, ni la “Raison”. Peut-étre 1’universel git-il dans
la dignité humaine et apparait-t-il au regard de 1’altérité et
de I’identité dans 1’action du respect de cette dignité. Com-
me I’homme de bien” chez Aristote, par exemple, n’est au-
tre que celui qui fait le bien, qui “individualise”, qui
“singularise” ou qui “personnalise” I’universel.



380 Nelson Vallejo-Gomez

Il faut également démonter, comme le fait habilement
Ferry,” les syllogismes pour la forme et le contenu de la dé-
mocratie moderne voulu par les nationalistes et les sou-
verainistes, cherchant a habiliter 1’idée selon laquelle la
démocratie est impossible sans la nation pour la forme et
qu’il n’y a de démocratie que nationale quant a son contenu.
C’est encore en filigrane I’idée d’une nation entendue com-
me de I"universel unificateur qui donnerait a la démocratie,
d’une part, sa forme ou synthese nationale, i.e. il y aurait au-
tant de formes de démocraties que des nations, et d’autre
part et derechef son contenu, autrement dit, i/ ne saurait y
avoir de démocratie que nationale. Or, justement, toute
I’histoire de la démocratie depuis ses origines grecques jus-
qu’au Traité constitutionnel pour 1’Union européenne, en
passant par les Révolutions anglaise, américaine et francai-
se, montre que la démocratie donne une forme politique sta-
ble aux nations. C’est la démocratie qui permet a un peuple,
identifié en nation, d’accéder a I’universel organisateur du
politique. Il s’agit d’un processus essentiellement éducatif,
comme le montre Werner Jaeger dans son livre magistral
sur le génie démocratique athénien.*

Il convient également de protéger 1’universel de la
Révolution frangaise, les Droits de ’homme, du méme
amalgame cherchant a nationaliser la république et la démo-
cratie, lorsque, comme I’indique Ferry, on affirmerait que
“nation et république sont sceurs jumelles, toutes deux, filles
de la Révolution francaise”.” La réduction de la démocratie
a I’expression républicaine a conduit, au nom de la “Répu-



Europe, une identité kaléidoscope 381

blique”, a la mise en place d’un régime de la terreur qui dé-
voya la Révolution frangaise. On ne démocratise pas la
nation a la bajonnette ou a la matraque. C’est poursuivre
I’amalgame préjudiciel Etat-Nation que de “nationaliser”
aussi la République. République et Démocratie, en tant que
telles, n’appartiennent pas a la Nation francaise, par exem-
ple. L’une est invention romaine, 1’autre est une invention
grecque. Certes, la Révolution frangaise les fait renaitre des
cendres greco-romaines et la Convention seconde les procé-
dures populaires (démocratiques) que I’on trouve déja dans
le Tiers Etat et les cahiers des doléances. D’ailleurs, la
“nation frangaise” est le creuset structuré sur des voies gréco-
judéo-romaines, ou s’allient des tribus barbares romanisées
— songez aux Francs qui finissent par se libérer de la tutelle
romaine. Elle est la résultante des peuples métissés, a
I’identité culturelle, linguistique et aux croyances différen-
tes — songez aux Cathares — C’est une injustice faite a
I’histoire et a la mémoire, a la grandeur de la Nation francai-
se, que d’en faire une sorte de fille naturelle de la Révolution
et une “sceur jumelle” de la République, en vue de trouver
des arguments pour les nationalistes et les souverainiste. En
outre, a y voir de plus prés, ce creuset extraordinaire n’est
pas plus le monopole de la Royauté que de la République ou
de I’Etat, ou que celui de la Papauté ou de I’Empire. Il faut
donc dénationaliser ou “dékafkaiéner” I’Etat. Autrement
dit, rendre a I’Etat sa dimension laique, administrative et
opératoire, afin qu’il soit au service uniquement des princi-
pes fondamentaux de la République: Liberté, Egalité et



382 Nelson Vallejo-Gomez

Fraternité. 11 faut également dénationaliser la Nation,
c’est-a-dire, enlever a la machine étatique le principe identi-
taire du nationalisme, afin de faire de 1’Etat un outil citoyen
et républicain véritable.

“Union européenne”, une nouvelle identité
pour les peuples européanisés

Le nceud gordien de I’identité de I’ Union européenne en
émergence réside dans sa capacité a dénationaliser les
Etats-Nation, tout en renforgant le sens démocratique et la
conscience civique des femmes et des hommes qui vivent,
labourent et aiment dans cette région du monde. Le défi
majeur consiste a dénationaliser les nations, a assagir les
souverainetés et a remettre aux mains des citoyens la démo-
cratie, tout en régulant le capitalisme et en combattant inces-
samment par 1’éducation (mémoire, sciences et arts) les
amalgames préjudiciels a la paix et au bien-étre des peuples.

L’identité en gestation de I’ Union européenne est dans
I’altérité ou elle ne sera pas. Elle est décentrée, kalé¢idosco-
pique et polymorphe. Elle retrouve une mémoire qui
s’inspire de I’identité humaine et qui s’incarne dans une vo-
lonté pratique de communauté légale et morale. Elle té-
moigne de reconnaissance historique mutuelle, de sens
civique et éthique supposant une conscience de coresponsa-
bilité sur des enjeux contextualisés et des défis transver-
saux. Elle détient une personne juridique réglant des intéréts
solidaires ouverts sur le monde.



Europe, une identité kaléidoscope 383

La dignité de la personne est autant un pilier ancré dans
les héritages culturels, religieux et humanistes de 1I’Europe,
qu’un moteur spirituel intégrant la mémoire a venir du 7rai-
té constitutionnel et de la Charte des droits fondamentaux
de ["Union. Sans dignité humaine, en effet, les autres va-
leurs qui fondent I’ Union, a savoir la liberte, la démocratie,
I’égalité, I’ Etat de droit, ainsi que le respect des droits de
[’homme, y compris les droits des personnes appartenant a
des minorités, seraient aveugles

Il est intéressant de souligner que 1’on retrouve la digni-
té de la personne, et non pas quelque César ou quelque dieu,
en valeur fondamentale du processus d’Union a 1’ceuvre.
Autrement dit, la dignité est comme le substrat éthique du
principe de coopération et de procédure concertée, qui orga-
nise de fagon a la fois programmatique et stratégique, juridi-
que et politique, le monopole de la puissance et de I’autorité
entre les pays de I’ Union. 11 s’agit de réguler aussi et surtout
par I’esprit et non pas que par la lettre (actes, lois, décrets,
arrétés, circulaires) le processus d’inter-dépendance des
souverainetés, des nationalités, des régionalismes, des mi-
norités et des intéréts des multinationales que 1’on trouve
dans les pays membres.

La devise proposée par le Traité constitutionnel de
[’Union européenne dit bien qu’elle se doit d’étre “Unie
dans la diversité”. Cette nouvelle identité, en tant que telle,
n’est pas plus ou moins frangaise qu’allemande, anglaise ou
espagnole... comme elle ne sera pas davantage plus ou
moins turque, le jour ou la Turquie en deviendra membre a



384 Nelson Vallejo-Gomez

part enticre. Chaque pays a sa propre identité nationale et la
gardera, comme chaque région, chaque village et chaque
famille gardent la leur tout en participant pourtant de la dé-
mocratie locale, départementale, régionale, nationale et in-
ternationale. Pour la simple raison que la nouvelle identité a
pour fondement le respect de la dignité de la personne et
non pas la cristallisation révolutionnaire de quelque nation
ou I’application consulaire de quelque nouvel édit de Cara-
calla. De méme, I’identité en rodage de I’ Union européenne
n’est pas plus 1’addition des cultures nationales des pays
membres, comprenant les emprunts millénaires effectués
aux cultures asiatiques, chinoises, égyptiennes, précolom-
biennes... que I'instauration d’une supra culture, a la ma-
ni¢re de quelque nouvel impérialisme ou quelque nouvelle
révolution culturelle totalitaire.

Je n’ignore pas que ces valeurs, qui émergent des
Temps Modernes et se consolident a travers les Renaissan-
ces de ces peuples a I’origine barbare, font rire jaune les eu-
rosceptiques, et surtout font 1’objet de railleries bien aigres
de la part des nihilistes des comptoirs, a la recherche tou-
jours du scandale, ancrés qu’ils se croient dans leur logique
de volonté de puissance inquisitrice, et que j’oppose aux ni-
hiliste gaies et tonifiants du Gai savoir. Je n’ignore pas non
plus qu’*au Nom” de ces valeurs, une certaine idée de puis-
sance, alliant Croix ou Croissant et Sceptre, les a perverties
et les enrolent encore. Un doute salutaire, portant a la fois
sur leur principe moteur et leur principe final, est certes né-
cessaire. Mais il ne doit pas étre confisqué par le nihilisme,



Europe, une identité kaléidoscope 385

qui est une maladie chronique de la culture européenne. Ce-
lui-ci, diagnostiqué de fagon magistrale a la fin du 19°™ sié-
cle par le philosophe allemand ou “médecin de 1’ame”
(Pimage est platonicienne), Frédéric Nietzsche, n’est pas
I’objet principal de mon sujet aujourd’hui. Cependant, nul
ne saurait penser la nouvelle logique, ou plus précisément la
dialogie organisatrice a I’ceuvre dans le processus d’identité
en rodage de I’Union européenne, sans avoir en toile de
fond la conscience d’un nihilisme plus destructeur que
conspirateur, d’un nihilisme, au fond, de petit bourgeois
passablement cultivé, comploteur, revendicateur et profon-
dément aigri, a la mentalité colonisatrice, héritier d’un deli-
rium imperium, qui se sait sans lettres de noblesse et qui
croit accéder a I’aristocratie de I’esprit par la posture nihilis-
te. Autrement dit, le nihiliste comploteur pense résoudre le
probléme d’identité du “petit moi” par un dispositif d’usur-
pation de la raison et de perversion logique. En croyant éta-
blir le critere de la vérité par le seul fait que toute vérité
serait une construction de signification, le nihiliste revendi-
que en fait & nouveaux frais le principe essentialiste d’une
vérité en tant que concordance avec le réel. La concordance
étant ici tout autre chose que la concorde et traduisant en fait
la dynamique d’un sujet conquérant en lui, pour lui et par lui
I’identification de la vérité avec le réel. Dés lors, le nihiliste
croit que la logique n’est pas un impératif destiné a la con-
naissance du vrai, mais une arme pour poser et aménager un
monde sens¢é signifier pour lui et pour les autres le seul
“monde vrai”. Et il érige pour ce faire des autels a I’or doré
ou noir, a la montagne, au centre de la cité ou dans les Nou-



386 Nelson Vallejo-Gomez

veaux mondes ou dans les Nouveaux territoires conquis a
I’épée ou au missile. Lorsque ce nihilisme-la est a I’ceuvre
dans la technique qui détruit plus qu’elle ne construit, la bu-
reaucratie qui momifie plus qu’elle n’active et sert la chose
publique et I’économisme des experts dont raffole la menta-
lité capitaliste des Etats-nation, le principe auto-éco-réor-
ganisateur de 1’Union européenne ne pense plus qu’a
thésauriser, a exclure et a tuer au nom des idoles. Il est pris
dans une technique aveugle et destructrice. Il rend impensa-
ble la dignité humaine comme valeur fondamentale des rap-
ports entre les personnes humaines et/ou juridiques (Etats,
citoyens, institutions laiques ou confessionnelles, adminis-
trations, entreprises). Cette valeur devient alors impensable,
parce qu’elle est reprise dans un paradigme logique classi-
que de vérité et d’erreur. Autrement dit, pour revenir au pro-
cessus de constitution interne de 1’identit¢ de 1’Union
européenne, les eurosceptiques et les nihilistes font planer
le soupcon d’aprés lequel les valeurs fondamentales de cette
Identité seraient en fait des “apparences” ou des “simula-
cres”.

Les eurosceptiques et les nihilistes auraient voulu pour
ce Traité constitutionnel un texte fermé sur lui-méme, clair
et distinct, a la lecture transparente et n’ayant pour cela
qu’une seule interprétation vraie (la leur, bien str!), a la lo-
gique binaire et disjonctive, a la maniére d’un réglement de
caserne. Car ils ont la nostalgie d’une autorité pyramidale et
d’une souveraineté unique et indivisible, pouvant opérer de
facon totalitaire a Paris et a Berlin, a Rome ou a Madrid, a
Londres ou a Varsovie, une sorte de nouvelle alliance entre



Europe, une identité kaléidoscope 387

le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel et au service de
leur tribu respective... Les eurosceptiques et les nihilistes
européens ont la nostalgie des empires nationalisés, voire
divinisés, et n’ont que faire d’une éthique re-constructive
pour les identité nationales comme pour les relations inter-
nationales, d’une auto-éco-critique qui structure les recon-
naissances d’identité et d’altérité réciproques et qui permet
un dialogue interculturel des peuples. La compréhension
d’une citoyenneté transnationale implique une ouverture
des mémoires nationales de portée éthique et qui devient
substance d’'une communauté morale et d’un ordre politique
structuré par la mémoire en partage des atrocités commises
par les nationalismes, notamment, sur les peuples minoritai-
res. Le front nationaliste, souverainiste et eurosceptique mé-
prise pour cela méme le Traité constitutionnel qui propose
un texte organique riche et complexe, a la lecture interpréta-
tive, intégrant pour sa compréhension des logiques contrai-
res et complémentaires. Un texte éco-réorganisateur qui
é¢merge de la concertation, de la délibération, de la coopéra-
tion et de la solidarité entre gouvernements démocratiques.
Un tes(x)te qui reste un simple 7raité international, a I’am-
bition constructrice, signé entre Etats souverains.

Il faut comprendre que I’enjeu et le défi est celui d’une
nouvelle conscience identitaire, qui émerge du processus de
I’Union européenne. Depuis la fin de la Seconde guerre
mondiale et plus précisément depuis la Chute du mur de
Berlin, I’on peut apprécier dans cette région du monde un
événement inédit dans ’histoire de ’humanité qui opere
une révolution paradigmatique en temps de paix et qui con-



388 Nelson Vallejo-Gomez

duit a repenser le rapport au temps, ¢’est-a-dire la question
historique et culturelle de son identifiant interne, ainsi qu’a
I’espace, c’est-a-dire a la question de ses frontiéres géo-
graphiques qui se traduisent de nos jours en passeport pour
ses citoyens et en rapports juridico-administratifs de plu-
sieurs générations et clauses stratégiques évolutives pour
ses relations avec sa périphérie.

Le Traité constitutionnel organise, régule, équilibre au-
trement la compréhension des valeurs universelles relatives
aux rapports humains, sociaux, économiques et politiques.
L’enjeu capital de ce processus se joue sur le terrain de /a
complexité du mode d’organisation des héritages culturels,
religieux et humanistes de 1’Europe, en particulier sur une
nouvelle compréhension du principe politique motrice du
pouvoir temporel, a savoir, I’impérialisme. En m’inspirant
de la pensée d’Edgar Morin, pour conclure sur ce point de
facon provisoire, je dirai que la nouvelle identité européen-
ne, en rodage, est une sortie de I’“4ge de 1’épée” en Europe
pour la compréhension des rapports d’interdépendance éta-
tique, voire une sortie de 1I’““4ge de ’amalgame” entre I’épée
et la croix pour la compréhension de la théologie-politique.

Enfin, ce processus d’Union est aussi I’espoir d’une
identité européenne dont la dramaturgie ne serait plus une
commedia dell’arte impérialiste,’® mais une organisation
consciente des modalités d’auto-éco-régulation pour la
mondialisation, dont les objectifs puissent étre aussi pour
tous les Terriens un espace de liberté, de sécurité et de justi-
ce, sans murs ni frontiéres intérieurs, et une économie socia-
le de marché ou la concurrence soit libre et non faussée par
la corruption barbare ou légalisée.



Europe, une identité kaléidoscope 389

Cette nouvelle identité est I’espoir d’une européanité
dont le critére n’est plus ’Or comme moyen et la Foi com-
me finalité, ou vice-versa, selon que I’on se trouve du coté
du Colon-colonisateur ou du Colon-évangélisateur. Autre-
ment dit, ’espoir d’un esprit moteur européen qui ne soit
pas perverti par le capitalisme, ni aveuglé par une incarna-
tion historique bureaucratisée ou “club chrétien”.

Cette nouvelle identité européenne sera motivée par le
vouloir étre ensemble et solidaire d’une communauté de
destin capable de réguler les égocentrismes économiques
des Etats-nations et les égocentrismes nationaux auto-
destructeurs. Les individus qui en seraient conscients devra-
ient étre capables de contrer la petite politique a la souverai-
neté cocardiére, qui voudrait perpétuer le morcellement
européen. Ils devraient alors pouvoir dire a la maniére de
Nietzsche: “Que m’importent les oripeaux dont un malade
pare sa faiblesse! Qu’il les exhibe comme sa vertu.”’ Ou
chanter avec Rimbaud dans son “Bateau ivre” que si I’on
désire une eau d’Europe, une “eau vive” si j’ose dire, pour
mettre les voiles de cette nouvelle Europe qui est une sorte
de “bateau fréle comme un papillon de mai”, ¢’est que 1’on
n’y devrait plus

Ni traverser 1’orgueil des drapeaux et des flammes,
Ni nager sous les yeux horribles des pontons.*®

I1 est évident que ce vouloir étre ensemble comme un
vouloir vivre “unis dans la diversité”, comme une commu-
nauté de destin en gestation et comme une présence ici et



390 Nelson Vallejo-Gomez

maintenant de la nouvelle conscience européenne issue de
cette Union, c’est une tache capitale, aléatoire et incertaine.
C’est une lutte quotidienne pour surmonter les ténébres
d’Auschwitz ou du nihilisme européen et pour vouloir étre
autrement que matiére en simple décomposition muséo-
graphique.

Il est également évident qu’un vouloir étre de ce genre
renouvelé témoigne avant tout d’un effort de pensée et
d’une singularité en action. Cela veut donc dire que c’est a
I’intérieur des individus conscients de leur participation a
I’émergence de cette nouvelle identité que se livre au jour le
jour la lutte pour incarner ce nouvel espoir.

Les Européens issus de 1’Union européenne devront
étre des individus capables de se penser a la fois comme
constitués de matiere et d’esprit, enracinés dans le cosmos et
dans la vie, et conscients d’avoir une identité¢ polymorphe,
ensemences d’avenir. Et non pas seulement enracinés dans
la nuit de leur passé, en idolatres de leur ignorance et de cel-
le des autres, ou arrogants de leur propre vérité et en adora-
teurs de leurs idoles.

Pour penser cette nouvelle identité, autrement dit, pour
Penser I’Europe, comme invite a le faire depuis 1987 Edgar
Morin dans son livre sur la question,” il nous faut de princi-
pes logiques nouveaux et un changement de mentalités. Au-
trement dit, il nous faut tenir compte d’un changement de
paradigme qui est une véritable transformation du mode de
pensée, du monde de la pensée et du monde pensé. Autre-
ment dit, “changer de paradigme, c’est a la fois changer de

5 _ 40
croyance, d’étre et d 'univers”.



Europe, une identité kaléidoscope 391

Identité en devenir, on peut néanmoins lui assigner des
signes avant coureurs clairement identifiables pour appré-
hender sa forme. Du point de vue politique, le plus impor-
tant est le projet de Traité Constitutionnel en cours de
ratification par les pays membres. Car ce Traité lui donnera
une personnalité juridique. L’Union pourra ainsi répondre a
une veille boutade qui amusait beaucoup les tenants de la
puissance impériale américaine, suivant laquelle on doutait
de I’existence de I’Europe parce qu’elle n’avait méme pas
de numéro de téléphone. Il est vrai que cette boutade avait
¢été prononcée a I’époque révolue de la Guerre froide. Et la
posture mentale qui la justifiait était alors le pendant de la
puissance impériale soviétique. Souvenez-vous également
d’une autre boutade du méme tonneau de vinaigre, en pro-
venance de Moscou cette fois, d’apres laquelle on croyait ri-
diculiser I’Etat du Vatican, en demandant combien de
chars comptait-il? Cette boutade, relative a la force par
I’épée, peut faire penser a Pilate interrogeant le Christ sur sa
“puissance” et celui-ci lui répondant sur la force par I’esprit
ou, si ’on préfére, sur la force du droit qui est qualitative-
ment supérieure a celle du droit par la force.

Aussi, peut-on considérer les valeurs qui la fondent
comme des signes avant coureurs de cette nouvelle identité:
le respect avant toute chose de la Dignité humaine, de la Li-
berté, de la Démocratie, de I’ Egalité, de I Etat de droit, des
Droits de [’homme, y compris des Droits des personnes ap-
partenant a des minorités. Pour que ces valeurs puissent étre
en effet communes et respectées, la société se doit d’étre ca-



392 Nelson Vallejo-Gomez

ractérisée dans ces Etats membres par le Pluralisme, la
Non-Discrimination, la Tolérance, la Justice, la Solidarité
et I’Egalité entre les femmes et les hommes.

Ils cherchent ainsi a se donner une nouvelle “voix politi-
que” dans le concert des nations, et pas que politique, mora-
le aussi, en creusant un nouveau sillon historique, une voie
inédite, ayant en mémoire leur voie romaine, mais pas seu-
lement, car fort heureusement tous les chemins ne ménent
plus a Rome, et n’en procédent pas davantage. La Romanité
est nécessaire a la mémoire européenne, elle n’est pas suffi-
sante pour I’identité en rodage de I’ Union, qui requiert aussi
d’une Latinité ouverte sur le monde, ayant la souvenance du
futur et construisant en marchant une voie inédite avec pour
devise “Unie dans la diversité”, et surtout avec 1’horizon
ouvert pour avenir, afin de simplement vivre et aimer les uns
avec les autres, éclairant les craintes de 1’avenir et les téné-
bres du passé d’une lumiere retrouvée, a savoir la dignité
humaine.

Notes

1. Cf. Paul Valery, Mais qui est donc Européen?, In (Euvres I, Paris,
Gallimard, 1957, éd. La Pléiade, p. 1007 et ssq.

2. Cf. Le ciel briile, Paris, Ed. poésie/Gallimard, 1999.

3. Jean-Marc Ferry, L ’Europe, [’Amérique et le Monde, Ed. Pleins
Feux, Nantes, 2004, p. 85 et sq.

4. Idem,p. 85. FERRY cite Joshua Cohen. Cf. J. Bohman et W. Rehg
(eds.), Cambridge, MIT Press, 1997.

5. Idem, p. 48 et sq.

6. Cf. Edgar Morin (en collaboration avec Anne-Brigitte Kern), Terre-
Patrie, Paris, Ed. du Seuil, 1993.



10.

11.

12.

13.

14.
15.

16.

17.

Europe, une identité kaléidoscope 393

“Le plus grand péril qui menace I’Europe, c’est la lassitude”, écrit
Edmund Husserl, in La Crise des sciences européennes et la phéno-
meénologie transcendantale, trad. de M. Granel, Paris, Ed. Galli-
mard, 1976.

Le “nihilisme européen” est, chez Nietzsche, un trait fondamental
de La Généalogie de la morale et une des pierres de touche de la Vo-
lonté de Puissance. Cf. Martin. Hiedegger, Nietzsche II, trad. M.
Klossowski, Paris, Ed. Gallimard, 1971, p. 140-156. Cf. Frédéric
Nietzsche, Par-dela bien et mal (§ 208), Paris, Ed. Gallimard, 1971.
“¢re de fer planétaire” comme stade de I’hominisation de I’espéce
humaine et “identit¢ humaine” comme stade de I’humanité de
I’humanité, sont des concepts forgés dialogiquement par Edgar Mo-
rin. IIs permettent de comprendre sa proposition clé pour I’homme
contemporain : participer avec le corps a 100% et ’esprita 100% au
“salut” de I’humanité en 1’accomplissant, i. e. & la poursuite de
“I’hominisation en humanisation”. Cf. La Méthode 5: L humanité
de I’humanité — L identité humaine, Paris, Ed. du Seuil, 2001. Pour
en sortir du XX siecle, Paris, Ed. Nathan, 1981.

Chantal Delsol, L’irrévérence, Paris, Ed. La Table Ronde, 2002
(1¢re édition 1993).

Rémi Brague, Europe, la voie romaine, Paris, Ed. Gallimard, 1999,
p- 166 et ssq.

Jacques Derrida, Le monolinguisme de [’autre, Paris, Ed. Galilée,
1996.

“Si j’avais a risquer, Dieu m’en garde, une seule définition de la
déconstruction, breve, elliptique, économique comme un mot
d’ordre, je dirais sans phrase : plus d’une langue”. Derrida, in Mé-
moires pour Paul de Man, Paris, Ed. Galilée, 1988.

Idem, op. cité.

In L Etoile de la rédemption, cité par Derrida, in Le monolinguisme
de I'autre, p. 62 et ssq.

Martin Heidegger, Approche de Hélderlin, Paris, Ed. Gallimard,
1973, p. 48-9.

In Introduction a la métaphysique, Paris, Ed. Gallimard, 1967,
p. 91.



394

18.

19.

20.

21.
22.

23.
24.

25.

26.
27.

28.
29.

30.

31.

32.
33.

Nelson Vallejo-Gomez

Martin Heidegger, Cours du semestre d’hiver 1933-1934, trad. M.
Faye, ed. Klostermann, tome 36-7, 2001, p. 90 et sq.

Le tristement célébre “Discours du Rectorat” (Université de Fri-
bourg, 1933) a provoqué une polémique tres dure relative a la ques-
tion de savoir si dans les présupposés métaphysiques de la
philosophie heideggerienne 1’on trouve une justification transcen-
dantale du Nazisme. Cf. Philippe Lacoue-Labarthe, La fiction du
politique, Paris, Ed. Bourgois, 1987. Cf. également Emmanuel
Faye, Heidegger, L introduction du nazisme dans la philosophie,
Autour des seminaires inédits de 1933-1935, Paris, Ed. Albin Mi-
chel, 2005.

Maurice Blanchot, Les intellectuels en question, Tours, Ed. Farra-
g0, 2000, p. 10 et 11.

Op. cité, p. 100 et ssq.

Cf. Edgar Morin, L 'identité humaine — La Méthode 5 : L’ humanité
de I’humanité, Paris, Ed. du Seuil, 2001.

In Penser [’Europe, Paris, 1987, p. 44 et sq.

In Traitée constitutionnel européen (signé a Rome le 29 octobre
2004), Partie I, article 1.2.

Alain Ducellier, Les Byzantins, Histoire et culture, Paris, Ed. du
Seuil, 1988, p. 84 et sq.

La Bible, in Le Livre de [’Exode, 17, 5-7.

Peter Sloterdijk, Si /'Europe s ’éveille, réflexions sur le programme
d’une puissance mondiale a la fin de | ’ére de son absence politique,
Frankfurt, 1994, trad. M. Mannoni, Paris, Ed. Mille et une Nuits,
2003, p. 32 et sq.

Idem, op. cité, p. 33. Les parenthéses sont de mon fait.

Analyse de la notion de “Volonté” dans 1’esprit européen proposée
par Solterdijk, in op. cité, p. 34.

Louis-Ferdinand Celine, Voyage au bout de la nuit, Paris, Ed. Galli-
mard, 1952.

Op. cité, p. 18 et sq.

Idem, p. 19.

Op. cité, p. 21



34.

35.

36.

37.

38.

39.
40.

Europe, une identité kaléidoscope 395

Werner Jaeger, Paideia la formation de |’homme grec, trad. de M. et
Mme Devyver, revue par [’auteur, Paris, Ed. Gallimard, 1964.

Op. cité, p. 20.

L’image a [Ditalienne, relative a la question du concept de
“mytho-motricité” de I’Europe, est de Peter Sloterdijk, in op. cité,
p- 52 et sq.

Nietzsche, Le gai savoir (§ 377 Nous, sans-patrie), trad. de M. Via-
latte, Paris, Ed. Gallimard, 1950.

Arthur Rimbaud, Le bateau ivre, Paris, 1871.

Edgar Morin, Penser ['Europe, Paris, Ed. Gallimard, 1987.

In Edgar Morin, La Méthode 4: Les Idées, Paris, Ed. du Seuil, 1991,
p.- 231.



v

Hégémonie et Métadialogue






Vers une translatinité

Francois L’ Yvonnet

Le monde non plus ne manque de rien tel qu’il est, il
s’oppose a toute tentative de lui faire signifier quoi
que ce soit. La veérité qu’on lui inflige, ¢ 'est comme
d’expliquer un trait d’esprit ou une histoire drole.
(Jean Baudrillard.)

La trans-latinité n’est pas la post-latinité (comme il y a une
postmodernité née de I’éclatement de la modernité). Le
“post” — antériorité et postériorité — est ce qui vient apres et
donc inscrit dans I’ordre temporel, celui de la succession. Le
“trans” est ce qui va “au-dela” ou “par-dela”, avec I’idée de
changement, de traversée — le parti pris est alors résolument
spatial.

La latinité, telle que nous I’entendons, doit étre envisa-
gée d’abord dans son rapport a I’espace, a la maniere de fai-
re vivre I’espace, de le décloisonner, d’agacer les frontiéres,
celles que I’“histoire” souvent pose et impose. La latinité,
en ce sens, est presque une infraction au bon sens. On lui op-
posera la dure réalité des faits. Il ne s’agit évidemment pas
d’occulter les soubassements historiques de la latinité (il y a
des langues latines, un pass¢ plus ou moins commun,

399



400 Frangois L’ Yvonnet

peut-&tre méme des valeurs proprement latines), mais d’in-
sister sur ce qui peut aujourd’hui vivifier cette idée, la nour-
rir, en faire la banniére d’initiatives originales a I’échelle de
la planete.

Mesure-t-on assez 1’étrangeté pour les meeurs intellec-
tuelles de 1’époque, celles qui sévissent dans ce que 1’on
appelle I’Occident (le Couchant), de nos rencontres “acadé-
miques”, qui depuis quelques années sous 1I’impulsion de
Candido Mendes, crée des espaces de dialogue incompara-
bles? Aller au-devant des autres, partout ou I’échange peut
étre fécond, aller en particulier au-devant de cet Islam que
I’on pare de toutes les vertus et de tous les vices, et auquel
on offre, en guise d’avenir, le choix entre étre ou ne plus
étre, entre entrer dans le rang (et avec I’occidentalisation, le
progres et la respectabilité) et la radicalisation (et 1’en-
fermement dans le fanatisme et 1’obscurantisme). L.’axe du
Mal renvoyant a I’axe du rien (selon une équivalence aussi
vieille que notre métaphysique). Peut-on sérieusement ré-
duire la complexité d’un phénomene “civilisationnel” (dans
toutes ses facettes) a la simplicité d’un bréviaire idéologi-
co-politique? La maniere désemparée avec laquelle nos
gouvernants, en France, cherchent a régler les problémes
d’intégration des jeunes immigrés “arabo-musulmans” de
deuxiéme ou troisiéme génération en dit long sur nos incon-
séquences, sur nos peurs. Faire de I’affaire du “voile”, par
exemple, le motif d’un combat républicain majeur est le sig-
ne d’une totale incompréhension des phénomenes symboli-
ques. Répondre juridiquement, par la loi, a une prestation
“trangressive”, montre assez le fossé qui sépare I’Etat d’une
société civile en pleine transformation.



Vers une translatinité 401

Sans ignorer les libertés bafouées, sans passer sous
silence le sort de ceux qui croupissent dans les prisons, de
toutes les victimes des crimes commis au nom de Dieu,
reconnaissons qu’une alternative aussi pauvre en possibili-
tés, aussi réduite dans ses modalités ne peut emporter que
I’adhésion des stipendiés (voyez I’Irak) ou des anes.

Dissidence et sagacité

La latinité doit étre I’occasion d’un détour (au sens ou le
sinologue Francois Jullien nous suggere de faire un détour
par la Chine). L’occasion de nous défaire de points de vue
unilatéraux, d’opérer en somme un décentrement profitable.
C’est le prix a payer pour se rendre disponible, pour donner
la mesure de la “croissance du divers”. Le méme Frangois
Jullien dit qu’il faut créer du dissensus (contre 1’abominable
consensus qui mine le débat d’idées dans nos démocraties
vieillissantes. L’cecuménicité de bazar étant le dernier ava-
tar de universel) et donc faire dissidence. La latinité est es-
sentiellement dissidence, en ce sens ou elle est, d’abord, un
refus de se soumettre a un ordre mondial de nature hégémo-
nique, essentiellement anglo-saxon, un refus d’emboiter le
pas a une pensée unique (elle n’est certes pas la seule a
s’opposer pareillement), mais au sens encore ou elle est une
facon de se tenir dans les marges, 1a ou s’exerce comme en
vertige la forge centrifuge — celle qui nous éloigne du centre.

Nous manquons d’instruments pour naviguer par gros
temps, dans des mers imprévisibles, I’avenir s’annongant
bouché, les conditions de visibilité faisant qu’on n’y voit



402 Frangois L’ Yvonnet

pas a trois pas. C’est a “vue de nez” qu’il faut aller de
I’avant. Le “nez” nous ancre dans la réalité des apparences
ou tout est mobilité et flux (la “branloire pérenne” qu’évo-
quait Montaigne), il réagit aux moindres secousses, une sor-
te de sismographe qui imprime en nous, en temps réel, la
carte floue de nos actions possibles. Une fois les contours
dessinés, le jugement peut bien s’emparer de I’affaire, dé-
ployant avec plus ou moins de rigueur toutes les conséquen-
ces de ce qui fut d’abord donné en une sorte de dispersion
baroque... La latinité est nourrie de prudence (phronésis),
de sagacité (sagax, qui a I’odorat subtil), d’intelligence pra-
tique. Avec elle, c’est une autre diplomatie qui se profile,
non pas paralléle, mais transversale, ce sont d’autres allian-
ces qui se nouent. C’est un autre espace-temps qui se dé-
ploie aux confins du réel et de I’imaginaire, de 1’histoire et
du mythe.

Elle peut étre pour nous d’un secours précieux. Elle au-
rait une fonction quasi méthodologique (si I’on prend soin
de penser le mot au plus prés de son étymologie, le chemin
qui mene au loin). Elle pourrait nous mener a force d’audace
vers des proximités inédites.

A la maniére de Pascal, invitons les incrédules a se met-
tre en marche, la foi latine viendra.

Un usage stratégique

Il y a un “usage stratégique” de la latinité, et pas seule-
ment culturel (ce qui conduirait a confondre notre Académie
avec un vulgaire club latin qui célebrerait, entre élus, son



Vers une translatinité 403

inégalable patrimoine) ou étroitement politique. Un “usage
stratégique” partageable. Ce n’est qu’un paradoxe apparent:
ce que nous partageons entre “latins” est une certaine ma-
niére d’étre au monde, d’en occuper les périphéries, de
prendre langue avec nos interlocuteurs a partir de lieux écla-
tés, presque évanescents, tant d’eau mélée ayant coulé sous
leurs ponts (Rio, Paris, Lisbonne, Barcelone, Turin... Fort-
de-France et pourquoi pas Dakar ou Luanda...). Lieux qui
ne sont pas liés par des intéréts objectifs marchands, lieux
qui n’ont pas leur place, en tant que tels, dans un atlas géos-
tratégique (bien qu’inscrits dans une sorte de tectonique
imaginaire), mais qui sont le résultat de tissages, d’im-
probables tissages (ce que sont toujours les métissages), de
relations initiées, au sens ot en parle Edouard Glissant.

Ce que I’on appelle mondialisation, qui est I’uniformisation par le
bas, la standardisation, le régne des multinationales, 1’ultralibé-
ralisme sur les marchés mondiaux, pour moi, ¢’est le revers négatif
de quelque chose de prodigieux que j’appelle la mondialité. La
mondialité, c’est I’aventure extraordinaire qui nous est donnée a
tous de vivre aujourd’hui dans un monde qui, pour la premiére fois,
réellement et de maniére immédiate, foudroyante, sans attendre, se
congoit comme un monde a la fois multiple et unique, autant que la
nécessité pour chacun de changer ses maniéres de concevoir, de vi-
vre, de réagir dans ce monde-la.

La Latinité a quelque chose a voir avec cette “mondiali-
t&”, sans bien sir pouvoir prétendre en étre la seule puissan-
ce fécondante. A la maniére de la géographie spirituelle de
Massignon (les pays se touchant non par leurs frontieres



404 Frangois L’ Yvonnet

mais par leur centre), la latinité a une configuration axiale,
faite d’emboitement (réels et imaginaires) et de réseaux (a la
fois ténus et couvrants). Elle est comme le dit Candido, une
bouteille a la mer. Reprenant la distinction que fait Montes-
quieu dans L Esprit des lois, entre éducation des peres, des
maitres et du monde (cette derniére renversant toutes les
idées que nous avions pu engranger a partir des premicres),
Edouard Glissant insiste sur la situation actuelle du monde
(depuis que le monde, avec Christophe Colomb, a commen-
c¢ a faire Monde), sur le fait que les nations, les cultures et
les hommes se congoivent désormais dans la fatalité d’une
communauté de destin. Le centre a mis durablement sous
relation les périphéries, mais c’est une domination de plus
en plus immatérielle dans un monde de plus en plus chaoti-
que (au sens de la théorie du chaos, un petit spasme peut
produire une catastrophe a I’échelle du tout). Glissant parle
d’un “Chaos-monde”. Face a cette territorialisation généra-
lisée — le centre est partout et nulle part —, sans preé carreé, il
reste a construire des liens fluctuants, des récits nouveaux
qui vont a I’encontre des récits identitaires anciens (sur les-
quels furent baties les nations et les dominations impérialis-
tes) et des injonctions contemporaines a rentrer dans I’ordre
du Bien.

Ce que nous partageons avec les autres est moins la lati-
nité elle-méme (ce n’est pas la dévaluer que d’appeler la
concernant, du moins substantiellement, a une prudente cir-
conspection), que son usage. C’est cet usage qu’il s’agit de
construire en commun. D’autres cultures, d’autres traditions



Vers une translatinité 405

de pensée se découvrent elles aussi, en ce début de troisiéme
millénaire, des usages originaux, des usages stratégiques,
voire polémiques (dans tous les sens du terme, a la fois com-
me arme de guerre mais aussi comme situation nouvelle, qui
exige pour étre comprise d’autres paradigmes).

Latinité et islam

Des ayatollahs furent invités a Copacabana... Ce qui
n’est pas trés correct. Une invitation faite a des représen-
tants de la République islamique d’Iran au plus haut niveau,
qui ne comporte ni bénédiction (il faudrait avoir des am-
bitions sacralisantes) ni anatheme (de quel droit?). Qui plus
est, des rencontres qui n’¢ludaient aucun des sujets qui d’or-
dinaire fachent.

C’est le cas de la charia. La condamner parce que rétro-
grade, la condamner parce qu’attentant aux principes fonda-
mentaux de ’humanisme démocratique est un peu court. Ce
qui ne veut pas dire, inversement qu’il faut la parer de toutes
les qualités (ceuvre des hommes, elle témoigne d’un souci
éminent de la chose publique; supposée inspirée, elle échap-
pe a la raison commune). Elle doit étre prise pour ce qu’elle
est, pour ce qu’elle est pour nous qui ne sommes pas musul-
mans, pour nous qui avons par ailleurs des espaces politi-
ques et juridiques relativement laicisés. Il ne s’agit pas d’en
faire, a la manicre du marxisme revisité par Sartre, 1’horizon
indépassable de notre temps. N’y a-t-il pas la concernant un
usage ¢videmment stratégique, prendre en compte cette tra-
dition de pensée multiséculaire, qui constitue aujourd’hui,



406 Frangois L’ Yvonnet

pratiquement, pour des millions d’individus une voie alter-
native, une manicre de se tenir ensemble dans le temps et
I’espace, d’échapper au tropisme occidental. Avant de ju-
ger, jaugeons. Il faut alors adopter, suivant les conseils de
Massignon, le point de vue de I’autre, procéder a ce qu’il ap-
pelait un décentrement de type copernicien. Ne pas seule-
ment juger de la charia par ses décrets (dont on sait qu’ils
sont divers et parfois expéditifs), mais se demander d’abord
quelle vision de I’homme et du monde elle porte, quelle exi-
gence de dignité (la dignitas, comme estime de soi) elle fait
valoir?

Le dialogique risque d’étre ronronnant, d’étre privé de
toute efficience s’il ne prend pas le risque de I’intériorité.
Chez Massignon, par exemple, le dialogique s’actualisait
non seulement dans un dialogue continu avec les Arabes
(musulmans ou chrétiens), mais en tout premier lieu avec
I’islam spirituel et mystique. Ce qu’il faut percer, a la ma-
niere dont on perce un mystere, c’est cette inspiration iné-
puisable, profondément humaine qui est a I’ceuvre dans les
grandes constructions culturelles. Il ne s’agit pas de proner
un nouveau tiers-mondisme, de se greffer sur 1’altermon-
dialisme ambiant (Clément Rosset fustige cette tendance
facheuse au dédoublement, avec la promesse d’un autre
monde, caractéristique de toute une métaphysique qui veut
nous mettre a 1’abri de la simplicité du réel), mais d’opposer
partout et toujours la mise en relation, horizontale, a la mise
sous relation, verticale. A la mesure de ce que Glissant ap-
pelle le “Tout-monde” ou de ce que Patrick Chamoiseau



Vers une translatinité 407

nomme “totalité ouverte et imprévisible”, une mise en rela-
tion qui est aussi un projet qui vise a I’installation d’un ima-
ginaire de la diversité ou de la complexité.

C’est avec I’idée de Relation que nous pourrons comprendre qu’il
nous faut transformer nos territoires en des Lieux. Le territoire tend
a s’instituer en centre; le lieu qui est multi-trans-racial, multi-
trans-culturel, se comporte en rhizome. Le territoire isole 1a ou le
lieu, habité de diversité, tend a irradier de maniére complexe dans
un jeu de partage, de solidarités et d’échanges. Le monde serait ain-
si constitué d’une infinie constellation de lieux qui élaboreraient
une unité sans unicité. Une unité qui ne saurait s’envisager que
dans la diversité, et qui permettrait 1’exaltation de la diversité. En
bref: une unité ouverte. C’est donc par I’imaginaire de la Relation
que nous pourrons atteindre notre unité véritable, notre unité la
plus profonde, qui est faite du firmament de nos différences et de
nos projections souveraines.

Une maniere de penser dont nous nous sentons tres
proches, et qui pour partie anime cet esprit de latinité pro-
prement dérangeant (puisqu’il dé-range notre vision euro-
péocentrée). Un dérangement qui n’est pas sans analogie
avec I’hétérotopie chére a Michel Foucault.

Un pari latin

La latinité repose sur un pari (un pari latin), le contraire
exact d’un contrat (toujours symétrique). Il y a une asymé-
trie du pari: entre ceux qui parient (chaque parieur a ses rai-
sons), les mises (chacun met sur le tapis la somme qu’il veut
jouer), et les gains. Non seulement le contrat social est une



408 Frangois L’ Yvonnet

fiction juridico-politique qui repose sur des présupposés
anthropologiques contestables (I’homme serait un animal
rationnel, conscient, moral, social), mais de plus, il est tou-
jours déja signé, signé pour moi. Comme le remarque Bau-
drillard, si je veux entrer dans une relation comme acte
personnel, ce n’est pas un contrat, mais par un pacte ou un
pari. Parier, c’est toujours surenchérir, et il y a en effet de la
surenchere dans I’idée de latinité. Rien de moins contractuel
que la mise en relation qui unit le divers, qui réunit des sin-
gularités.

Le titre de notre exposé évoque une “trans-latinité”, un
préfixe qui marque un dépassement permanent de la latinité,
une sorte d’infraction constante a ses propres limites, qui
promeut une “réalit¢” non point substantielle (il suffirait
d’en faire fructifier le capital), mais formelle et relationnelle
(lalatinité n’existe que par les liens qu’elle noue, que par les
initiatives qu’elle risque). On se gardera de toute espece de
confusion avec le fait européen, enjeu flou de débats ré-
cents, en particulier autour de 1’adhésion de la Turquie a
I’Union européenne. “Ectoplasme humaniste fruit d’un an-
gélisme sans fronti¢res” pour les uns (Jacques Julliard), sor-
te de phénomeéne a I’état gazeux qui tendrait vers le néant;
pour les autres, fruit d’une adhésion volontaire a des princi-
pes de libertés politiques et économiques, qui aurait pour
vocation I’universalité¢. Comme le montre le traité constitu-
tionnel européen (une étrangeté juridique) qui fait I’objet de
consultations référendaires dans divers de nos pays,
I’Europe repose de plus en plus sur I’idée d’interdépendance



Vers une translatinité 409

(Mireille Delmas-Marty, parle d’ailleurs d’une “déclaration
d’interdépendance”). Une solidarité contractualisée qui pré-
figurerait ce que pourrait étre un ordre juridique mondial. Il
y aurait une sorte de mouvement juridique centrifuge, répli-
que tardive et toute en positivité de I’impérialisme rampant
d’hier. A moins que I’Europe, indécrottable cceur du monde,
ne fasse alterner diastole et systole, mouvements centrifuge
et centripete.

Il faut regarder a la géographie pour mesurer 1’écart
qu’il y a entre cette Europe en extension et en contraction
(pour le meilleur ou pour le pire), et une latinité par essence
non expansive. Il faut concevoir une autre topologie toute en
discontinuité, alors que 1’idée d’un rayonnement de 1’idée
européenne vers 1’Est (version soft du Drang nach osten)
suppose une sorte de “contagion” par capillarité. Un homme
politique turc a dit de I’Europe (il n’est pas le seul) qu’elle
¢était un “carrefour de civilisations” dont 1’extension peut
étre indéfini (en Orient ou en Afrique). Ce qui laisse tout de
méme un peu songeur... Il faudrait alors, pour étre consé-
quent, déclarer I’Inde bientot européenne, au seul motif que
sa vie politique obéit a des régles institutionnelles démocra-
tiques (incontestablement démocratiques), qu’elle partage
avec “nous” une certaine idée de I’homme... sans compter,
qu’elle est elle-méme un “carrefour de civilisations™!

La latinité témoigne d’une ambition tres différente, cel-
le de participer a la construction d’un espace déterritoriali-
sé: en se tenant au plus prés de sa pluralité native (la latinité
est essentiellement plurielle), elle offre a 1’autre, celui qui



410 Frangois L’ Yvonnet

est sur I’autre rive, celui qui nous fait face, le possible fraye-
ment vers sa propre altérité, vers les expressions d’un uni-
versel concret. C’est dans cet esprit que notre Académie
s’est donnée entre autres gageures d’ouvrir sans tarder une
breche dans le dispositif qui verrouille le monde islamique,
I’enfermant dans une négativité radicale, notre Mal fantas-
mé. (“Ich bin der Geist der stets verneint!”, dit Méphisto-
phéles dans le Faust de Goethe).

Ceux qui attendent de I’adhésion de la Turquie a I’'U.E.
la promesse de nouveaux rapports entre I’Europe et ’islam
font trop peu de cas de ’islam arabe et iranien qui, désor-
mais a nos portes, ne manquera pas de s’interroger sur la
place qui lui revient dans cette nouvelle configuration.

Il'y a une fraternité “latine” — celle qui préside a nos ren-
contres, celle qui unit des peuples aussi différents que ceux
des vieilles nations du sud de I’Europe, de moins vieilles en
Amérique latine, d’ Afrique aussi (pensons a ce que confiait
Senghor a Malraux, que ce dernier rapporte dans ses Anti-
mémoires) ou d’ailleurs, qui repose sur un pari que 1’entente
est possible, en particulier avec 1’Islam, autrement qu’en
termes de rapports de force, autrement qu’en termes d’adhé-
sion a des modeles sociaux et institutionnels figés, posés
comme normes absolues.

En ce sens la latinité est aventureuse, car consciente que
nous n’allons nulle part, que I’idée de finalité, sous toutes
ses formes, est un leurre, a commencer par 1’idée de sens de



Vers une translatinité 411

I’histoire qu’il faut enrouler dans le linceul de pourpre ou
dorment les dieux morts. Mais il y a un monde a partager, un
monde commun a inventer...

Il y a dans tout pari une dimension tragique. Tragique,
au sens que lui donnait Vladimir Jankélévitch: I’alliance du
nécessaire (il faut sortir de I’alternative: axe du Bien/axe du
Mal) et de I’impossible (“Jamais un coup de dé n’abolira le
hasard”).



The Post-Soviet Condition

Susan Buck-Morss

I — The Post-Situation

“Post-" and “neo-": nothing so characterizes
our era as the proliferation of these terms

T he posts: post-modern, post-Marxist, post-colonial, post-
national, post-hegemonic. There are post-patrimonial states
in Africa, post-populist regimes in Latin America, and alre-
ady post-globalization. We are suffering from a kind of
post-partum depression. Having long been pregnant with a
future to which the world has now given birth (to paraphrase
Marx), we are frankly disappointed.

“Post-" finds its position on the left, the moment of criti-
cal negation, while the “neo-" position forgets about the past
and its disappointments, and with striking historical amne-
sia, attempts to bring the old up to date.

The neos: neo-liberal; neo-conservative, neo-imperial,
neo-Nazi, neo-fundamentalist. The mark of the neo is igno-
rance of the wisdom that has accumulated from a critique of
the original forms and the history of popular movements
against them. For example: trade union movements, social

412



The Post-Soviet Condition 413

welfare legislation, social medicine, social security, and
other social-democratic and New Deal proposals are dismis-
sed in the US by present-day neo-liberals as old-fashioned,
whereas they were proposed precisely to compensate for the
inadequacies of classical economic liberalism. Early bour-
geois ideas are rehabilitated by the neos without reverence
for tradition. The gesture is not conservative, not a return to
the origin of these ideas, but radical and presentist, pro-
ducing a right-wing political agenda, and it is a global phe-
nomenon.

The neos are not unprecedented in the era of Western
modernity. In the 19" century, architectural fashion was
neo-Gothic and neo-Classical; philosophy was neo-Kantian
and neo-Hegelian. Here, too, neo functioned as obfuscation,
an ideological support of power, but in this case it was by re-
jecting up-to-dateness and veiling present actualities of po-
wer behind nostalgic facades, neutralizing any critical
capacity that these cultural forms might originally have had.

In the mid-20" century, neo-Marxism and neo-Freu-
dianism opposed orthodox Marxism and orthodox Freudia-
nism in a context that had real political implications. In this
time the neos were on the left not the right. They expressed
optimism about political change, which was not just a mood
but a real possibility, as there were progressive political mo-
vements whose interests were expressed in neo-Marxism
(socialism with a human face; Allende-style, elected socia-
lism); and neo-Freudianism (critiques of the social origins
of mental disorders). The New Left was thus not a neo-Left,



414 Susan Buck-Morss

not an attempt to bring the Left up to date by forgetting its
recent past but, rather, an attempt to keep it on the left preci-
sely because of the recent past.

Of course, progressive political movements exist today,
but one has the sense that they are flourishing in spite of
both the posts and the neos, whose debates are largely aca-
demic affairs. Although theorists may take inspiration from
them (the Zapatistas, for example), the appreciation is not
often reciprocated. This is our present situation. We as intel-
lectuals may be on the left, that is, the post-side of these deba-
tes, but we are not thereby automatically connected to public
discourse. (Theorists in the United States generally do not get
good press. Even the quasi-intellectual New York Times can
report on a major event like the Critical Inquiry Symposium
on the state of theory, held at the University of Chicago in
2003, as if it were an absurdly scholastic exercise.)

The neos have had relevance in the public arena. In the
US, the Bush administration policy-makers who are respon-
sible for the disastrous, preemptive war in Iraq are hard-core
neo-conservatives (some taught by the University of Chica-
go’s Leo Strauss), while neo-liberal economists have had
the upper hand since the Regan administration (including
the 8 years Clinton was in office). In constrast, the Left that
speaks the language of posts keeps the moment of critical
negation alive visibly in architecture, art, and certain strands
of the counter-culture. But the fact that neither side seems
able to get beyond the hyphenated present is symptomatic of
our times.



The Post-Soviet Condition 415

I am not alone in this evaluation. Fredric Jameson has
described post-modernism as symptomatic of what he calls
“incomplete modernization.”' For Michael Hardt and An-
tonio Negri, “postmodernist currents of thought...are the
symptom of a rupture in the tradition of modern sovere-
ignty.”
tical understanding of our situation and the methodological

I will draw implications for theory—both the theore-

implications for doing critical work—that they themselves
have not suggested, and that push the debates in a somewhat
different direction.

The claim is this: The spread of Western scientific and
cultural hegemony was the intellectual reality of the first
five hundred years of globalization, lasting from the begin-
ning of European colonial expansion to the end of the Soviet
modernizing project (1492-1992). It will not remain hege-
monic in the twenty-first century.

If the Soviet experiment is included as part of the era of
Western hegemony, then this term is not specific to (late-)
capitalism as a mode of production. Dreamworld and Ca-
tastrophe argues just this, that the Cold War was internal to
Western hegemony, not outside of it, and that the Soviet ex-
periment failed at least in part because it mimicked Western
development too faithfully.” My position in this book differs
precisely here from Samuel Huntington’s description of a
clash of civilizations that specifically excludes the USSR
from the West* In fact it converges with the perception of
Islamists, who also classify the Soviet experiment as Wes-
tern. But for Islamist thinkers what counts is the materialism



416 Susan Buck-Morss

and atheism that characterizes the modernization policies of
both, while from a position internal to the West, it is, quite
the contrary, the quasi-religious faith that both Cold-War
enemies had in history as the time of human progress, the
elimination of scarcity through heavy-industrial develop-
ment that was to deliver happiness to the masses. Evidence
of the end of the Western era has to do more with the ecolo-
gical disasters brought about by this blind faith in industrial
progress than the spiritual impoverishment and existential
meaninglessness that so disturbed thinkers such as Sayyid
Qutb, theorist of the Muslim Brotherhood—although, as I ar-
gued in Thinking Past Terror, Qutb’s critique of Western re-
ason can be fruitfully compared with the critique made by
Adorno and Horkheimer in Dialectic of Enlightenment.’
Ours i1s not merely a post-Eurocentric, nor even a
post-Western age. Rather, it is an era when the imagined
units of Europe and the West will cease to be the reference
point beyond which theorists feel the need to position them-
selves as post- or neo-. It might be argued that [ betray my
own US-centrism here and that only the United States will
cease to be the point of reference—that the European Union,
perhaps someday including not only Turkey but Russia and
beyond, will become the global model, a new Western
way—or that even Bush’s American model of militarily im-
posed democracy will prevail. I do not think so. The contra-
dictions of the present hegemony are too blatant even on the
level of discourse (not to speak of the fundamental structu-
ral contradiction between trans-national global markets and



The Post-Soviet Condition 417

Westphalian-based nation states). George W. Bush pro-
claims: “freedom is on the march,” John Kerry “reports for
duty” as his party’s presidential nominee, and yet neither
politician questions the obvious, that the militarist meta-
phors they employ—and the military force they consent to
deploy—contradict the very concepts of freedom and demo-
cratic politics in which they are allegedly engaged. Bush’s
preemptive war doctrine can be seen as a symptom of US
weakness, not its strength, a militaristic forcing of global
consent where in fact none exists. Europe is caught “betwe-
en anti-Semitism and Islamophobia,” (Matti Bunzl’s phra
se’) as the economic goals of the EU are out of synchrony
with politically resistant ideas of sovereignty and national
belonging. In the post-Soviet Union, the political and civil
democracy that emerged in a very authentic sense in the late
glasnost’ years of Communist rule has long ago passed its
high point and gone into steady decline.

The bankruptcy of Western hegemony may soon be
matched literally by economic decline if not bankruptcy in
at least parts of the West (the US, with its debt and military
spending, is arguably moving in this direction). Whether
this decline will mark the end of capitalism is a big question,
but perhaps the wrong question, because the whole Western
construction of capitalism, both as a concept and a reality, is
itself threatened with bankruptcy, to be replaced—by what? I
do not think we can know, because our very conceptual fra-
mes for knowing are being drawn into the melting-down
process, drawn into the debris, and may become part of the
ruins.



418 Susan Buck-Morss

Thus, attempts to describe the present transformation
are bound to fail because the terms of description are them-
selves undergoing a transformation. It is necessary from a
left point of view that this process not merely be allowed,
but encouraged. Rigidity of the discourse of critical theory
must be avoided at all costs. Nor can any mode of compre-
hension be excluded out of hand, be it scientific, humanist,
aesthetic, ethical, or (importantly) religious. Our era de-
mands a radical creativity of thinking in all of these forms.

At the same time, the past is not superceded. As late as
capitalism may be, it still has life in it, and the still-
identifiable tendencies and mutations of its structure must
receive the closest analysis. As for socialism, we have not
heard the last of it. Socialism will come back in some new
form as a creative idea, not because of any logic of history,
but because material conditions will demand its redisco-
very. It will have to be re-imagined as a response to these
conditions, because the growing gap between rich and poor,
the deep contradiction between public and private interest,
the ecological disasters of the present forms of production
and consumption will not automatically disappear as a result
of the end of Western dominance. These are the unaccepta-
ble consequences of what we have up until now called
capitalism (the word was put into circulation by Werner
Sombart in the early 20" century; Marx himself spoke of ca-
pital, not capitalism’). However, they do not seem to be qua-
litatively lacking in, say, the still-communist Republic of
China, or in India with its so-called “alternative” modernity,



The Post-Soviet Condition 419

or in the revolutionary Republic of Iran, where Muslim eco-
nomics is supposed to be replacing the Western capitalist
form. In all of these places, no matter what name is given to
the economic system, we find the same tendencies: an obs-
cenely intensifying divide between rich and poor, privatiza-
tion of the public sphere, ecological ruin, the entrenchment
of oligarchy, and imperiled workers vulnerable to the unre-
gulated contingencies of global markets.

From a left perspective, the importance of the distinc-
tion between two tasks, the critique of the global economy
and the critique of #ow we critique it cannot be overestima-
ted. The mode of production is undergoing a fundamental
shift in the relationship between the economy, the world po-
litical order, and technologically mediated culture. Our lan-
guage struggles to keep up. Surely, the long durée of global
capitalism analyzed by Ferdinand Braudel and others, stret-
ching from the voyages of Columbus to the present, seems
more relevant to the new situation than the classical Marxist
emphasis on industrialization. While it may still be neces-
sary to describe the present economic situation in terms of
tendencies in the mode of production (that is, by locating
changes in both productive forces and productive relations),
concepts like surplus value, scarcity, real Value, work, the
division of labor particularly the sexual division of labor,
economic exploitation, class and the class struggle—are all in
need of reasessment. If inadequacy of explanatory power is
true of the language of critical, Marxist economics, it is even
more true of the language of neo-liberal, hegemonic econo-
mics, the abstract models of which exclude the referential



420 Susan Buck-Morss

world of human bodies and material nature that appear in
the discourse as “externalities,” bracketed out of any truth
claims generated by these models.

The profound transformation we are experiencing is
sensed on the skin as a slow, tectonic shift in the architecture
and habits of daily life. We have christened the new globali-
zation, but that term has applied for five hundred years. We
talk about ideological state apparatuses—but these are now
global in scope. We speak of neo-imperialism, but Bush’s
foreign policy is a mutant form of two century-old US tradi-
tions: preemptive regime change sanctioned by the Platt
Amendment to the Monroe Doctrine in 1903, and Wilsonian
rhetoric of national self-determination from the time of the
Versailles Peace Conference in 1919. Gender and sexuality,
far from matters of what Marxists used to call “secondary
contradictions,” are the lynchpin of today’s ideological war-
fare. Religion, in no way abandoned in the modernization
process, is back with a vengence, sustaining political move-
ments as dispersed as liberation theology, Brazilian Pente-
costalism, and multiply-articulated Islam. “The people”
today is not a national constitutency. Solidarity that crosses
state boundaries is required. Resistance to power will be a
global movement, or it will fail.

If I speak of the end of the era of Western hegemony
that has lasted from 1492-1992, this is not just a description
of time but a construction, a narrative of history. As Jame-
son writes: “We cannot not periodize.”8 Here, then, is my
periodization. Our era marks a slow but decisive rupture in
planetary history, the end of Western hegemony whose term



The Post-Soviet Condition 421

modernity is, and with it, the end of capitalism as the West
has formulated it, that is, as a stage in history that belongs to
its own, exemplary trajectory of development. It will be ex-
perienced as the end of a stage in the collective imagination,
before it will be a rupture of reality. We are not going to get
out of the present predicament without a total rethinking of
what capitalism is, and what ideas of history and collective
agency are dragged along with it.

But not Only this

The culture of critical theory will have to change as
well. Not that “Westerners” cannot do critical theory, or that
it should be replaced by other posts (post-Continental the-
ory, for example, or post-modern Islam), but the next phase
of theory will be a displacement rather than an internal de-
velopment. Western cosmopolitanism has existed at least
since the Enlightenment in the sense of urbaneness and
worldly sophistication. But what is called for today is a soci-
ally committed intelligentsia that can move beyond cultural
appreciation to trans-cultural innovation and action. The
metropolitan intellectual elites will need to yield ground
within the flattened geographies of cyberspace that now link
independent cultural producers from Peru, Iran, Serbia,
Tanzania, Ukraine, Senegal, Turkey, South Africa, Brazil,
Tunisia, Cuba, Shri Lanka, Mexico, Taiwan, South Korea,
Thailand, Uruguay, etc., etc., etc.

The theoretical task will be a collective effort. No one
book, no one discipline or school, no one cultural renaissan-



422 Susan Buck-Morss

ce or national academy will provide it single-handedly, but
the task can be engaged at any of these sites. Rather than in-
tellectual centers the preeminence of which provide the la-
test theoretical fashions, there will be a constant need for
translation across differences in discursive contexts—trans-
lations that, as Walter Benjamin wrote, change both con-
texts, rather than theory being passed down from the center
to the periphery in Left-imperial ways.

So, one of the characteristics of the new hegemony is
that it will not be the accomplishment of one civilization’s
intellectuals, an exclusive avant-garde, an “advanced” so-
ciety or culture that knows, or thinks it knows beforehand
where we are headed. The theories that will count are the
ones that resonate as meaningful with global social and poli-
tical movements who can make out the lines, the forms wi-
thin these theories of their own practical aspirations. What is
called for is an exact inverse of the Marxist global discourse
of the twentieth century, which was a universal discourse
differently articulated. The new Global Left will consist of
particular discourses universally articulated to a whole
world that observes, responds, and acts.

A vision that can lay claim to hegemonic acceptance
must express the universal interests of humanity. This Mar-
xist insight has not been superceded. The Enlightenment,
the French and Haitian Revolutions, the Bolshevik and Chi-
nese Revolutions all received their legitimacy by this claim
to represent the good of all humanity. It could be argued that
the Iranian Revolution (which Foucault at first championed



The Post-Soviet Condition 423

with enthusiasm) is the last great revolution in this Western
mode—complete with a reign of virtue and revolutionary ter-
ror (the Ayatolla Khoumeini was in exile in France just be-
fore the 1979 revolution began). If the Iranian Revolution
became a tyranny of clerics, it was nonetheless a modern
dictatorship, complete with written Constitution, national
elections, and parliamentary debate. But this is not a case of
a Middle Eastern country “catching up” with the West. Rat-
her, it marks the end of a certain Western political ideal:
founding the new state through revolutionary overthrow and
terror. George W. Bush’s Iraq policy of regime change,
achieved through state terror, is a caricature of this model,
which survives today in this perverse and debased form. The
rationalization of Secretary of State Rumsfeld, “democracy
1s messy,” 1s a neo-imperialist variant of Lenin’s metaphor,
“you can’t make an omelet without breaking eggs.” Howe-
ver much we may feel nostalgia for narratives of collective
heroism, the revolutionary ideal of founding a republic
through violent rupture is so bloodstained, its terror is so ter-
rifying actually to live through, its masculine warrior cultu-
re is so dismissive of the interests of women and children
(and in fact all human, animal, and natural life) that we must
be content to see it go.

I come, finally, to the title of this essay. If I speak of the
“Post-Soviet Condition,” it is to say that “post-Soviet” re-
fers to an ontology of time, not an ontology of the collective.
Post-Soviet is a half-way time, when we have recognized
the inadequacies of modernity, but are still too dependent,
too underdeveloped to leave it behind. (The political impli-



424 Susan Buck-Morss

cations are not unlike those described by Marx in /8" Bru-
maire, with figures like George W. Bush in the role of
Napoleon II1.) The post-Soviet condition does not apply to a
curio of specimens who presently inhabit the former Soviet
Union or define their situation as unique. This is not about
“failed modernity,” or collective cultural difference based
on linguistic specificity. Rather: we are all post-Soviet. We
are to understand this situation as our own.

Again, to be clear, post-Soviet does not imply a univer-
sal global culture, but rather a universal historical condition,
one that does and should call for an infinite variety and de-
mocratic interaction of response. It is the condition, the his-
torical moment, that is shared. A political definition of the
elusive newness of globalization is suggested here, as well
as the bare bones, the thin definition, of a new, collective
subjectivity:

We, the “we” who have nothing more—nor less—in com-
mon than sharing this time: that is the universal condition to
which I refer.’

Globalization as a spatial situation is not new, as it has
been the trend precisely of the era of Western hegemony
that is coming to a close. But if we give primacy to time (and
perhaps all progressive politics gives primacy to time over
space), then globalization refers to the recognition of this
shared time: there is no part of global space that is “advan-
ced” in time; none that is “backward”; we are all in this time
that is both transient and universal; we share the same con-
tingent history; we have equal rights to determine our com-
mon future.



The Post-Soviet Condition 425

We take our position in relation to this new situa-
tion—that so far has been under the shadow of the reign of the
neos and the posts. But if we stop here, stuck in the
post-period, or return without memory to a neo-version of
the past, then we miss the opportunity that the shared time of
a global present can provide. The process might be descri-
bed as what Helen Petrovsky calls a “human community (or
collective) in the making” within the “transient social pre-
sent,” where we meet “in the absence of all traditional defi-
nitions,” working collectively through a juxtaposition of
different work, and recognizing our commonality through
(again to cite Petrovsky) “the shock of non-similar simila-
rity.”!® One is reminded of Walter Benjamin’s non-se-
nsuous similarities, a new mimetic skill, an ability to see
likeness in difference, the likeness that emerges when ima-
ges are juxtaposed and yet still opposed, perhaps even a
third meaning such as Sergei Eisenstein suggests in his the-
ory of cinematic montage—sensing that our common ground
is to be found less in the convergence of these images than in
the unbridgeable space that holds them apart. The third mea-
ning is not a dialectical synthesis that nails meaning down,
not a point de capiton or master signifier, but a space of free-
dom, of creative cultural production that keeps meaning on
the move.

Such an alternative suggests a surpassing of the posts
and the neos that does not prejudge the form and shape of
the new community to come—does not name it by its old
name, the proletariat, nor even by the new name of the mul-



426 Susan Buck-Morss

titude, as this name is deeply rooted in the particularity of
the Christian tradition (and has little generative, mimetic
power within, say, the Islamic tradition of critical theory).
Let us allow this new community to remain unnamed, but
work collectively yet separately to meet in the unclaimed
semantic space in order to make the new community hap-
pen. This is what might be hoped for from a new, Global
Left that finds itself in a “post-Soviet condition.”

Notes

1. Fredrick Jameson, 4 Singular Modernity: Essay on the Ontology of
the Present, London, Verso, 2002, p. 141.

2. Michael Hardt and Antonio Negri, Empire, Cambridge, Mass., Har-
vard University Press, 2000, p. 143.

3. “Itis crucial to recognize that the end of the Soviet era was not limi-
ted specifically to the territory of the Soviet Union. The Bolshevik
experiment, no matter how many specifically Russian cultural traits
it developed, was vitally attached to the Western modernizing pro-
ject, from which it cannot be extricated without causing the project
itself to fall to pieces—including its cult of historical progress” (Su-
san Buck-Morss, Dreamworld and Catastrophe: The Passing of
Mass Utopia in East and West, Cambridge, Mass., The MIT Press,
2002, p. 68).

4. “Marxism was a product of European civilization, but it neither
took root nor succeeded there. Instead moderninzing and revolutio-
nary elites imported it into non-Western societies; Lenin, Mao, and
Ho adapted it to their purposes and used it to challenge Western po-
wer (...)” (Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the
Remaking of World Order, New York, Simon and Schuster, 1996,
p. 52-3.

5. See Susan Buck-Morss Thinking Past Terror: Islamism and Criti-
cal Theory on the Left, London, Verso, 2004, p. 98-9.



10.

The Post-Soviet Condition 427

This was the title of Matti Bunzl’s February 2005 lecture at Cornell
University.

See Ferdinand Braudel, Civiliaztion and Capitalism, 15"-18"
Ccentury, vol. 2: The Wheels of Commerce, trans. Sian Reynolds,
Berkeley, University of California Press, 1992, p. 237.

Jameson, 4 Singular Modernity, p. 29.

See Dreamworld and Catastrophe, p. 68.

Helen Petrovsky, presentation at Columbia University, New York,
February 2003, unpublished ms.



Perspectives pour le XXIe¢ siécle:
Pour un néo-humanisme technologique

Helio Jaguaribe

I. Introduction
Double problématique

Comme il arrive toujours dans n’importe quelle époque
de I’histoire, le monde se trouve confronté, a 1’aube du
XXIe siecle, a une multiplicité d’anciens et de nouveaux
problemes. Quelques uns d’entre eux se distinguent, du ter-
rorisme international au narcotrafic, de I’extréme pauvreté —
atteignant un quart de I’humanité — a la crise de la démocra-
tie représentative, du chomage découlant du sous-dévelop-
pement a celui qui résulte du progrés technologique.
Pourtant, analysés d’une fagon générale et a long terme, les
problémes du monde au XXI¢ siecle, diversement de ce que
I’on a pu observer a d’autres époques, peuvent étre, en der-
nicre instance, réduits a deux grandes catégories de questi-
ons: celles concernant 1’organisation du monde et celles
concernant le sens de la vie de I’homme.

Organisation du monde

Le monde passa, a partir de la deuxiéme moitié¢ du XXe
siecle, du bipolarisme américano-soviétique a I’hégémonie

428



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 429

presque mondiale des Etats-Unis. Au cours de la premiére
moitié¢ du XXI¢ siecle, la planéte se retrouvera en présence
de deux alternatives: (1) I’universalisation et la consolida-
tion d’une Pax Americana de longue durée ou (2) I’éven-
tuelle formation de nouveaux centres de pouvoir mondial, la
Chine étant, parallélement aux Etats-Unis, la principale can-
didate a occuper cette position. La Russie, en processus sig-
nificatif de récupération sous Vladimir Putin, pourra elle
aussi, si cette récupération se prolonge, devenir un centre du
pouvoir mondial avant la moitié du siecle.

Dans ce futur multipolaire éventuel qui se retrouvera,
comme pendant la période de la guerre froide, face a face a
I’impossibilité d’une solution militaire qui entrainerait la
destruction réciproque des combattants, un espace pour un
second niveau de puissances tendra a surgir, puissances qui
pourront devenir de grands interlocuteurs internationaux in-
dépendants. I’Inde est candidate a cette position. Dans
I’Union Européenne, empéchée en tant que telle, par sa di-
versité politique endogene, de mener une politique extérieu-
re commune, il est probable que ’on voie se détacher un
sous-systeme politique latino-germanique, futur grand in-
terlocuteur international indépendant. La Communauté
Sud-américaine de Nations, au cas ou elle se consolide et se
développe, pourra étre un autre protagoniste du méme ni-
veau. Dumonde islamique, s’il atteint un niveau satisfaisant
d’unité d’orientation politique, pourront émaner d’autres —
ou un autre — interlocuteurs internationaux.



430 Helio Jaguaribe
Le sens de ’homme

La fonctionnarisation des sociétés contemporaines les
plus avancées, déja prévue par Max Weber, transforma tou-
tes les activités, de la base au sommet, en fonctions dont les
titulaires sont remplagables par de nouveaux fonctionnaires,
indépendamment de leur personnalité respectives. Cette
fonctionnarisation a engendré ’homme “jetable”. Par con-
tre, le progres scientifique a atteint de nos jours un ensemble
de constats et de conclusions incompatibles avec les croyan-
ces des grandes religions monothéistes. La perte de validité
des valeurs religieuses dans le domaine d’une fonctionnari-
sation génératrice du caractere “jetable” de ’homme, a sus-
cité la montée d’une surconsommation dans les sociétés
affluentes. On ne consomme pas pour vivre. On vit pour
consommer. Cette consommation exacerbée et intransitive
ne peut pourtant pas €tre généralisée a I’ensemble du monde
a cause des limitations physiques de la planéte, et n’apporte
pas, non plus, de réponse satisfaisante aux aspirations les
plus profondes de ’homme. Que se passera-t-il avec la sur-
consommation intransitive de 1’homme “jetable”? Com-
ment pourra-t-on ajuster la transcendance intrinseque de
I’homme aux nouvelles conditions de la société?

I1. L’ordre mondial
Du régional au mondial

Historiquement, le monde fut toujours sujet a une mo-
dalité quelconque d’ordre mondial. Pourtant, jusqu’a la fin



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique — 431

du XIX¢ siecle, tous les ordres mondiaux furent régionaux.
Ainsi, la Pax Romana renfermait en son sein une vaste ré-
gion autour de la Méditerranée, mais elle coexistait a I’Est
avec le royaume Parthes, ensuite Sassanides; plus a 1’Est,
avec les royaumes de 1’Inde et de la Chine; au Sud, avec le
monde arabe et, au Nord, avec les peuples barbares. Le Nou-
veau Monde était alors inconnu. Les empires européens, du
portugais et de 1’espagnol au britannique, furent, eux aussi,
régionaux.

A partir de la fin du XIXe¢ siccle, la technologie occi-
dentale accroit graduellement I’influence de I’Occident sur
le monde, jusqu’a embrasser la totalité de la plancte. A la se-
conde moiti¢ du XX¢ siecle I’ordre bipolaire atteignait une
portée universelle, quoiqu’ aucune des deux superpuissan-
ces n’ait pu exercer un controle effectif sur la totalité des ré-
gions sous son influence. La chute de I’Union Soviétique,
en 1991, laissa aux Etats-Unis le role de superpuissance so-
litaire. Les Etats-Unis élargirent ainsi leur suprématie a des
régions de plus en plus vastes, et détiennent aujourd’hui une
hégémonie presque mondiale, a laquelle résistent encore
des pays comme la Chine, I’Inde et la Russie, d’un coté et
I’Union Européenne de 1’autre. D’autres régions du monde
sont relativement moins soumises a cette hégémonie; tel est
le cas, a divers degrés de résistance, de plusieurs pays isla-
miques et de la Corée du Nord, ainsi que, encore timide et
naissante, de la résistance du Mercosul.

Pendant la premiere moiti¢ de ce siécle les destins du
monde tendront a se définir, et ceci pour longtemps. Ou bien



432 Helio Jaguaribe

I’empire américain se consolidera et s’universalisera, en gé-
nérant une longue Pax Americana ou bien, au contraire,
d’autres centres de pouvoir mondial se consolideront. La
Chine est la candidate principale. De son coté, la Russie
pourra recouvrer son ancienne condition de superpuissance.

Dans ce possible régime multipolaire, s’ouvre un espa-
ce, destiné a un deuxiéme niveau de puissances, celles qui
disposent de conditions pour devenir de grands interlocu-
teurs internationaux indépendants. La candidate la plus pro-
bable a occuper cette position est I’Inde. A long terme,
I’Union Européenne aura tendance a demeurer un géant
économique et un nain politique en fonction de sa diversité
politique interne. L’UE, a un moment quelconque de
I’avenir, pourra-t-elle mener une politique extérieure com-
mune indépendante? Il pourra en étre ainsi, mais ¢’ est pour-
tant improbable, vu le lien profond existant entre la Grande-
Bretagne et les Etas-Unis. Plus probablement, deux
sous-systémes politiques distincts se différencieront dans
I’UE, sans porter atteinte a son unité économique régulicre.
I1 s’agit d’un phénomeéne dont des indices significatifs sont
déja visibles, quelque chose qui aboutirait & un sous-sys-
téme atlantiste mené par la Grande- Bretagne avec le souti-
en des Nordiques et, éventuellement, de la Hollande et un
sous-systeme européiste latino-germanique; a long terme, il
est difficile de prévoir comment se situeront les participants
slaves et la probable future participation de la Turquie entre
ces deux sous-systemes. Un sous-systéme politique lati-
no-germanique constituerait, au cas ou il se consolide, un
autre interlocuteur international indépendant important.



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 433

On pourrait encore envisager, si le Mercosul se fortifie,
et dans son sillage la Communauté Sud-américaine de Na-
tions, la possibilité du développement de cette Communauté
car elle se transformerait alors en un interlocuteur interna-
tional indépendant significatif. Comme cela a déja été men-
tionné, il est également possible qu’un groupe de pays
islamiques atteigne une unité d’orientation politique lui per-
mettant de s’élever au niveau de grand interlocuteur interna-
tional indépendant.

A tres long terme, si des confrontations suicides exter-
minatrices de I’humanité ne surviennent, expres ou, ce qui
est plus dangereux, accidentellement, le monde tendra vers
une unification politique et, avec la constitution d’une Civi-
lisation Planétaire, a une unification culturelle tout en con-
servant des différences culturelles originelles significatives.
Cette tendance est illustrée par le cas de la Civilisation Occi-
dentale, ou subsistent les caractéristiques de ses diverses ra-
cines culturelles, germaniques, latines, anglo-saxonnes et
slaves.

Si I’histoire suit son cours sans interruption, 1’uni-
fication politique du monde, a trés longue échéance, aura
tendance a se produire, soit que notre siecle voie naitre la
constitution d’une Pax Americana universelle, soit qu’il
voie prévaloir un régime multipolaire. L hypothese de la
constitution d’un régime multipolaire jusqu’a la moitié¢ de
ce siécle semble un peu plus probable que celle de 1’uni-
versalisation de la Pax Americana; ce régime conduira a une
coexistence difficile et méfiante entre, probablement, trois
centres indépendants de pouvoir: Etats-Unis, Chine et Rus-
sie. Cette coexistence conduira a I’acquisition d’une institu-
tionnalisation graduelle et croissante. En un tel cas, a trés



434 Helio Jaguaribe

long terme, la tendance sera d’aboutir a une institutionnali-
sation universelle menant, comme le prévoyait Kant a la fin
du XVIIIe¢ siécle, a une Pax Universalis.

Il est intéressant de considérer que, dans 1’hypothése de
I’universalisation et de la consolidation de la Pax America-
na, le monde ira de méme, a trés long terme, vers une institu-
tionnalisation universelle. En effet, I’histoire nous montre
comment, avec le temps, les empires sont menés a intégrer
leurs périphéries. Ce fut le cas de I’Empire Romain, ou
I’édit de Caracala, de 212 AD accorda a tous les hommes li-
bres de I’empire la citoyenneté romaine et I’acces des hom-
mes de la province a la pourpre impériale, comme par
exemple Trajan et Hadrien. En d’autres termes, il en fut de
méme avec le prolétariat européen dont la condition margi-
nale et soumise fut, avec le temps, remplacée par des formes
de plus en plus participatives conduisant aux régimes so-
ciaux-démocrates de I’apres guerre mondiale.

Nord—Sud

Pendant la premicre moiti¢ du XXI¢ siecle et parallele-
ment au processus de formation d’un nouvel ordre mondial,
auront vraisemblablement lieu d’autres événements impor-
tants ayant trait au fossé qui sépare les pays développés du
Nord des pays sous-développés du Sud.

Avec le temps, des ilots d’affluence entourés d’un
océan de misere dans quelques pays du Nord ne pourront
pas subsister. Les pressions migratoires venant des régions
pauvres du monde deviendront insupportables pour les pays



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 435

développés si des mesures efficaces destinées a promouvoir
le développement de ces régions ne sont pas mises en prati-
que. Il est intéressant d’observer, dans I’exemple si illustra-
tif de I’Empire Romain, comment, a mesure que I’Empire
cessa d’intégrer de nouvelles régions a partir d’Hadrien et se
barricada derriére ses tranchées, les pressions migratoires
des barbares augmenterent et ceux-ci, pacifiquement et/ou
violemment, finirent par occuper le territoire romain.

Dans les conditions actuelles, les pays développés se
trouvent face a face avec des pressions migratoires croissan-
tes venant du monde sous-développé. En absorbant ces
pressions, ils auront, outre d’autres conséquences, leur iden-
tit¢ culturelle bouleversée, comme ¢’ est le cas pour
I’islamisation en Europe ou pour le terrorisme aux USA. Si
ces pays adoptent des initiatives restrictives rigoureuses
comme mesure de protection, ils seront menés a violer leurs
propres valeurs humanistes et démocratiques et a
s’autofasciser, comme on peut I’observer dans les USA de
Bush.

La seule solution possible est celle de déployer un grand
effort international pour I’amélioration des régions
sous-développées du monde. Sur ce point, il faut observer
que, dans plusieurs de ces régions, des efforts endogenes
sont déployés avec succes, comme c’est le cas de la Chine
ou de I’Inde ou, en Amérique Latine, du Mexique, du Brésil,
de I’ Argentine et du Chili.

De vastes régions du monde sont pourtant encore
sous-développées et semblent ne pas avoir de capacité en-



436 Helio Jaguaribe

dogene de développement, I’ Afrique étant, quelques excep-
tions mises a part, le cas le plus typique. Comme toujours, le
futur est imprévisible. Cependant, tout montre que la seule
solution viable est de constituer, formellement ou non, un
grand fond international de développement et de
I’appliquer, a travers les leaderships locaux, au développe-
ment de ces régions. Les problémes a résoudre sont extré-
mement complexes et, en derniere analyse, sont surtout
d’ordre culturel. On ne pourra pourtant rien faire sans une
collaboration économique et technique décisive de la part
des pays développés.

III. Le sens de ’homme

Transcendance

L’homme est un animal transcendant. Il existe des tra-
ces de transcendance dans d’autres espeéces. Darwin nous
parle de sa surprise lorsque, lors d’un voyage, il a pu obser-
ver que, dans un groupe d’oiseaux, ceux-ci se relayaient
pour apporter la nourriture a un oiseau aveugle. Quelques
chiens refusent de s’¢loigner de la tombe de leur maitre et y
restent jusqu’a mourir de faim. Pourtant, seul ’homme est
transcendant. Mais chez I’homme, la liberté rationnelle par-
vient a la plénitude de sa manifestation et permet d’atteindre
des niveaux d’excellence, comme, dans la dimension de la
bonté, Saint Frangois, dans celle du génie, Leonardo da Vin-
ci, Newton ou Einstein, dans la musique, Bach, Mozart, Be-
ethoven, dans la littérature Sophocles, Shakespeare, Tolstoi.



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique — 437

Historiquement, la transcendance humaine mena 1’hom-
me a diverses manifestations religieuses et éthiques, depuis
les religions animistes au polythéisme classique et aux gran-
des religions monothéistes. De 1’éthique de 1’areté homéri-
que, a celles de Zénon et Epicure, a I’éthique de Confucius,
du Zen, a la Biblique, a la Chrétienne, a 1’Islamiste.

Dans le monde contemporain, le conflit entre la religion
et la science, déja détecté par Lucréce (De Rerum Natura),
s’accentua a partir du XVIII¢ siecle, pour atteindre ses pro-
portions définitives. La physique, la biologie, la psycholo-
gie expérimentale contemporaines sont incompatibles avec
la croyance en un Dieu spirituel, éternel, omnipuissant et
omniscient, créateur du ciel, de la terre et de I"’homme.
Empiriquement, on constate que le cosmos est un systéme
de radiations sous-nucléaires et de structures nucléico-mo-
léculaires . Il n’y a pas de substances spirituelles. L esprit
est une fonction supérieure de I’homme, a partir de son
systéme neurologique complexe, qui découle de processus
cellulaires, résultant a leur tour de processus moléculaires.
Malgré cela, le phénomene de la transcendance humaine
existe.

J’ai eu ’occasion, dans une autre étude (Le poste de
[’homme dans le cosmos, en élaboration), de suggérer que la
transcendance est une dimension du cosmos, comme une de
ses constantes. Dans ce sens plus large, on peut concevoir la
transcendance comme le phénoméne en vertu duquel, vu les
conditions d’équilibre homéostatique, un processus donné
parvient a vaincre le niveau de sa conditionnalité¢ immédiate



438 Helio Jaguaribe

et se situe a un niveau supérieur de complexité. C’est ce pro-
cessus de transcendance qui conduit certaines macromolé-
cules au phénomene de I’autoréplication ou au phénomene
de la formation d’une empreinte génétique. C’est la combi-
naison de ces deux processus de transcendance, dans le
monde inanimé, qui engendre les formes premicres de vie.
Dans la dimension humaine, la transcendance est le phé-
nomene qui détermine, en vertu d’une situation donnée
d’équilibre homéostatique, la conversion d’un processus
psychico-physique en projet.

Fonctionnarisation et surconsommation

Dans les sociétés affluentes contemporaines la fonc-
tionnarisation de toutes les activités, de la base au sommet,
apporte la possibilité de substituer un fonctionnaire par un
autre équivalent, indépendamment de considérations de
personnalité. Tout fonctionnaire de service est remplacable
par un autre. Ainsi s’est dessiné un régime de “jetabilité” gé-
nérale et, avec lui, naquit ’homme ““jetable” contemporain.
Du point de vue culturel, cet homme “jetable” actuel se trou-
ve devant la perte de validité des convictions religieuses et
des valeurs éthiques qui en découlent. L’effet final, dans les
sociétés affluentes, a été la primauté d’une consommation
exacerbée et intransitive. On ne consomme par pour vivre.
On vit pour consommer. Cette surconsommation ne peut
méme pas étre généralisée et ne satisfait pas non plus aux
grandes demandes de ’homme. Des sociétés surpeuplées,
comme celles de la Chine et de I’Inde, ne disposent pas de



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 439

conditions physiques, dans leurs domaines respectifs, pour
un niveau de consommation comparable a 1’américain, ou
méme a celui de I’Europe Occidentale. Pour les nombreuses
sociétés indigentes qui existent encore, la surconsommation
est un mythe que 1’on ne peut atteindre et ce que 1’on cher-
che, sans I’obtenir, ¢’est une réponse aux nécessités essen-
tielles de I’homme.

Par ailleurs, la surconsommation intransitive, indépen-
damment des conditions sociales, n’apporte pas de solution
aux grandes demandes de ’homme confronté a des mo-
ments tragiques inévitables, a la mort, aux exigences €éma-
nant de sa propre transcendance. La surconsommation
équivaut a I’ivresse. Quoique constants, des moments sont
inévitables dans la vie d’un homme, lorsqu’ il se voit forcé a
méditer sur sa destinée. Quel sens peut-on donner a la vie?

De nos jours, le phénomene de la surconsommation in-
transitive n’est pas nouveau et ’on en connait maintes ma-
nifestations au cours d’autres périodes historiques. La crise
culturelle résultant de la premicre période intermédiaire
(2200-2050) de I’Egypte et I’incitation a la surconsom-
mation intransitive présente dans la “ Chanson du harpiste ”
en sont un exemple On peut mentionner d’autres phases de
surconsommation intransitive, comme celle de la Babylone
de Balthazar, de 539 AC (mane, thecel, phares), de la Rome
de Néron, a travers les scénes décrites par Pétrone dans le
Satyricon, parmi tant d’autres manifestations.

La surconsommation intransitive représente un type de
conduite non susceptible d’une vaste généralisation et d’une



440 Helio Jaguaribe

longue durée. L’alternance de phases passant du laxisme a
I’austérité est historiquement courante. En Angleterre,
I’austérité puritaine de Cromwell succeéde a la surconsom-
mation festive de la période ¢élisabéthaine. La futilité courti-
sane du XVIIIe¢ siecle est suivie par I’austérité victorienne.
D’autre part, dans le cas si illustratif de Rome, on peut ob-
server la vaste influence du stoicisme, depuis la fin de 1a Ré-
publique et, en derni¢re analyse, jusqu’a 1’avénement du
christianisme, et I’on voit comment elle a suscité une ligne
de conduite sévere et publiquement responsable, due a de
bons empereurs, culminant avec Marc Aurele et la for-
mation d’un noyau responsable qui, de plusieurs maniéres, a
contribué a soutenir les deux derniers siécles de I’Empire
Romain.

L’élite du pouvoir

Comme celle d’autres périodes historiques, la surcon-
sommation intransitive de nos jours ne pourra s’étendre a
I’infini; dans I’essentiel elle se limitera, dans les sociétés af-
fluentes, au groupe restreint de la “dolce vita” et, d’autre
part, se trouvera confrontée a d’autres conduites. Une de ces
conduites est celle qui meéne a la constitution, dans ces so-
ciétés, d’une élite de pouvoir. Ce phénomene est plus claire-
ment visible aux Etats-Unis, ou la surconsommation
intransitive est plus limitée qu’en Europe, mais, ou, d’autre
part, le niveau de fonctionnarisation de la société est plus
¢levé et répandu.



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 441

On observe dans le cas américain la production d’un
phénomene particulier: celui de la coexistence d’une vaste
démocratie civile, en fait la plus grande démocratie civile du
monde, avec une oligarchie du pouvoir stable et efficace.
Dans aucun autre endroit I’homme ordinaire est civilement
plus libre qu’aux USA, ou les immenses différences de for-
tune et de pouvoir n’affectent pas le sens et la pratique effec-
tive de 1’égalitarisme civil le plus complet. Malgré cela, il y
a aux USA un systéme “vertical” de pouvoir, en opposition
a cette démocratie “horizontale”, sans que I’ “homme ordi-
naire” s’en rende compte. Ce systeme informel est constitué
par des cooptations implicites, pourtant extrémement effi-
caces, en vertu desquelles les grands chefs d’entreprise, les
contrdleurs des “média”, les politiciens importants et les ha-
utes autorités civiles et militaires constituent une oligarchie
du pouvoir qui maintient, moyennant diverses modalités
continues, le controle des instruments privés de pouvoir et
se succede a elle-méme, indépendamment des alternances
des partis, dans le controle du pouvoir public. Certains inté-
réts sont toujours défendus, quelques uns explicitement, au
nom de certaines conceptions de 1’intérét national, indiscu-
tables, d’autres implicitement, pour défendre ce méme
systéme oligarchique. Ce ne fut pas par hasard, pour men-
tionner ’exemple le plus récent que, lors de la campagne
¢lectorale de réélection du président Bush, son opposant, le
sénateur Kerry, I’ait critiqué pour la maniere dont il mettait
en ceuvre sa politique et non pour les présupposés (empire
américain) sur lesquels elle se fondait.



442 Helio Jaguaribe

L’¢élite américaine du pouvoir est nettement méritocra-
tique et plus ouverte que I’européenne. De Bill Gates a Con-
doleezza Rice, on voit que I’accés au sommet du pouvoir est
ouvert au talent et a la robustesse des candidats. Par ailleurs,
cette ¢lite du pouvoir semble représenter un phénomene so-
cial qui ne se limite pas au cas particulier des Etats-Unis
mais représente, dans les sociétés développées, la manicre
par laquelle ces sociétés réagissent a leur hyperfonctionnari-
sation et au phénomene de la “jetabilité” de ’homme qui en
découle. Le phénomene ou processus de la “jetabilité” qui,
dans ces sociétés, se manifeste de la base au sommet n’agit
pas arbitrairement, mais hiérarchiquement, de conformité
avec les reégles implicites, pourtant effectives, des multiples
niveaux de ’¢lite de pouvoir.

En comparant les sociétés développées de I’Europe
avec celle des Etats-Unis, on observe qu’elles présentent
toutes le méme phénomene de “jetabilité” et, en contrepar-
tie, de la formation d’une élite de pouvoir. La distinction en-
tre I’Europe et les Etats-Unis réside dans le fait que dans la
premicere la différence entre la “démocratie horizontale” et
1’¢lite de pouvoir est moins abrupte. En bref, la base euro-
péenne est moins démocratique que I’américaine et, d’autre
part, I’¢lite de pouvoir est moins verticale. Cette différencia-
tion découle largement, au dela d’autres facteurs, du fait que
I’homme européen ordinaire a conscience de l’existence
d’une ¢lite de pouvoir, chose qui échappe a ’homme améri-
cain ordinaire en raison de 1’égalitarisme de la société civi-
le; c’est pour ce motif que, dans le cas européen, elle



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 443

collabore socialement et politiquement a réduire le fossé
existant entre les masses et les ¢lites. Sinous prenons une fi-
gure géométrique pour illustrer cette différence, nous pour-
rions représenter la société nord-américaine par une vaste
surface plane, sur laquelle une tour verticale (relativement
invisible) aurait été dressée en son centre. Dans le cas euro-
péen, sur la surface plane se dresserait, ayant une base assez
large, une pyramide (publiquement reconnue).

Innovation technologique

Le phénomene de formation d’une ¢élite de pouvoir, en
opposition a la surconsommation intransitive, tendra a se
produire dans le domaine des grandes innovations technolo-
giques qui se développent depuis le dernier tiers du XX¢ si¢-
cle, et devront encore se produire au long du XXI¢ siécle.

La croissante complexité¢ technologique a laquelle le
monde est exposé mene, comme 1’a déja observé Karl Jas-
pers, a une totale dépendance, de la part des sociétés de
masses, d’un fonctionnement adéquat des systémes techno-
logiques. De la découlent les plus diverses conséquences,
dont nous ne mentionnerons que deux d’entre elles, parmi
les plus importantes. En envisageant les choses a partir de
I’offre technologique, le régime de vie des masses est déci-
demment déterminé par cette offre, en termes de ses consé-
quences ¢lectriques-¢électroniques et autres. L’effet de cette
offre est une extraordinaire ¢lévation du niveau de vie de
I’homme ordinaire qui, malgré les contraintes de fortune et
de cultures, jouit d’une qualité de vie incomparablement su-



444 Helio Jaguaribe

périeure a celle de ses congéneres de n’importe quelle épo-
que antérieure.

Une observation faite a partir de la demande montre,
comme I’a remarqué Karl Jaspers, que la totale dépendance
des masses vis a vis d’un fonctionnement adéquat de ces
systemes ¢€lectriques-¢lectroniques impose la délégation de
la capacité décisoire a une poignée d’“experts”. L hyper-
technologisation du monde meéne a une technocratie sélecti-
ve qui renforce de maniere décisive la puissance de ’¢lite de
pouvoir. Ainsi, pour reprendre une image déja présentée ici,
les démocraties horizontales tendront a étre de plus en plus
dirigées par des oligarchies technocratiques de pouvoir.

Valeurs transcendantes

Dans la société technocratique de masses, marquée par
sa fonctionnarisation générale, par le phénomene de la “je-
tabilit¢”” de ’homme et, comme compensation, par une élite
de pouvoir, on observe également la survenance de mouve-
ments éthiques. En tant qu’animal transcendant, I’homme a
besoin de valeurs supérieures pour orienter sa vie. La crise
des religions supérieures, ceuvre de la science moderne, a
généré la demande de valeurs alternatives. La recherche de
ces valeurs est une caractéristique de notre temps.

Si I’on observe le déroulement de cette recherche, on
constatera que, dans les sociétés islamiques — et pour
d’autres raisons dans les sociétés orientales —, I’'impact de la
science contemporaine sur les croyances traditionnelles est
significativement moins sensible. C’est ainsi que dans ces



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 445

sociétés une importante renaissance des convictions reli-
gieuses se produit, avec son corrélat de puissante motivation
politique, tendant a acquérir un caractere intégriste,
anti-occidental et nettement anti-américain. Dans les socié-
tés occidentales, particulicrement affectées par 1’érosion
des croyances religieuses résultant de la science contempora-
ine, on voit que la demande du transcendant assume des ca-
ractéristiques distinctes, essentiellement en fonction du
niveau culturel des personnes et, par inférence, de leur classe
sociale.

Pour réduire un phénomeéne complexe a ses expressions
les plus simples, on peut dire que, pour les grandes masses
des sociétés occidentales, particulierement dans le cas des
USA et de I’Amérique Latine, la demande de valeurs trans-
cendantes se fait a travers cette modalité non métaphysique
et primitive du christianisme qu’est 1’Evangélisme. Pour
1’¢lite intellectuelle, la recherche de nouvelles valeurs trans-
cendantes revét de maniére prédominante la forme d’un
néo-humanisme. Entre les deux positions se situent des
mouvements comme celui des verts et d’autres manifesta-
tions contestataires do status quo, qui ont récemment trouvé
un lieu pour s’exprimer, le Forum International de Porto
Alegre.

L’évangélisme contemporain, aux USA comme en
Amérique Latine et dans d’autres régions ou il pénétre, se
caractérise par une totale absence de toute allusion méta-
physique et historique ainsi que de toute prétention a la rati-
onalité. C’est une croyance purement fidéiste dans ses



446 Helio Jaguaribe

fondements, nourrie, psycho-socialement dans ses procédu-
res par le communautarisme. Aux USA [’évangélisme
s’associa profondément au patriotisme. En Amérique Lati-
ne il s’est revétu de caractéristiques d’un démocratisme
communautaire de base, teinté d’une inconsciente américa-
nisation a laquelle contribuent les pasteurs que les églises
envoient dans les missions et qu’elles financent. Alors que
le catholicisme se présente, d’un co6té, comme une croyance
rationnelle dans la tradition de Saint Thomas et de la scho-
lastique — raison pour laquelle il est vulnérable a la contesta-
tion scientifique — il implique d’un autre co6té, suivant la
tradition romaine, en une distinction entre le prétre et les
fideles. Le premier est un représentant du Pape, substitut re-
ligieux de I’Empereur Romain, les fideles sont la plebe. Cet-
te lente et pourtant graduelle perte de position du
catholicisme en faveur de I’évangélisme en Amérique Lati-
ne et moins intensément en Europe, émane de la combinai-
son, dans le premier, d’un affrontement déstabilisateur avec
la science au niveau de ’¢lite et dans 1’autre d’'une démocra-
tisation psycho-sociale valorisante de I’individualité des
fidéles, au niveau des masses.

Le néo-humanisme philosophique, de Jaspers et Sche-
ler, d’Ortega ou de Horckmeimer et Habermas, de plus en
plus imprégné d’engagement social et de conscience écolo-
gique, vise, au niveau supérieur de la culture, la direction
que la transcendance humaine tendra a prendre au long de ce
siecle. En Occident, 1’évangélisme se présente comme le
mouvement transcendant le plus probable, au niveau de la



Perspectives pour le XXIé siécle: Pour un néo-humanisme technologique 447

culture de masse. D’autre part, on peut observer que le
catholicisme tend a se convertir en ce néo-humanisme social
et écologique défendu par les élites intellectuelles de
I’Occident.

Conclusion

Ces réflexions semblent montrer que, au cours de ce sie-
cle, la tendance sera de fusionner les deux tendances: celle
qui menera a un nouvel ordre mondial, comprenant une sig-
nificative ¢élévation du niveau de vie des sociétés sous-
développées, et celle qui menera a un nouveau type de so-
ciété.

Ce nouvel ordre mondial émergent est sujet a 1’alter-
native de consolidation et d’universalisation de I’Empire
Américain ou, ce qui semble étre un peu plus probable, de la
constitution d’un nouveau régime multipolaire renouvelant
les risques d’une extermination nucléaire de 1’humanité
mais, siI’on exclue la survenance de ce cataclysme, menant
a long terme a des formes croissantes d’institutionnali-
sation. Comme il a déja été dit, ’hypothése de consolidation
et d’universalisation de I’Empire Américain tendra, elle
aussi, a long terme, a une Pax Universalis.

Sous une de ces deux alternatives d’un nouvel ordre
mondial se développera une nouvelle société. En prenant le
monde dans son ensemble, tout indique que la tendance pen-
che vers la formation, comme je 1’ai avancé dans un livre ré-
cemment paru (Une étude critique de [’histoire), d’une
Civilisation Planétaire, au long d’un processus syncrétique,



448 Helio Jaguaribe

que I’on peut déja observer, de fusion des grandes cultures
restantes. Dans ce processus, la Civilisation Occidentale
Tardive fonctionne comme un noyau agglutinant. D’autre
part, comme nous 1’avons déja observé, la présente surcon-
sommation intransitive des sociétés affluentes ne peut
méme pas se généraliser et n’est pas non plus destinée a une
longue existance. D’une maniére ou d’une autre, on voit
émerger une élite technocratique de pouvoir qui administre
les formes intransitives de surconsommation. Simultané-
ment, de nouvelles demandes éthiques, néo-humanistes,
aux niveaux supérieurs de la culture ainsi qu’aux inférieurs,
a caractéristiques néo-fidéistes sous plusieurs modalités
syncrétistes, tels que 1’évangélisme, le néo-mahométisme,
le néo-bouddhisme, tendront a fournir une réponse alternati-
ve aux demandes transcendantes de I’homme.



L’Europe virale

Marc Guillaume

¢ ‘Un spectre hante I’Europe — le spectre du communisme”
¢écrivaient Marx et Engels en 1848. Au temps ou I’illusion et
I’utopie (cette vision laique du Paradis) avaient encore une
véritable force en Europe. Suffisante pour changer le mon-
de, comme I’histoire I’a montré par la suite, certes dans une
direction imprévue et catastrophique.

Les spectres ont disparu. Sans doute gardons nous de
leur puissance maléfique ou au moins ambivalente une nos-
talgie certaine. Les spectres de Marx, spectres au second de-
gré, ne hantent plus que les champs d’une déconstruction
interminable et servent encore parfois d’emblémes a une
critique indéfiniment recommencée de 1’ordre économique
dominant. Il reste certes de la spectralité, mais dans une tou-
te autre acception de ce terme.

Ce qui a commencé, bien avant Marx, en Europe, c’est
le temps des virus. 1l accompagne la fin des religions: un vi-
rus ¢’est, comme une religion, des représentations articulées
a des pratiques et plus profondément une captation mentale
du désir, du besoin de consolation, etc. Mais ce qui fait sa
spécificité et le différencie de toute religion, c’est qu’il en
détruit le principe fondateur, la croyance en une transcen-

449



450 Marc Guillaume

dance. Des religions, les virus ne préservent en effet que
leur coquille: ils se logent a I’intérieur pour réaliser la conta-
mination mentale la plus indécelable et la plus efficace.

Le virus de I’économisme

La grande famille de ces virus, la plus active au-
jourd’hui, c’est, bien sir, I’économisme. Rousseau, dont on
oublie trop souvent qu’il écrivit ’article économie de
I’Encyclopédie, est allé a I’essentiel en proposant 1’oxy-
more adéquat: religion laique.

L’¢économisme c’est d’abord un ensemble d’inventions
et de pratiques nécessaires pour gérer I’ irruption des progrés
techniques, la multiplication des échanges sans menacer la
puissance des Etats. C’est aussi un ensemble de représenta-
tions, une Weltanschaung, compatible avec ces nouvelles
pratiques, les légitimant et les naturalisant.

L’irruption de ces nouvelles représentations, le change-
ment du régime méme de pensée, ont évidemment été précé-
dés d’une longue maturation que les historiens décrivent
dans le détail. Par exemple Braudel dans son étude des gran-
des villes méditerranéennes au cours du 16&éme siecle. Il est
a peine besoin d’évoquer Max Weber pour rappeler que le
mouvement de la Réforme a contribué a mettre en ligne les
valeurs chrétiennes avec I’esprit du capitalisme a venir.

Si I’on cherche, parmi les écrits savants, un bulletin de
naissance de ce nouvel esprit, une fable, une 1égende, c’est
La fable des abeilles de Mandeville, au tout début du 18¢me
siecle, qu’il faut retenir (mais on retrouve la méme intuition



L’Europe virale 451

chez de nombreux auteurs tels Hume, Ferguson, Hutchin-
son). Avec une liberté d’esprit qui aurait pu lui valoir quel-
ques ennuis (en tout cas ses écrits furent bralés, censurés),
Mandeville est sans doute le premier a composer les valeurs
chrétiennes individuelles avec les nécessités contingentes
au niveau social global. Adam Smith, considéré comme le
fondateur de 1’économie moderne, prendra soin de rejeter
toute filiation morale et symbolique avec lui, tout en repre-
nant pourtant I’essentiel de son argumentation pour la déve-
lopper vers des applications concrétes (Marx, plus lucide ou
plus honnéte, plus distancié aussi, rendra a Mandeville
I’hommage qu’il mérite et Keynes fera de méme).

Mais ce ne sont pas ces penseurs et les économistes qui
les ont suivi qui ont “inventé” I’économisme. Ils lui ont seu-
lement fourni une enveloppe discursive savante, dont le role
n’est certes pas négligeable; surtout quand elle comporte
des formules heureuses comme “la main invisible”, trou-
vaille de Smith pour laisser entendre que Dieu avait voulu le
marché. Mais I’enveloppe ne suffit pas a rendre un virus
“actif”. Leurs auteurs ont seulement fabriqué au bon mo-
ment le conditionnement adéquat du virus pour rendre
pensables, possibles, acceptables des pratiques nouvelles
répondant a des problémes nouveaux, ceux auxquels était
confrontée I’ Angleterre au milieu du 18¢me siecle.

Le probléme nouveau, comme I’a montré Michel Fou-
cault, c’est la difficulté pour des appareils d’Etat de taille
encore modeste de continuer a contrdler des échanges qui se
multiplient. Faut-il les interdire ou les réduire, comme par le



452 Marc Guillaume

pass¢ mais au risque d’anémier la puissance potentielle as-
sociée aux progres de la technique? Faut-il les contrdler
dans le détail au risque de rendre les instances publiques
obéses et, finalement, impuissantes?

L’invention de génie c’est cela: laisser jouer des méca-
nismes de marché, en les controlant seulement globalement
et en les fiscalisant. Cela permet a la fois de conserver la
prévalence de 1’Etat et d’accroitre la puissance d’une nation,
puissance de guerre ou de dissuasion en premier lieu, et
donc de préserver I’Empire (anglais, puis américain). C’est
d’ailleurs pourquoi on peut dire que le libéralisme est une
invention, une ruse de I’Etat pour conserver sa puissance et
méme sa pureté en rejetant la souillure dans la société, ce
marais ou grouillent les intéréts privés de classes et de per-
sonnes.

Invention de génie? Il faut dire plutot nécessité généti-
que. Si ce virus n’avait pas été accepté par la société anglai-
se et ses principales instances de pouvoir, [’histoire
européenne en aurait été totalement changée mais, les pro-
blemes restant les mémes, 1’économisme aurait fini par
s’implanter, peut-€tre un peu plus tard et ailleurs en Europe.

Si le virus de 1’économisme est essentiellement fondé
sur cette invention du libéralisme, il permet en outre de ré-
soudre une multiplicité de problémes associés. Des pro-
blémes essentiellement pratiques comme par exemple:
comment payer des biens “risqués”, ceux qui étaient livrés
par bateaux, sans enfreindre D’interdit catholique sur
I’assurance (en France, il faudra attendre 1788 pour que



L’Europe virale 453

Rome léve partiellement cet interdit et on sait que dans cer-
tains pays du Moyen-Orient cet interdit complique encore
aujourd’hui I’organisation des affaires)? La réponse fut pen-
dant longtemps le dispositif ingénieux du “prét a la bonne
aventure” qui esquivait formellement un mécanisme
d’assurance. Mais il fallait généraliser, permettre la multi-
plication des activités marchandes risquées, faire face a des
sinistres comme 1’incendie qui avait ravagé Londres en
1666 et donc rendre pleinement légitime I’activité d’as-
surance. Tous les problémes qui se posaient ainsi dans
I’assurance, la banque, le commerce, la production indus-
trielle ont ainsi engendré des représentations nouvelles qui
se sont glissées d’abord dans les habits religieux pour ensui-
te les détruire progressivement. Et les remplacer par une
nouvelle croyance, I’économisme.

Evidemment, cette nouvelle croyance n’a de religieux
que le lien social qu’elle établit dans la collectivité par le
simple effet d’une croyance partagée. Aucune transcendan-
ce, aucune illusion, aucune “régle”. Mais seulement des
“lois” : habillage scientifique de solutions techniques, voca-
bulaire presque universel de la discipline, des économistes
anglais aux théoriciens actuels en passant par Staline qui a
particuliérement abusé de cette expression. Des “lois” qui
évoluent au gré des contingences. Le virus de I’économisme
est ainsi, par construction, adapté a tous les problémes que
rencontre le développement technique et industriel, ce qui
contribue fortement a sa naturalisation et a sa mondia-
lisation. Il est socialement incorporé et de ce fait quasi-
indestructible.



454 Marc Guillaume

Résistances et variantes

Certes, la critique de Marx a bien été une tentative
d’éradication du virus. Mais si elle était frontale, était-clle
vraiment radicale? Marx était en grande partie “contaminé”
par I’économisme, reprenant a la base de sa construction, les
notions de besoin, de rareté, I’évidence du progres techni-
que et la nécessité du développement des forces producti-
ves. Fut-il plus radical, quelle force aurait pu avoir son
discours face a I’imbrication déja puissante des discours et
des pratiques économistes? Les expériences qui se sont ré-
clamées de 1’héritage marxiste n’ont visé qu’un réarrange-
ment des hiérarchies de pouvoir (de la spheére privée
marchande vers une bureaucratie politico-étatique) et sont
tombées dans la difficulté que I’invention du libéralisme an-
glais avait su éviter: I’obésité des appareils d’Etat et des no-
menklatura qui les a rendues impuissantes ou en tout cas
incapables de rivaliser avec les impérialismes fondés sur
I’économisme. 11 faut étre naif pour se représenter le marxis-
me ou le soviétisme comme des résistances effectives a
I’économisme; le premier reste dans le registre d’un militan-
tisme qui, au mieux, amende 1’économisme; le second
n’était qu’une variante planifié¢e et non viable de 1’éco-
nomisme. Elever 1’un et 1’autre au rang d’une vision alternative
du monde a ét¢ un mode de faire valoir de I’économisme et
parler de “fin de I’histoire” a la suite de la chute de I’Empire
soviétique s’inscrivait dans cette méme logique de triom-
phalisme complaisant.



L’Europe virale 455

Depuis la contamination anglaise, peu de cultures ont
donc résisté a I’économisme. Certes les temporalités et les
modalités ont été différentes selon les pays. En Europe
méme, beaucoup d’historiens ont différencié¢ des variantes
du virus capitaliste. Michel Albert a été le vulgarisateur de
ces recherches dans son ouvrage Capitalisme contre capita-
lisme en insistant surtout sur la distinction entre la variante
anglo-saxonne et la variante rhénane; Philippe d’Iribarne a
étudié aussi divers alliages entre des cultures nationales et
1’économisme. Il est clair que les Etats-Unis ont été I’espace
privilégié¢ du virus qui y a produit tous les effets d’im-
périalisme pour lesquels il est congu. Mais le Japon, a sa fa-
con treés spécifique, a été aussi un espace d’accueil avec la
tentation associée d’impérialisme dans le monde asiatique.
La question se pose maintenant pour 1’Inde et pour la Chine
ainsi que pour un grand nombre de pays en développement.
Il n’y a pratiquement que le monde islamique qui semble
opposer au virus de I’économisme une résistance quelque
peu effective...

Une Europe boiteuse

Pourquoi évoquer alors une Europe virale si le monde
dans sa quasi-totalité est déja contaminé ou menacé par
I’économisme?

Parce qu’elle en a constitué 1’origine et qu’elle est donc
le terrain le plus ancien d’acclimatation du virus. Parce que
ce terrain était constitué de couches culturelles anciennes,
diversifiées et gardant la trace de trés nombreux et anciens



456 Marc Guillaume

conflits. Parce que, dans ces conditions, aucun rapproche-
ment européen n’était possible: la construction de I’Europe
n’a pu se faire qu’a partir de I’économisme. Parce que faute
de pouvoir approfondir cette Union au-dela de 1’écono-
misme partagé, I’Europe cherche a s’étendre et nous propo-
se une confrontation entre I’Islam et I’économisme. Parce
qu’enfin et peut-étre surtout, le virus de I’économisme —
c’est-a-dire nos représentations convenues — pressent sa fin
ou du moins ses limites et tente de muter vers une autre fa-
mille qui lui assure une survie, sous forme d’hypostase.

Le virus de I’économisme ne s’est pas diffusé de la
méme facon en Europe du Nord et dans les pays latins.
D’abord a cause de la coupure entre les cultures protestante
et catholique. Mais surtout I’Europe du Sud s’est dévelop-
pée plus tardivement et, entre temps, les appareils d’Etat
s’étaient renforcés et avaient plus de réticence a déléguer
aux marchés certains de leurs pouvoirs. En France par
exemple, le décollage industriel survient pour I’essentiel
pendant la Monarchie de Juillet, a partir de 1830 donc, et
1’Etat avait étendu ses appareils et son role dans les activités
économiques depuis la Révolution. Le développement in-
dustriel est donc resté largement encastré et controlé par les
pouvoirs publics, d’ou il est résulté une forme mixte spécifi-
que, mélant économisme et ¢tatisme, avec des entreprises
publiques et une notion de service public que 1’on retrouve
d’ailleurs dans la plupart des pays latins.

Comme on le sait, cette spécificité est en voie de dispa-
rition avec I’approfondissement de I’Union européenne et le



L’Europe virale 457

role croissant que joue dans cette évolution I’Europe du
Nord. Mais des I’origine, le Trait¢ du Marché Commun,
avait pos¢ une régle commune qui était celle du marché: le
contexte s’y prétait. La France et I’ Allemagne sortaient de la
période de reconstruction que le Plan Marshall avait facili-
tée. Jean Monnet, méme s’il avait été I’inspirateur du Plan,
était un libéral convaincu (conviction ancrée dans sa culture
familiale et renforcée par sa connaissance et son admiration
des économies anglaise et américaine). Le destin européen
¢était donc scellé des le premier traité, méme si des excep-
tions étaient prévues pour ménager (provisoirement, la suite
I’a montré) les différences entre les pays de I’Union. Car
cette régle commune échappe au principe de subsidiarité,
c’est-a-dire finalement aux pouvoirs nationaux. La structure
institutionnelle du pouvoir exécutif de I’Union refléte cette
prééminence de I’économisme. En apparence, les différen-
tes Directions Générales (I’exécutif de I’Union) sont sur un
plan d’égalité mais en réalité I’'une d’entre elles, chargée de
la Concurrence (la DG4), échappe au principe de subsidia-
rité puisqu’elle est chargée de faire respecter la régle com-
mune, fondatrice de I’Union.

Tout cela a donc conduit a une Europe-marché, une Eu-
rope régie par I’économisme dans laquelle les pouvoirs na-
tionaux perdent une grande partie de leurs pouvoirs au profit
d’une “bureaucratie céleste” sur le plan social, culturel, po-
litique, etc. mais aussi d’une bureaucratie relativement effi-
cace quand il s’agit de faire respecter les lois du marché.

Mais cela engendre aussi une véritable difficulté qui,
sous une apparence technique, refléte un clivage politique



458 Marc Guillaume

en Europe. Cette difficulté se présente d’abord comme un
prolongement du principe du marché unique au domaine
monétaire. Fixer des parités (I’écu) puis créer une monnaie
unique (I’euro), c’est en effet faciliter les mécanismes de
marché. Mais c’est aussi beaucoup plus parce que les désé-
quilibres des échanges entre pays cessent alors d’étre auto-
matiquement corrigés par des ajustements monétaires. [In’y
a alors que deux possibilités.

Ou bien accepter une solidarité totale entre les pays eu-
ropéens comme chaque pays accepte une solidarité entre les
différentes régions qui le constituent, ¢’est-a-dire par exem-
ple accepter que la Grece vive en partie “aux crochets” de la
France. Ce qui revient a constituer une véritable nouvelle
nation fédérale a I’image des Etats-Unis par exemple. Mais
celane se décrete pas et il est clair que les Européens en sont
encore tres loin. On peut méme se demander s’ils se sont
rapprochés de cette forme de solidarité totale a travers la
réalisation du marché qui conforte plutot le principe de
compétition.

Ou bien, créer de nouveaux mécanismes non monétai-
res et cela a conduit aux rigidités du Pacte de stabilité. Par
des moyens budgétaires, des contraintes quasi-automati-
ques permettent de remplacer les anciennes contraintes mo-
nétaires. Sans rentrer dans les questions techniques qui
mettent en évidence les insuffisances de ces coordinations
budgétaires partielles et souvent trop contraignantes, il faut
seulement souligner qu’elles invitent a une coordination
poussée des politiques budgétaires nationales, en fait a une



L’Europe virale 459

coordination politique presque totale. Pour le moment, de
cela I’Euroland est encore loin...

Pourquoi I’euro alors, si les pays qui y adhérent ne sont
pas en mesure politiquement de lui donner son efficacité
réelle et s’infligent un handicap dans la compétition mon-
diale (les économistes européens ne cessent pas de souligner
I’habileté d’une politique monétaire et budgétaire américai-
ne qui n’est pas entravée par les contraintes d’un Euroland
qui reste une Union partielle)? La réponse est simplement le
role du dollar comme devise-clé au niveau mondial qui don-
ne un privilége exorbitant aux Etats-Unis, qui est méme la
composante principale de leur impérialisme. D’ou I’idée,
parfaitement légitime, qu’une seconde devise-clé changera-
it completement la donne mondiale et que 1’euro pourrait
servir de fondement a une Europe-puissance. C’est d’ail-
leurs pourquoi les Etats-Unis ont été hostiles a 1’euro (mais
leur scepticisme presque total a cet égard a presque désa-
morcé leur hostilité) et pourquoi aussi certains pays euro-
péens, par solidarité avec les Etats-Unis mais aussi pour
esquiver les contraintes de 1’euro et enfin par refus d’une
plus grande intégration politique, sont restés en dehors de
I’euro. C’est évidemment le cas exemplaire du Royaume-
Uni.

L’Union européenne est ainsi coupée en deux:
I’Euroland boiteux, en recherche perpétuelle d’une intégra-
tion politique qui semble encore loin et qui ne verra peut-
étre jamais le jour, et les autres pays européens qui ne sou-
haitent, au moins dans le court terme, qu’une extension du



460 Marc Guillaume

marché. Pire encore: si certains de ces derniers pays rejoig-
nent I’Euroland, cela ne peut que renforcer les difficultés
d’une intégration politique. On voit ainsi se produire un
mouvement d’extension affaiblissante de 1’Union euro-
péenne qui correspond bien a I’espoir américain que 1’euro
ne sera jamais une devise-clé capable de concurrencer le
dollar.

Mais D’histoire n’est pas écrite. L’émergence d’un
grand marché européen unifi¢, avec une monnaie unique
mais une faible, voire tres faible intégration politique, com-
pliquerait certes I’impérialisme monétaire américain mais
ne remettrait pas en cause sa suprématie économique, mili-
taire et politique. Face a I’Amérique du Nord, le continent
européen aux frontiéres floues ne serait pas une Europe-
puissance mais un grand marché concurrent, stimulant mais
finalement subordonné. Et apportant aussi un jeu utile dans
I’affrontement prévisible dans les prochaines années avec
les puissances émergentes en Asie.

Une Europe septique confrontée a une mutation virale

Si dans la géopolitique mondiale et dans ces futurs
affrontements, I’Europe est appelée a jouer un rdle second,
elle peut quand méme, en raison de sa “vieillesse” méme,
devenir un “terrain” de mutation du virus. La vieille Europe
est constituée par des populations qui ont été contaminées
les premiéres par I’économisme. Qui ont intégré comme une
¢vidence, comme une fatalité¢, comme un “prét-a-penser”, la
production, la concurrence, la croissance... L’économisme



L’Europe virale 461

est un virus (mental) a large spectre, personne n’y échappe.
Méme si chacun se bricole un évangile (portable) adapté a
sa situation sociale, a son contexte et a ses problemes. Ce vi-
rus est un ¢loge direct de soi, a tout le moins un “vice” privé
pardonné; c’est tout le contraire d’un intégrisme. On peut
donc développer un individualisme post-moderne tout en
restant porteur du méme virus. Pour I’expert économiste, la
croissance est une “solution” au chdmage, pour le chomeur
c’est un espoir de retrouver un emploi, pour I’entrepreneur
elle est directement li¢ a son chiffre d’affaires, a son profit et
peut donc décider de sa réussite ou de sa faillite.

Certes, on ne tombe pas amoureux d’un taux de crois-
sance disait-on en 1968 lorsque la croissance, précisément,
semblait assurée. On pouvait alors avoir d’autres désirs
(surtout dans les classes favorisées). Mais lorsque la crois-
sance faiblit on a tous besoin d’elle. Il n’est d’ailleurs pas
étonnant que Halte a la croissance?, livre issu des travaux
du Club de Rome et publié en 1972, ait recu un accueil mon-
dial exceptionnel (sans doute le best-seller du 20 eme siecle
dans cette catégorie): I’interrogation suscitait a la fois un es-
poir d’émancipation que mai 68 avait cristallisé et de multi-
ples inquiétudes que la premiere crise pétroliere, quelques
mois plus tard, confirmeront.

Ce qui est apparu progressivement depuis lors dans les
consciences collectives, c’est une évidence qui était restée
masquée : la conviction que la croissance, sous ses formes
actuelles, est impossible a maintenir a terme. Aucune crois-
sance exponentielle, aussi faible soit son taux de progres-



462 Marc Guillaume

sion, ne peut durer indéfiniment. En revanche 1’horizon de
fin de croissance, le rythme de ralentissement restent tres
difficiles a préciser. C’est dans cette période de transition
qu’apparait un nouveau prét-a-penser, une variante du virus
dominant, qui peut s’appeler le “développement durable”.
Formule qui exprime d’abord, sous une forme naive, le sou-
ci de prolonger le plus possible une croissance dont on sait
pourtant qu’elle devra finir par cesser et dont on peut crain-
dre que son prolongement engendrera quelques catastro-
phes. Volonté¢ de dénégation donc.

Formule qui se nourrit aussi de toutes les contraintes
¢cologiques car elles sont finalement, a travers des conflits
et des difficultés temporaires, intégrables dans le calcul éco-
nomique. Beaucoup plus généralement, 1’écologisme, 1’al-
ter-mondialisme qui regroupe des sensibilités hétérogenes
voire contradictoires entre elles (marxisme nostalgique,
¢cologie “profonde”, technophobie naive, réformisme hu-
maniste, etc.) sont de faibles vaccins contre 1’économisme
et lui permettent de devenir “résistant”, comme on le dit
pour les microbes a 1’égard des antibiotiques.

Il reste que le développement durable est une variante
spécifique de I’économisme, un virus mutant. Car ce qui est
recherché de fagon encore confuse ¢’est une forme de crois-
sance “involuée”, tournée vers le social méme et non plus
vers la production matérielle: cesser ou limiter drastique-
ment [’accumulation matérielle, réduire les dimensions et
les vitesses pour accroitre sécurité, santé, éducation, préser-
vation de I’environnement, etc. Appliquer les principes du



L’Europe virale 463

management industriel (zéro défaut, zéro délai, etc.) a la
gestion des collectivités humaines, ainsi traitées comme des
stocks : principe de précaution, z€ro mort, etc...

Le terrorisme lui méme est récupéré au profit de cette
mutation virale. Les contraintes sécuritaires et les restric-
tions de libertés qu’il entraine sont assez comparables aux
contraintes écologiques. Méme les catastrophes naturelles,
comme I’écrivait récemment Jean Baudrillard, s’inscrivent
dans ces nouvelles représentations; d’ailleurs elles apparais-
sent comme de moins en moins naturelles (vieille question,
déja débattue apres le tremblement de terre de Lisbonne)
puisqu’on peut toujours dénoncer ’insuffisance des prévi-
sions ou des secours. La croissance durable c’est une nou-
velle mobilisation contre le Mal, sous toutes ses formes,
réelles ou imaginaires, et contre tous les risques.

Evidemment, nous n’en sommes qu’au début d’un vira-
ge, difficile a négocier et qui prend souvent I’aspect d’un
probléme insoluble, plus complexe en tout cas que celui qui
a présidé au début de 1’économisme. Car il s’agit cette fois
de ralentir la croissance pour la réorienter vers d’autres fins
dans les pays riches alors que le reste du monde aspire a sui-
vre le méme chemin d’une croissance matérielle qui ne fait
que commencer a sortir les pays pauvres de leur misere. Et
méme dans les pays riches, il est bien difficile de s’entendre
sur les rythmes et les modalités d’une réorientation qui con-
vient surtout aux classes aisées et qui ne peut que boulever-
ser les hiérarchies établies et produire des crises sectorielles
ingérables a court terme. Il suffit d’observer a cet égard la



464 Marc Guillaume

position américaine a 1’égard du protocole de Kyoto pour
mesurer la difficulté, pour I’empire américain lui-méme, de
se plier a ces nouvelles contraintes.

On peut cependant parier que la variante virale du déve-
loppement durable, le mixte d’économisme, d’écologie et
de sécuritaire, finira par s’imposer, par nécessité¢ et que
I’Europe sera le champ privilégié d’implantation de cette
variante. Elle y est plus réceptive que les pays nouvellement
contaminés par I’industrialisation. Ce n’est pas par hasard
que les pays d’Europe du Sud en particulier manifestent une
résistance accrue envers certaines formes de mondialisation
industrielle lorsqu’elles touchent aux secteurs de I’agri-
culture, de la culture ou des services. De Millau a Seattle et a
Florence s’organisent des mouvements de lutte contre I’OMC.
Eurovirus contre mondovirus.

Le film Mondovino met bien en évidence ce conflit dans
un secteur ou se melent symbolique et conquétes de mar-
chés mondiaux: culture du vin contre son industrialisation;
le terroir (attaché a la transmission, de génération en généra-
tion) contre la marque (fondée sur la communication dans
I’espace du marché) . Sous les apparences d’une défense de
ses racines, d’une résistance immunitaire, I’Europe intro-
duit donc une mutation et propose un virus hybride. Europe
septique donc (plus que sceptique).

L’Europe face au bloc islamique

L’Europe n’est pas seulement réceptive a une mutation
de I’économisme, elle se veut contaminante a I’égard de



L’Europe virale 465

I’espace islamique qui jusqu’a maintenant a résisté au virus
de I’économisme, ce qui explique, en partie, certaines spéci-
ficités de son non-développement. Résistance frontale, sans
hybridation longuement préparée, comme c’était le cas dans
I’espace chrétien ou encore, selon des modalités diverses, au
Japon, en Chine ou en Inde. Sous 1’assaut d’un virus qui
s’adapte par construction aux évolutions et notamment a
I’explosion technologique, les “vraies” religions fondées
sur une transcendance stable qui les immobilise, n’ont pas
résisté longtemps. L’Islam apparait donc comme la seule
exception d’importance, une immense réserve d’altérité non
ou peu contaminée. Le croissant islamique qui s’étend a tra-
vers I’Afrique du Nord, le Moyen-Orient, les nouveaux
Etats musulmans de ’Asie centrale pour atteindre les fron-
tieres de la Chine, sans oublier I’Indonésie, regroupe des
pays liés par beaucoup de dénominateurs communs. Rien
n’interdit de penser que ce bloc émerge, a moyen terme,
sous I’impulsion d’une idéologie mobilisatrice, d’inspira-
tion théocratique et totalitaire.

Dans ce bloc en émergence cependant, la Turquie, qui
depuis deux siecles, s’occidentalise fait figure de grande ex-
ception. Sur le plan politique bien siir avec le “kémalisme”
et plus récemment par son ouverture a I’économie de mar-
ché et aux technologies.

Ce que I’on appelait dans les chancelleries, entre les
deux guerres, “I’homme malade de I’Europe” succombe-
ra-t-il au virus de I’économisme? Sera-t-il la porte d’entrée
de I’économisme occidental dans le bloc islamique?



466 Marc Guillaume

Quand on voit, a la mosquée d’Uzkiidar, les musulmans prosternés
dans leur priére, se relever et, I’instant d’apres, pour la moitié
d’entre eux, saisir leur téléphone mobile, on peut penser que les
comportements rituels et religieux peuvent fort bien se concilier
avec les comportements réflexes de la modernité. Mais il n’en est
rien... La ville entiére est I’enjeu d’un conflit entre modernité et
défi a la modernité (y compris dans le jeu provoquant des signes de
la modernité), auquel il n’y a peut-étre pas de solution. Mais som-
mes-nous si stirs que les jeux soient faits dans nos pays occidentaux
“résolument modernes™? (Jean Baudrillard, “Istanbul: 1’eau, I’em-

pire, I’or, la scéne primitive”, L 'Herne, 2005, p. 118.)

Non les jeux ne sont pas faits, pas complétement. Mais
il est clair que tous les partisans de I’adhésion de la Turquie
a I’Union européenne, en particulier et paradoxalement
ceux qui manifestent une sensibilité de gauche, espérent que
I’Islam est soluble dans I’économisme, que 1’occidenta-
lisation pourra grignoter un morceau du croissant islamique.
Sinon dissoudre du moins contaminer pour imposer une lai-
cité rejetant le religieux hors de 1’espace public. Espoir
d’une nouvelle Europe, a vocation méditerranéenne, d’un
pont entre Occident et Islam que I’empire américain serait
incapable de réaliser.

Ici encore c’est une bataille virale et mondiale qui
s’amorce. Entre la forme ancienne de I’impérialisme écono-
mique (américain) et une nouvelle forme plus “culturelle”,
infiltrée d’alter-mondialisme. Entre un développement ou
des ¢léments hétérogeénes peuvent se juxtaposer sans se con-
fondre et la poursuite de la croissance matérielle imposant
I’uniformité dans la violence.



Collaborateurs

Alain Touraine — Sociologue. Docteur Honoris Causa de plu-
sieurs universités européennes et latino-americaines, dont
I’Université Candido Mendes, de Rio de Janeiro. Membre cor-
respondant et membre de plusieurs académies, dont
I’ Académie brésilienne de lettres et I’ Académie de la latinité.
Parmi ses derniéres publications, voici Le Retour de [’Acteur
(1984), Critique de la modernité (1992), Qu’est-ce que la dé-
mocratie? (1994) et Comment sortir du libéralisme (1999).

Candido Mendes — Recteur de I’Université Candido Mendes et
président du Forum des Recteurs de Rio de Janeiro. Président
du Senior Bord du Conseil International de Sciences Sociales
de PUNESCO. Secrétaire Général de I’ Académie de la latinité
et membre de I’ Académie brésilienne de lettres. Parmi ses ou-
vrages, nous citerons Nationalisme et développement (1963),
Justice: faim de L’Eglise (1972), A Democracia Desperdica-
da (1992), Collor — Anos-Luz, Ano-Zero (1994), A Presidén-
cia Afortunada (1999), O Pais da Paciéncia (2000), Lula — A
Opc¢do mais que o Voto (2002), Lula: une gauche qui s éveille
(2004) et Lula — Entre a Impaciéncia e a Esperan¢a (2004).

Craig Calhoun — Président du Social Science Research Council
depuis 1999 et professeur de sociologie et d’histoire a New
York University. Il a écrit et édité plus d’une douzaine de li-
vres, entre autres Habermas and the Public Sphere, Studies in

467



468 Collaborateurs

Contemporary German Social Thought (1992) et Culture,
History and the Challenge of Difference (1995),

Cristovam Buarque — Ingénieur mécanique. Doctorat en écono-
mie a I’Université de Paris. Professeur a I’Université de Brasi-
lia, recteur de cette université de 1985 a 1989. Sénateur.
Ancient ministre de 1’education du gouvernement de Mr. Luis
Ignacio Lula da Silva. Auteur, entre autres, de Os Instrangei-
ros, A Aventura da Universidade et A Desordem do Progres-
s0.

Edgar Morin — Edgar Morin, sociologue, est directeur de recher-
che au CNRS (Centre National de la Recherche Scientifique)
et chercheur au Centre d’études transdisciplinaires en sociolo-
gie, anthropologie et histoire (Cetsah).. Auteur, entre autres,
de La méthode: La nature de la nature (1977), La vie de la vie
(1980), La connaissance de la connaissance (1980), Le vif du
sujet (1969), Terre patrie (1993, avec Anne Brigitte Kem).

Ehsan Naraghi — Sociologue iranien, ancien conseiller spécial
du directeur général de I’Unesco. Auteur de Du palais du chah
aux prisons de la révolution, Islam et laicité et L’ Orient et la
crise de I’Occident.

Enrique Rodriguez Larreta — Directeur de I’ Institut de pluralis-
me culturel, Université Candido Mendes. A écrit Gold is illu-
sion (2003) et publié, entre autres, Gilberto Freyre e a
Sociologia Critica (2001), Collective Imagination Limits and
Beyond (2001), Identity and Difference in the Global Era
(2002).

Francois L’Yvonnet — Enseigne la philosophie. Il a notamment
publié chez Albin Michel: Louis Massignon, mystique en dia-
logue (avec Dominique Bourel, 1992); Simone Weil, le grand
passage (1994); Le Mal (1996); D un millénaire a [’autre



Collaborateurs 469

(2000); D un fragment [’autre (avec Jean Baudrillard, 2001).
Assure la chronique littéraire et les grands entretiens de la re-
vue Question de.

Hamid Reza Asefi — Vice-ministre des Affaires Etrangéres de la
République islamique d’Iran.

Helio Jaguaribe — Doyen de I’Institut d’Etudes Politiques et So-
ciales de Rio de Janeiro. Ancien ministre de la Science et de la
Technologie. Auteur, entre autres, de Political Development
(19680, La nationalisme dans [’actualité brésilienne (1959),
Une étude critique de [’Histoire (2002) et La position de
[’homme dans le monde (2002).

Jean Baudrillard — Philosophe, sociologue et écrivain. Il est
I’auteur de La Société de consommation (1970), Cool Memo-
ries (1987, 1990), La Transparence du mal (1990), L [llusion
de la fin (1992), Le Crime parfait (1994) et A ['Ombre du mil-
lénaire (1998).

Jérome Bindé — Sous-directeur général adjoint pour les sciences
sociales et humaines et directeur de la Division de la prospec-
tive, de la philosophie et des sciences humaines a 'UNESCO.
Membre fondateur de I’ Académie de la latinité. Directeur et
co-auteur des deux anthologies des Entretiens du XXle siecle:
Les Clés du XXle siecle (2000), et Ou vont les valeurs?
(2004)..

Madina Tloestanova — Chercheur associée a 1’Institut Gorki de
littérature mondiale et membre de I’Académie des Sciences
russe.

Marc Guillaume — Professeur a ['université Paris-Dauphine, a
créé et dirigé I’IRIS, centre de recherche associé au CNRS. 11
est membre du conseil d’administration de I’ANVIE et prési-



470 Collaborateurs

dent de son conseil scientifique. Il a publié L Empire des ré-
seaux (1999) et Virus vert (2002).

Nelson Vallejo-Gomez — Dipldmé de philosophie de la Sorbon-
ne (Paris IV), secrétaire exécutif et membre fondateur aux co-
tés de Candido Mendes de I’Académie de la latinité, membre
du Conseil de I’Institut des hautes études de 1’ Amérique la-
tine, Universit¢ de Paris III, vice-président du GER-
FLINT-Synergies.

Niliifer Gole — Sociologue et directrice d’études a Ecole des hau-
tes etudes en sciences sociales (EHESS). apres avoir long-
temps ¢été professeur de sociologie a I'Université de Bogazigi
(Istanbul). Membre du Conseil scientifique de I'Institut
d’études de I'Islam et des sociétés du monde musulman
(IISMM, EHESS). Auteur de Musulmanes et modernes. Voile
et civilisation en Turquie.

Sergio Paulo Rouanet — Ambassadeur du Brésil & Prague. An-
cien ministre de la Culture du Brésil. Scientiste politique et es-
sayiste. Il est ’auteur de Imagindrio e Dominag¢do (1978),
Teoria Critica e Psicandlise (1983), A Razdo Cativa. As Ilu-
soes da Consciéncia: de Platdo a Freud (1985) et A Razdo No-
made: Walter Benjamin e Outros Viajantes (1994).

Susan Buck-Morss — Professeur de philosophie politique et de
théorie sociale au Department of Government de la Cornell
University. Elle a publi¢ plusieurs ouvrages dont: The Origin
of Negative Dialectics: Theodor W. Adorno, Walter Benjamin
and the Frankfurt Institute (1977); Walter Benjamin. Revolu-
tionary Writer (1981); The Passagen-Werk: Walter Benja-
min’s Theory of Mass Culture, New German Critique (1984);
Walter Benjamin’s Passages: a Political Allegory of Moder-
nity (1986).



Collaborateurs 471

Walter Mignolo — Professeur de Literature en la Duke Univer-
sity. Directeur du Centre d’études de la globalisation et des
humanités de I’Université¢ de Duke aux USA. Parmi ses publi-
cations: The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Terri-
toriality and Colonization (1995) et Local Histories/Global
Designs Coloniality Subaltern Knowledge and Border Thin-
king (2000).

Yann Richard — Directeur de I’Institut d’études iraniennes (Sor-
bonne nouvelle), sous-directeur de I’UFR Orient et monde
arabe (Sorbonne nouvelle) et professeur d’études iraniennes,
Sorbonne nouvelle (Université Paris 3). Principales publica-
tions: Le shi’isme en Iran. Imam et révolution (1980), L Islam
chi’ite: croyances et idéologies (1991) et Cent mots pour dire
['lran moderne (2003).



	

