
123

Hermenéutica de la democracia:  
el pensamiento de los límites  

y la diferencia colonial

Walter D. Mignolo

I

El título que sugirió Candido Mendes para mi ponen-
cia es mucho más adecuado de lo que yo mismo pudiera 
haber imaginado. Tampoco me hubiera animado a decir 
“el pensamiento de los límites”, pero lo acepto con gusto, 
y con curiosidad también. En eso reside, precisamente, 
una de las admirables cualidades de Candido: la de tradu-
cir en su lenguaje y con eficiencia las ideas y argumentos 
que caracterizan el trabajo y el pensamiento de quienes 
particiamos en estas magníficas jornadas de la cademia 
de la Latinidad. Pues, gracias Candido por darme este 



Walter D. Mignolo124

sosten donde la hermenéutica y la diferencia colonial se 
encuentran en un diálogo sobre futuros globales.

En efecto, los vocablos “hermenéutica” y “democra-
cia” provienen de la lengua y sociedad griega, en tanto 
que “diferencia colonial” proviene de la matriz racial (es 
decir, racista) puesta en funcionamiento desde el siglo 
XVI hasta hoy, empleada para justificar la apropiación 
de tierras, el comercio de seres humanos esclavizados y 
explotados en masas, el racismo en el derecho internacio-
nal hispánico (Vitoria), holandés (Grotious), portugués 
(Freitas) desde entonces hasta hoy.1 Queda todavía un 
invitado por introducir, “el pensamiento de los límites”, 
una suerte de mediador entre la hermenéutica de la de-
mocracia y la diferencia colonial.

Comencemos entonces con una lectura hermenéutica 
de-colonial de la “democracia”.2 Habría dos rutas que 
podríamos seguir. Una, la más aceptada, sería asumir 
que en Grecia se descubrió una idea única para la orga-
nización social, una idea que a nadie ni a ninguno se le 
había ocurrido: el poder (kratos) del pueblo (demos). El 
segundo momento está con-formado por las narrativas 
occidentales de la propia historia occidental. A veces, 
como en Hegel, estas historias son con-fundidas con la 
historia global (esto es, como si la historia global que 
cuenta Hegel fuera realmente “la historia” tal como 
ocurrió y fuera así aceptada por todos los habitantes 
del planeta en cualquier lengua, en cualquier sistema de 
creencias, incluidos principios que aseguran la validez 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 125

del conocimiento secular sobre el religioso). Según la 
mitología de Occidente, este sería un pilar fundamental 
de la “modernidad”, entendida como una etapa histórica 
en esa historia global que cuenta Hegel y resumida en 
slogans tales como “el gobierno del pueblo, por el pueblo, 
para el pueblo”, en el cual gobierno los objetivos serían 
“libertad, igualdad, fraternidad”.

Todo está muy bien. El problema consiste en la apro-
piación autoritaria de la idea de “democracia”. Acepte-
mos que los pensadores griegos fueron singulares entre 
las culturas del mediterráneo; y que fueron también 
marginales en relación a las grandes civilizaciones del 
Asia Menor (Lidia, Babilonia y Asiria —de quienes 
los griegos derivaron su alfabeto) y del norte de Áfri-
ca (Egipto) (ver Apéndice I). Su marginalidad, quizás, 
generó en los pensadores griegos formas de imaginario 
social y filosófico para no ser absorbidos por el imagina-
rio de las civilizaciones de su tiempo. Quizás el concepto 
de “democracia” en Grecia surgió de su exterioridad. 
Quizás imaginaron que el poder no puede estar en una 
instancia única y superior, en una instancia absoluta de 
poder (autokratos). El momento histórico en el cual los 
intelectuales europeos re-toman la palabra “democracia” 
y la emplean para pensar la sociedad europea del futuro, 
sin monarcas, es también el momento histórico en que 
la expansión imperial de Europa y la consolidación de 
la economía que hoy llamamos capitalista entran en su 
apogeo. El problema tiene varias facetas.



Walter D. Mignolo126

Uno, y a mi juicio el de mayor importancia, fue cons-
tituido por las regulaciones internacionales de los emer-
gentes Estados nacionales (a la vez emergentes Estados 
imperiales, tales como Inglaterra y Francia), en Europa. 
Otro aspecto del problema fue la formación de los Esta-
dos Unidos de América del Norte. La formación de los 
Estados Unidos a finales del siglo XVIII, que Tocque-
ville admiró como modelo de democracia a principios 
del siglos XIX, ocurrió entre la Revolución Gloriosa en 
Inglaterra, en 1688, y la Revolución Francesa, en 1789, y 
en 1804 se consumó la Revolución Haitiana. Sin embar-
go, esta última no ocupó en el sitial de las revoluciones 
democráticas un lugar equivalente a las otras tres: la de 
Inglaterra, la de Estados Unidos y la de Francia. Tres 
Estados-naciones, hoy, que son a la vez paradigmas de-
mocráticos y paradigmas de la expansión imperial de la 
economía capitalista desde finales del siglo XVIII. Sin 
duda, hay notables diferencias, hoy, entre los Estados 
nacionales europeos y Estados Unidos. Uno de ellos, 
todavia en debate, ha sido recientemente invocado por el 
presidente George W. Bush en el area de la salud. Frente 
a las críticas del periodismo y del partido demócrata a la 
privatización de los centros de salud (que bajo el man-
tra de excelencia organizativa, eficiencia, reducción de 
costos y modernización deja a los pacientes en peores 
condiciones, a las familias pagando lo mismo o más y 
a los inversores incrementando sus ganancias), Bush 
criticó la intervención del Estado en los asuntos de salud 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 127

en Europa. Pero en fin, estas son cuestiones internas a 
los Estados nacionales democráticos, a la vez capitalis-
tas e imperiales.3 En cambio, la Revolución Haitiana no 
cuaja en los debates motivados por la idea y las prácticas 
“democráticas” lideradas por los Estados imperiales eu-
ropeos y por Estados Unidos. La Revolución Haitiana es 
crucial en otro tipo de debates: el de la construcción y 
reproducción de la “diferencia colonial”.

II

La idea misma de “democracia” hoy no será demo-
crática si no toma en serio la “diferencia colonial”;4 si no 
toma la sartén por el mango y confronta las dificultades 
que el racismo presenta a cualquier discusión seria y po-
sitiva (es decir, no-manipulativa) sobre “democracia”.

En primer lugar, reconocer la contribución que la 
civilización occidental ofreció al mundo mediante la re-
inserción del concepto de “democracia” no significa que 
Occidente (esto es, los Estados nacionales de la Europa 
del Este y Estados Unidos) y el resto del mundo deban 
endosar un cheque en blanco y aceptar que Occidente 
tenga el monopolio de la “democracia” (en verdad, pre-
senciamos a diario violaciones democráticas en nombre 
de la expansión imperial y democratización del globo) y 
que cualquier idea de democracia deberá ser occidental, 
sino no será nada. La idea y las prácticas democráticas 
en Europa Occidental (esto es, los Estados y lenguas 
nacionales modernos —desde el Renacimiento y la Ilus-



Walter D. Mignolo128

tración hasta la Unión Europea— son Italia y el italiano, 
España y el castellano, Portugal y el portugués, Francia y 
el francés, Alemania y el alemán e Inglaterra y el inglés) 
y Estados Unidos, que son con-naturales a la historia de 
Europa, no pueden ser exportadas a la fuerza (militar) 
ni tampoco mediante lobbies y “representantes nativos” 
formados en las universidades de la Europa moderna y 
Estados Unidos.

Es por cierto una obviedad insister en este asunto; no 
obstante, es una obviedad que necesita repetirse a diario: 
las historias, las lenguas, la subjetividad, las memorias 
de cada historia local, diferente a la historia local de 
Europa montada sobre Grecia y Roma, son básicamente 
formas de vida, dificiles de regular mediante políticas 
públicas y hasta mediante intervención armada. Por 
cierto que se encontrarán en distintos lugares fuera de 
Europa y de Estados Unidos sectores de la población 
que se benefician política y económicamente, asumiendo 
los valores democráticos mercadeados por los Estados 
Unidos. Ocurrió recientemente con Iraq con iraquíes, 
en que contribuyeron (incluso asesoraron a Bush en) a la 
intervención de Estados Unidos y no pensaron demasia-
do en las consecuencias de la intervención. No es dificil 
pensar en paralelos entre iraquíes anti-Sadam en el exilio 
y venezolanos y cubanos anti-Chávez y anti-Castro. El 
asunto aquí no es el de elegir estar “conmigo o estar con 
mis enemigos”, conocida estrategia imperial. Se trata más 
bien de subrayar las estrategias imperiales de subalterni-



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 129

zación y las opciones, a la vez que las trampas que éstas 
estrategias crean para quienes “no estamos ni contigo ni 
con tu enemigo; estamos literalmente en otra cosa”.

En segundo lugar, cuando la idea de “democracia” 
entra en debate en sociedades cuyas memorias coloniales 
son densas (como es el caso en América del Sur y el Cari-
be); o cuyas memorias imperiales fueron convertidas en 
memorias coloniales (como en el caso de variadas regio-
nes del Islam, desde el Norte de África al Oriente Medio, 
por ejemplo), la cuestión se complica. Y se complica por 
una dimensión que no estaba en el horizonte de expe-
riencias en los países “modernos” europeos y en Estados 
Unidos: el racismo, particularmente en la confluencia de 
la “diferencia racial epistémica” y la “diferencia racial 
ontológica” (Maldonado-Torres). Me explico.

El racismo no es una cuestión de elemento religioso que 
llevamos en la sangre; de color de nuestra piel o la forma 
de nuestra nariz; tampoco del idioma que hablamos o del 
país que venimos. Estas son todas “manifestaciones de 
turno” para que el racismo se efectúe a un nivel más ba-
sico (y profundo si se quiere): la devaluación epistémica 
(e.g., valor de los conocimientos y de la lengua en la cual 
los conocimientos están configurados) y la devaluación 
ontológica (e.g., la de-valuación de la humanidad de los 
individuos —y los lugares— racializados).

El concepto de “democracia” en la Europa moderna 
(geográficamente, mediterránea y atlántica) y en Estados 
Unidos está in-corporado a un fuerte legado linguístico 



Walter D. Mignolo130

y filosófico: la lengua y el pensamiento greco-romano. 
Más claro: el concepto greco-occidental de “democra-
cia” no está in-corporado al mandarín, como lengua, ni a 
los legados del pensamiento chino; tampoco al árabe y a 
la filosofía árabo-islámica; tampoco a la lengua aymara 
y quechua y el pensamiento ligado con esas lenguas, etc. 
etc. Lo cual no quiere decir que todas estas sociedades 
fueran despóticas por naturaleza, tal como ocurre en los 
ejemplos de John Locke. De ello no se debe inferir que 
el concepto y la idea occidental de democracia deba ser 
adaptada en todos los lugares del mundo de tal manera 
que el mundo no sería otra cosa que una vasta red de 
surcursales de la democracia occidental.

Este escenario sería sin duda totalmente anti-demo-
crático, a no ser que la mayoría del “pueblo” en cada uno 
de los 190 y tantos Estados nacionales hoy convengan, 
mayoritariamente, que aceptan la idea de democracia de 
los seis paises europes modernos (mediterráneos y atlán-
ticos) junto con Estados Unidos de América del Norte. A 
juzgar por la historia de los últimos cincuenta años, este 
no parece ser un destino deseado por la mayoría de los 
países fuera de los G7 occidentales. Sabemos que hay 
Estados-nacionales, en América del Sur y el Caribe, en 
Asia y en África, en Asia Central y el Medio Oriente, que 
o bien siguen a pie juntillas los dictados de Washington o 
bien se las arreglan para conceder, pero al mismo tiempo 
mantener, sus propias reglas del juego.

Ahora bien, del hecho de que el concepto de “demo-
cracia” esté in-corporado a las lenguas y legados greco-



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 131

romanos, no se deriva necesariamente que todas las otras 
lenguas y legados de pensamiento sean necesariamente 
anti-democráticos y que, por ende, las personas que ha-
blan esas lenguas y viven en esas sociedades sean, por 
naturaleza, lo suficientemente ignorante para darse cuen-
ta que es mejor vivir en paz y tener medios suficientes 
para “vivir bien” o lo suficientemente bestiales para odiar 
naturalmente y querer “apropiarse” (esto es, el deseo de 
“propiedad”) de todo lo que tengan los demás. Esta idea 
que Las Casas manifestó con respecto a los enemigos del 
cristianismo y que Locke repitió inventando “criminales” 
y “delincuentes” enemigos de la burguesia es, sin duda, 
la construcción del miedo, que no necesariamente tiene 
aplicación en otras sociedades o civilizaciones.

Lo que acabo de decir es una inferencia que se de-
riva de la diferencia colonial epistémica y ontológica. 
Se trata de una presuposición asentada sobre dos pre-
jucios básicos:

Que fuera de las herencias greco-latinas en la his-
toria de Europa (los seis países mediterránicos y 
atlánticos) los legados de lenguas y pensamientos 
no-europeos (desde el mandarín hasta el aymara; 
desde el hindi al quechua; desde el ruso al árabe), 
etc., son de alguna manera deficiente. La suposi-
ción es que personas que hablan y son educadas 
en esas lenguas son de alguna manera “epistémi-
camente deficiente”. La diferencia colonial (y por 
ende racial) epistémica entra aquí en vigencia.

a)



Walter D. Mignolo132

Que hay personas en el mundo que, por su confi-
guración étnica, el color de su piel, las formas de 
vida, las lenguas que hablan, las rutinas y rituales 
que practican, son “humanamente” deficiente con 
respecto a un ideal de humanidad que surge en el 
Renacimiento europeo (e.g., el hombre vitruviano 
de Leonardo de Vinci), y que se consolida en la 
Europa mediterraneo-atlántica y en Estados Uni-
dos. La diferencia colonial (y por ende racial) on-
tológica se ejerce en este caso.

Con posterioridad a la invasión de Iraq por Estados 
Unidos, mucho se ha debatido sobre el asunto y sobre 
los “caminos democráticos” de Iraq, a pesar de que hay 
largo camino por recorrer. Me interesa aquí subrayar 
dos aspectos, cruciales por otra parte, que están en to-
dos los debates:

A no ser que hubiera una conversión voluntaria del 
Medio Oriente islámico a los principios cristianos y 
occidentales (aquellos principios que criticaba Ali 
Shariati bajo el título de “Marxismo y otras fala-
cias occidentales”), los futuros democráticos en los 
imaginarios de Bush y Sarkosy parecen ser sólo 
soluciones en los imaginarios de Bush y Sarkozy. 
Los argumentos adelantados por Roxana Euben 
(Enemy in the Mirror. Islamic Fundamentalism and 
the Limits of Modern Rationalism. A Work of Com-
parative Theory, 1999) son lo bastante elocuentes 
para asumir que la “democracia del futuro deberá 

b)

a)



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 133

entrar en los caminos de la hermenéutica pluritó-
pica”, puesto que la unidireccionalidad del pasado 
imperial en los paises europeos mediterráneos y 
atlánticos y de los Estados Unidos hoy se agotó. Te-
nemos suficientes evidencias de que la democracia 
imperial de Estados Unidos es tan perniciosa como 
el totalitarismo islámico de resistencia. Al mismo 
tiempo, la polarización de estas posiciones oculta 
las ideas, conversaciones y debates (y la comuni-
cación de masas tiene una gran responsabilidad en 
este ocultamiento) que aceptan la idea occidental 
de “democracia” como una parte de la historia que 
tendrá que ser complementada con “ideales de 
justicia y equidad” que tienen otro nombre, otras 
razones de ser, responden a otras necesidades, se 
anclan en distintas memorias y subjetividades. En 
el discurso zapatista se habla de justicia, equidad, 
igualdad, reciprocidad y se advierte también que 
una palabra (democracia) llegó de lejos, de otras 
latitudes; una palabra que se refiere a estos mismos 
asuntos pero que no lleva en sí el privilegio de su 
origen sino el potencial de transformación. Lleva 
en sí el derecho a que ciertas sociedades describan 
y organizen a su manera la justicia, la equidad y 
la igualdad; pero no lleva en si el derecho a ne-
gar y silenciar a quienes son democráticos de otra 
manera o, más aún, que postulan otra forma de 
igualdad y justicia que democracia.



Walter D. Mignolo134

En segundo lugar, es notorio también hoy que la 
idea de “democracia” se esgrimió y se esgrime, 
todavia, en los Estados nacionales e imperiales de 
Occidente, como un intrumento de expansión impe-
rial. “Democracia” y “derechos humanos”, ambos 
pueden y son utilizados con fines imperiales. No es 
necesario ser marxista en alguna de sus versiones, 
ni tampoco fundamentalista islámico o teólogo de la 
liberación, para hacer esta denuncia. Tal realidad es 
ya tan obvia que hasta The Financial Times publicó 
un artículo de opinión argumentando, precisamen-
te, este punto (“Humanitarian Action Can Mask an 
Imperial Agenda”, Anatol Lieven, Financial Times, 
August 21, 2007).
Por lo tanto, una interpretación hermenéutica-de-
colonial de “democracia” comienza por reconocer 
el ideal “de justicia y equidad”, por un lado, y el 
hecho de que en Occidente tal ideal se concibió 
y practicó bajo el nombre de “democracia”. Esta 
fue la contribución de Occidente a un horizonte 
de “justicia y equidad” que, como horizonte, es 
único, aunque los caminos para marcha hacia él 
son diversos. De ahí que, mientras la dimensión 
imperial/colonial de “democracia” es uni-versal y 
tenemos ya sobradas muestras de que la retórica de 
paz es una justificación para la guerra, la dimen-
sión de-colonial de “democracia” es pluri-versal: 
el horizonte es uno, pero los caminos para llegar a 
el son variados, variadas lenguas, variadas formas 
e intereses en el conocimiento, variadas religiones, 

b)

c)



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 135

variadas subjetividades, variadas formas de sexua-
lidad, etc. De ahí que “el horizonte único de jus-
ticia y equidad tenga como lema la pluri-versidad 
como projecto uni-versal.

Para ello es necesario desmontar la diferencia colo-
nial, tanto epistémica como ontological; es necesario 
reconocer que la contribución de Occidente a la demo-
cracia global es importante y también local y regional. El 
auto-convencimiento en una civilización que salvará a la 
población del planeta de todos sus males es cada vez me-
nos convincente. Tanto la retórica beligerante de Hugo 
Chávez o de Mahmoud Ahmadinejad; la retórica cínica 
de Vladimir Putin o la retórica “practica” de Ho Jintao en 
su manejo del comercio en el Pacífico, y sus inversiones 
en África y en América Latina, son ya muestras de que 
el rol salvacionista de Occidente (sea en boca de Bush o 
de Sarkozy) es cada vez menos convincente, aunque sin 
duda queden todavía sitios de excepción, como Colombia 
o Pakistan. También es cierto que ni Chávez, ni Ahmadi-
nejad, ni Putin, ni Ho Jintao deban tomarse como líderes 
de-coloniales. Hay variadas diferencias entre ellos, y no 
poco de las diferencias se deben al hecho de que Chávez 
surja en un país de herencia colonial hispánica; que Ah-
madinejad surja de un país formado sobre las ruinas del 
imperio islámico safavid; que Putin esté operando sobre 
las ruinas de un imperio ruso suplantado por un imperio 
soviético, y que Ho esté timoneando un país inmenso 
en población y extensión, a la vez que más antiguo que 



Walter D. Mignolo136

el imperio romano, nunca colonizado directamente por 
Occidente, aunque controlado por Inglaterra y Estados 
Unidos a partir de la guerra del opio (construida por in-
tereses económicos, imperiales y capitalistas).

III

El reconocimiento de que la “democracia” hoy esté 
atascada en la presunción de que democracia es igual a 
voto del “pueblo” y que al mismo tiempo minimize las 
relaciones de las prácticas democráticas, en Occidente, 
con el capitalismo y el racismo, es una consecuencia di-
recta de la necesidad de enfrentar la “diferencia colonial” 
(epistémica y ontológica), esto es, el racismo (y patriar-
quismo, más evidente hoy en las esferas de la sexualidad 
y en la intersección de género y racismo) implícito en el 
concepto mismo de “democracia”.

Por otra parte, George W. Bush se auto-designó como 
el embajador para la “difusión” de la democracia en el 
planeta. La fórmula, asignada directamente a Bush o a 
sus colegas, se escucha y se lee a menudo. Estados Unidos 
confrontó a los dirigentes de Burma (Unión de Myanmar) 
y los interpeló por su conducta anti-democrática; el NYT 
informó también que un vocero official del Presidente 
Bush dijo que los acontecimientos en Burma le otorga a 
Bush y a Estados Unidos otra oportunidad para “promo-
ver la democracia a nivel global” (NYT, 29 de Setiembre, 
2007, A6). Más allá del descrédito del Presidente Bush 
para legitimar estos reclamos, y del hecho de que estas 
declaraciones son bellas ilustraciones de la retórica de 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 137

la modernidad para mantener la lógica (imperial) de la 
colonialidad, lo que está en juego obviamente son los 
conflictos imperiales. Tengo la sospecha de que a Bush le 
interesan menos los monjes budistas, que la posibilidad 
de intervenir en un terreno donde China lleva ventajas. 
Y por otro, quizás, el lejano sueño de encontrar un lider 
burmés educado en Estados Unidos o en Europa que 
esté dispuesto a “promover la democracia (occidental) en 
Burma”. Lo cual ya no será posible: la “democracia” no 
es, no puede ser, un proyecto imperial. Sin embargo, tal 
creencia es bastante común, aunque no sé si mayoritaria. 
Por lo que se puede leer en los periódicos, y en los artí-
culos de opinion (por ejemplo, los de Thomas Friedman), 
pareciera que falta la distinción entre democracia como 
proyecto imperial y democracia como diversidad de 
proyectos de-coloniales. Esto es, democracia pluri-ver-
sal como proyecto uni-versal. En tal caso, son los monjes 
burmeses más que la administración de Bush quienes 
están marchando hacia la democracia pluri-versal, y no 
necesariamente porque hayan leído tratados políticos 
occidentales o las ideas de la administración Bush sobre 
la democracia global.

La diferencia colonial epistémica fue construída en 
el proceso de afirmación imperial y de su modernidad. 
Afirmar tal cosa presupone el desprendimiento de los 
principios cognoscitivos y epistémico que construyeron 
la diferencia colonial. Hay otras fuentes y principios de 
conocimiento, otras subjetividades, y otras teorías políti-



Walter D. Mignolo138

cas basadas en historias y experiencias que no son ya las 
que alimentaron la imaginación y la agudez intellectual 
de Maquiavelo y de Locke. Sin embargo, las teorías po-
líticas elaboradas para la sociedad europea y las subje-
tividades que las sostienen y consumen se afincaron de 
tal manera que muchas veces pasamos por alto fórmulas 
políticas que se toman como naturales estados de hecho. 
Tom Redburn publicó en el NYT una crítica al libro de 
Naomi Klein The Shock Doctrine. The Rise of Disaster 
Capitalism (2007). La crítica de fondo es la siguiente:

What she is most blind to is the necessary role of entrepeneurial 
capitalism in overcoming the inherentet tendency of any establi-
shed social system to lapse in stagnation, as all to many socialist 
countries—and some none socialist ones too—have shown. Like 
it or not, without strong economic growth and its inevitable 
disruptions, there is little hope for creating the healthy middle 
classes necessary to sustain democracies, much less an impro-
vement in the lot of the poor and dispossessed Ms. Klein seeks 
to represent. And yes, that means some people will become rich 
and powerful. (Redburn, NYT, September 29, 2007, A24.)

El párrafo debería tomarse en serio, puesto que con-
densa algunas de las creencias más sagradas del credo 
capitalista, equivalente a las creencias sagradas de cris-
tianos, muslims y judíos con respecto a sus respectivos 
libros sagrados. Analicemos el párrafo:

1.  El párrafo nos arroja a un mundo donde hay dos 
posibles caminos que se bifurcan: estancamiento 
(tanto en países socialistas como en otros que no 
lo son), quizás estancamiento por corrupción mo-
tivada por enormes deseos de posesión de bienes 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 139

y control de la autoridad, dos enfermedades co-
munes a la economía capitalista (aún en países de-
mocráticos como Estados Unidos), o crecimiento 
económico. Nos deja también en las manos únicas 
de la teoría política moderna que pone énfasis que 
funde democracia con representatividad electoral. 
En los países industrializados del Primer Mundo, 
la representatividad electoral es manipulada por 
los millones de dólares invertidos en publicidad 
que celebran las virtudes de los candidatos. Aho-
ra bien, cuando la representatividad electoral da 
como resultado la elección de Evo Morales, de 
representantes de Hammas y Hezbollah, de la re-
elección de Hugo Chávez o y la elección de Rafael 
Correas, veedores de la CIA y otros organismos 
de “control” se desparraman en las regiones donde 
el voto democrático eligió candidatos y candidatas 
fuera del radio de amistades de Washington.

En Estados Unidos, afortunadamente el check 
and balance que los Padres Fundadores tomaron 
de la organización social de los iroquíes, cuando 
redactaron la Constitución de Estados Unidos,5 
hizo posible la “caida” de los soldados en la ad-
ministración de Bush (Paul Wolfowitz, Ronald 
Rumsfeld, Alberto González, entre muchos más, 
incluida la temprana caída de Enron, ligada a 
los intereses de la familia Bush y a los intereses 
de Dick Cheney). No obstante, George W. Bush 
continuó con costos enormes en vidas humanas, 
en malestar de la población de Iraq, en costos de 



Walter D. Mignolo140

vida de soldados de nacionalidad estadounidense 
y de varias etnicidades, y en costos enormes para 
los contribuyentes a los impuestos nacionales. Un 
caso de “las inevitables interruciones” en el con-
tinuo crecimiento capitalista de la economía. En 
suma, Redburn asume una relación uno a uno 
entre economía y capitalismo, y asume también 
que la economía es sólo concebible en términos de 
“crecimiento” y no, por ejemplo, en términos de 
“administración de la escasez”, que es el sentido 
original de la palabra “oikonomia”.

2.  La segunda suposición es que, cuando alguien adop
ta una posición crítica con respecto al capitalism, tal 
persona “representa” a los pobres (o a los indígenas, 
casos como Bolivia o Ecuador). Es decir, Redburn 
nos deja frente a dos opciones: “representar a los 
pobres o a los indígneas” o “representar a los em-
presarios” —quienes velan por los intereses de la 
clase media, ya que necesitan consumidores para 
los productos de sus empresas. En este caso, Red-
burn critica a Klein y la acusa de “representar” a los 
pobres; y lo hace asumiendo su propia “representa-
ción” de los empresarios.

3.  La tercera creencia de Redburn naturaliza la esfe-
ra empresarial, la clase media (consumidora) y la 
democracia. Esto es, un mundo feliz que, lamenta-
blemente, se encuentra “inevitablemente interrum-
pido” por guerras inventadas para asegurar “el 
crecimiento económico” e intervenciones políticas 
para asegurar “control de la autoridad”.



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 141

En fín, Redburn (y, claro esta, él no es caso excep-
cional sino más bien la regla) nos pone frente a la lógica 
opcional que George W. Bush puso en el tapete después 
el 11 de Setiembre, 2001: o estais conmigo o estáis con 
mis enemigos. Para muchos de nosotros la respuesta fue: 
no estoy contigo ni tampoco con tus enemigos.

Ahora bien, entre todos aquellos de nosotros para 
quienes la respuesta es “ni de un lado ni del otro, ni 
contigo ni con tus enemigos”, las opciones no fueron 
las mismas. Una de las opciones posible es la opción 
de-colonial, muchas veces con-fundida con opciones 
anti-imperiales. Las opciones anti-imperiales ofrecen 
actitudes “en contra”, mientras que las opciones de-co-
loniales parten de las críticas a los presupuestos de las 
teorías políticas y económicas forjadas en base a las 
experiencias, subjectividades, realidades y necesidades 
de la población europea (mediterránea y atlántica) y de 
Estados Unidos —presupuestos que están enraizados y 
naturalizados en las opiniones de Redburn.

La categoría de opción de-colonial es una categoría 
que conecta una gran variedad de historias locales y de 
proyectos. En mi caso, los conceptos de colonialidad 
y transmodernidad bosquejan el proyecto en el que 
me incluyo. La colonialidad, lo dije muchas veces en 
estos encuentros de la Academia de la Latinidad, es el 
lado oscuro de la modernidad —el concepto moderni-
dad/colonialidad incluye simultaneamente la retórica 
salvacionista de la modernidad y la lógica opresiva de 



Walter D. Mignolo142

la colonialidad. Lo vemos en la solución ofrecida por 
Redburn: el crecimiento económico es necesario para 
manterner una clase media que asegure el consumo y la 
democracia. En la medida que el crecimiento económico 
signifique reducir costos, tal reducción y sacrificio no 
recaerán en quienes controlan el crecimiento económico 
—recaerán más bien en quienes están de sobra y difultan 
la reducción de costos o el crecimiento de las ganancias 
(los niños pobres son un problema para la política fiscal 
del gobierno de Bush, por ejemplo). El seguro social para 
niños y ancianos es un costo que hay que evitar para que 
el crecimiento económico sea possible. La immigración 
hay que manejarla con cuidado porque, a la vez que crea 
inconvenientes sociales para quienes disfrutan del creci-
miento económico, ofrece a la vez mano de obra barata 
para el crecimiento económico. La colonialidad es el cos-
to de la democracia empresarial para una clase media 
consumerista. ¿Cómo salir de la totalitaria disyuntiva: 
“o estás conmigo o con mis enemigos”? El concepto de 
“transmodernidad” es la segunda palabra-clave que invi-
ta a desprendernos del totalitarismo de sólo dos opciones 
enunciadas, en la retórica salvacionista, con el propósito 
de mantener el control de la autoridad y el control de la 
economía —esto es, de reproducir, a la vez que ocultar, 
la lógica de la colonialidad.

El “desprendimiento” implica imaginar formas de 
organización social montadas sobre teorías políticas y 
económicas pensadas a partir de historias, experiencias, 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 143

subjectividades y necesidades de países, regiones y gen-
tes que habitan las regiones ex-colonizadas del globo. 
Pero también, pensadas a partir de la inmigración masiva 
de las gentes del globo que habitan regiones ex-coloni-
zadas, hacia los centros donde los diseños imperiales se 
gestaron e implementaron (con la ayuda, claro está, de 
“representantes nativos” y “representantes criollos”) los 
intereses imperiales en las regiones ex-colonizadas.

IV

Intuyo que en el último cuarto del siglo XX y de la 
primera década del siglo XXI estamos presenciando la 
tercera conmoción, de fisonomía sísmica, del mundo 
moderno/colonial; o, en otro lenguaje, la tercera conmo-
ción de los imperios occidentals que emergieron en el 
siglo XVI. La primera conmoción fue la revolución co-
lonial, la fundación histórica del capitalismo mercanti-
lista (subsumido luego por el capitalismo libre-cambista 
de Adam Smith), por el capitalismo de la Revolución 
Industrial y finalmente por la victoria de la economía 
sobre el resto de las esferas de la vida (neo-liberalismo): 
la importancia absorbente de la economía del creci-
miento y del progreso en la vida de todos es paralela 
al decrecimiento de la vida de todos y de la vida en 
general en la economía del crecimiento —vivimos en 
la tensión entre el crecimiento y la producción, por un 
lado, y el vivir bien y la re-generación, por otro.



Walter D. Mignolo144

Hoy estamos involucrados en una civilización que mar-
cha, triunfante, hacia la muerte, a la vez que se anuncia 
globalmente una re-orientación civilizatoria de la vida.

La primera revolución, la revolución colonial, marcó 
el triunfo del cristianismo occidental. Para las civiliza-
ciones no-cristiana, por ejemplo, la de los Incas, la revo-
lución colonial constituyó para ellos un Pachakuti —la 
involución, el desmantelamiento de su proceso civiliza-
torio en marcha. El segundo momento corresponde al de 
las revoluciones de-coloniales en las Américas (1776 en 
Estados Unidos; 1781-82, los levantamientos abortados 
de Tupac Amari y Tupac Katari; 1804 en Haiti; 1810 en 
Argentina; 1821 en México, etc.) y a las revoluciones 
burguesas en Europa (1668, la Revolución Gloriosa en 
Inglaterra, y 1789, la Revolución Francesa). Este paquete 
de revoluciones re-orientaron el camino de la revolución 
colonial en dos direcciones:

Los procesos ininterrumpidos, desde entonces, de re-
vueltas y revoluciones de-coloniales en África y Asia, 
entre 1947 y 1970, aproximadamente.
Los procesos interrumpidos, en la Europa Occidental 
(imperios estructurados en base a la economía capita-
lista), que desplegaron —en el interior de la Europea 
renacentista (Italia, España, Portugal) y de la Europa 
iluminista (Francia, Inglaterra, Alemania) y en su ex-
pansion imperial-colonial, que condujeron a lo que 
es hoy el neo-liberalismo en sus variadas máscaras: 
en Estados Unidos, sobre todo durante la presidencia 

a)

b)



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 145

de Bush hijo, en la Inglaterra guiada por Tony Blair 
y la Francia liderada por Nicolas Zarkosy. Un caso 
de desprendimiento en este proceso fue la Revolu-
ción Rusa, que no logró, mediante reglas impuestas 
por el Estado, subsumir la economía capitalista de 
crecimiento por una economía de bienestar: las am-
biciones burguesas por la acumulación de bienes se 
tradujo en las ambiciones socialistas por la acumula-
ción de control.
Los procesos históricos que se iniciaron en Europa 

con el “descubrimiento y conquista” y continuaron con 
las Revoluciónes Gloriosa, Francesa, Industrial y Rusa 
se encuetran hoy en su período de cierre. Mientras que 
los procesos de-coloniales, en su variedad global, están 
en auge y lo están también en un proceso en el cual 
“lo político” se re-define en el proceso de emergencia 
y actuación de la sociedad política (Chatterjee) y de la 
re-definición de las políticas estatales en Estados na-
cionales no-europeos.

El enfrentamiento multi-polar entre Estados nacio-
nales no-europeos que surgieron como consecuencia 
de y en relación a la expansion imperial de Europa y de 
Estados Unidos ha llegado hoy a un momento explosivo. 
La Revolución Occidental comenzó en el siglo XVI, con 
la emergencia de los circuitos comerciales del Atlántico, 
que superó, subsumió y controló las economías agrícolas 
de subsistencia dominantes en los sultanatos otomanos, 
safavid y mugal; en el tsarato ruso, en el incanato de 



Walter D. Mignolo146

Tawantinsuyu y en el tlatoanato de Anáhuac —revolu-
ción que re-inscribió la noción de imperio modelada por 
Roma unos mil años antes, cuando el imperio romano 
compartía con el huangdi chino (entre 220 AC hasta 300 
DC)— ha creado una hydra de muchas cabezas.

La globalización, particularmente después del de-
rrumbe de la Unión Soviética, creó las condiciones nece-
sarias para pensar no ya en UN futuro global homogéneo 
sino en los futuros globales. La cuestión fundamental 
aquí es la fractura y el desacomplamiento entre teología 
Cristiana, liberalismo y neo-liberalismo que acompañó 
la fundación histórica y las transformaciones del mundo 
moderno/colonial, lo cual equivale a decir, los Estados 
nacionales e imperiales europeos (más Estados Unidos), 
en estos últimos siglos de la historia de la humanidad, 
dominada por los imperios capitalistas del Atlántico 
Norte. El dilemma es para mí hoy, al nivel de las políti-
cas de Estados, que caminos están abiertos al dilemma 
entre la globalización de practicas y retóricas de cre-
cimiento que provienen de la fundación histórica del 
capitalismo, con practices y retóricas que provienen 
de la adaptación histórica del capitalismo en historias, 
memorias, subjetividades, religions, lenguas, formas de 
vida ajenas a los procesos que llevaron a la fundación 
histórica del capitalismo.

Más que un problema de infraestructura-superstruc-
tura, se trata de un problema de retórica de modernidad/
lógica de colonialidad. Tomemos un ejemplo: China hoy 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 147

es un país capitalista, pero se me ocurre que entre China 
e Inglaterra hay una diferencia muy particular que no la 
hay, por ejemplo, entre Inglaterra y Francia o Inglaterra 
y Estados Unidos. Mientras que Hugo Chávez sin duda 
opera sobre pautas de economía capitalista, se me ocu-
rre hay una diferencia entre Venezuela y Estados Uni-
dos, una diferencia distinta a la que hay entre Estados 
Unidos y España, pongamos por caso. La cantidad de 
petróleo del que dispone Irán y su ambición de competir 
globalmente en el area de la ciencia nuclear sitúan al 
país en la esfera global del capitalismo. La diferencia 
entre Irán y la Unión Europea —por otro lado— pare-
ciera ser de una naturaleza distinta a la que hay entre 
que la Unión Europea y Estados Unidos. Vladimir Putin 
logró situar a Rusia, simultáneamente, en la esfera del 
capitalismo global a la vez que en confrontación con la 
Unión Europea y Estados Unidos.

El escenario que precede sugiere tres orientaciones 
hacia el futuro:

 La economía de crecimiento sera la economía 
uni-versal. Ella absorberá todas las formas de vida: 
la vida humana consistirá en el esfuerzo constante 
por crecer y mejorar y de vivir mejor que otros y 
no de vivir bien (el programa de Evo Morales). En 
esta tendencia, la homogeneidad del globo a la que 
aspira el neo-liberalismo habrá triunfado y todo el 
globo sera cristiano, neo-liberal y mandendrá la 
oposición marxista (y todas las variantes posibles 
entre estas tres macro-narrativas);

a)



Walter D. Mignolo148

 La economía de crecimiento sera una economía 
multi-versal. Esto es, los países de Europa Occi-
dental, Estados Unidos serán decididamente cristia-
nos, neo-liberales y mantendrán el marxismo como 
oposición. Quizás Australia y Nueva Zelandia sigan 
los derroteros trazados hace tiempo por Inglaterra, 
y en América del Sur algunos países los derroteros 
trazados por España y Portugal. En cambio, en Asia 
del Este, en sectores del Medio Oriente, en Asia 
Central, o en ciertos sectores de África Sub-Saha-
riana, tanto el cristianismo, como el neo-liberlismo, 
como el marxismo serán vestigios del pasado impe-
rial de Occidente, absorbidos en una retórica de mo-
dernidad anclada en subjetividades locales paralelas 
a las subjetividades locales en la historia de Europa 
y de Estados Unidos, pero con una diferencia: las 
subjetividades e historias locales, que tienen que 
lidiar con la presencia de los imperios occidentals, 
se diferencia de las subjetividades e historias de los 
imperios occidentales en la medida en que ni los 
sujetos, ni las insituciones, ni los gobiernes tienen 
que enfrentarse a imposiciones semejantes —por 
razones obvias. Este es un escenario en el cual el 
problema de mantener el capitalismo no sera solo 
el de darle “una faz humana” (que es la solución 
liberal euro-americana), sino una “faz multi-polar 
secular y/o religiosa (islámica o socialista, Cristia-
nismo ortodoxo y slavismo, confucianismo absor-
biendo el liberalismo y el socialismo, estos son los 

b)



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 149

caminos a los que parecen apuntar China, Rusia, 
Irán y Venezuela.
 La economía pluri-versal del bienestar (esto es, 
una economía no-capitalista que administre la esca-
sez en lugar de promover la acumulación), en la cual 
el crecimiento (en terminos de progreso, acumula-
ción, producto nacional bruto, reducción de costos, 
explotación de la salud para beneficios económicos 
y, en fin, en términos de una economía de muerte 
en lugar de una economía de vida) es en estos mo-
mentos tal propuesta ha alcanzado el nivel del Esta-
do (liderada por Evo Morales y quizás continuada 
en Ecuador), a la vez que es la política de muchos 
proyectos transformativos de la sociedad política 
(a veces llamados “movimientos sociales”), tal 
como Vía Campesina y Soberanía Alimentaria. En 
América Latina, es también el proyecto defendido y 
argumentado por la teología y la filosofía de la libe-
ración (cfr. Franz Hinkelammert, Ignacio Ellacuría, 
Enrique Dussel). La orientación hacia la economía 
del bienestar y hacia la re-generación más que de la 
re-producción (bio-tecnología, ingeniería genética) 
de la vida es también el proyecto de los pueblos y na-
ciones indígenas en las Américas, desde Chile hasta 
Canadá, expuesta como plataforma del IIIer Foro 
Social de las Américas, a realizarse en Guatemala, el 
12 de Octubre del 2008 (ver Apéndice II).

Imaginar e implementer una economía de bienestar es 
hoy la contribución fundamental de la sociedad política 
que, en Bolivia (y quizás el de Ecuador), la idea de lo 

c)



Walter D. Mignolo150

politico y de la práctica política se invierten, los proce-
sos cambian de direccionalidad: no del “Estado” hacia el 
“pueblo” sino de “la sociedad política” hacia el “Estado”. 
Enrique Dussel, en sus Veinte tesis de política, elabora-
das sobre la base de la experiencia histórica en América 
Latina, desde Fidel Castro y los zapatistas hasta los Sin 
Tierras, el movimiento indígena y el proceso chavista en 
Venezuela, puso una marca en la ruta para indicar la cur-
va: los futuros globales ya no son imaginables sobre la 
base de la teoría política moderna (de Maquiavelo a Leo 
Strauss), elaborada sobre la experiencia de la historia de 
Europa y de Estados Unidos. El ciclo que se abrió con el 
debilitamiento de las monarquías europeas y de los “dés-
potas” orientales (Locke) y que despegó la política de la 
teología (que Santo Tomás había unido) y la iglesia del 
Estado (que nunca fue aceptada en el Islam) está llegan-
do a su ocaso frente a la emergencia de actores políticas 
generados por la revolución burguesa: no el proletariado, 
o no solo el proletariado, sino la sociedad política en su 
compleja articulación racial, sexual, económica, religio-
sa, epistémica, histórica, subjetiva y ética.

Las teorías políticas necesarias para futuros globales 
descreen y rechazan la representatividad del liberalismo 
politico en complicidad con el laissez-faire económico 
y rechazan la idea de que la democracia sea definida 
principalmente por la posibilidad de los ciudadanos (no 
los ilegales) de votar. Tanto la corrupción en el sistema 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 151

electoral como la corrupción legal de la competencia por 
quien junta más dinero, en países industrials del Primer 
Mundo, no tiene nada que envidiarle al sistema de suce-
siónes en el Partido Comunista Chino. El tratado político 
enunciado por el EZLN, “mandar obedeciendo” (el cual 
nos remite a la organización de los iroquíes que admi-
raron y respetaron los Padres Fundadores a tal punto de 
modelar el conocido check and balance de la Constitu-
ción estadounidense en organización social iroquí), le 
sirve a Dussel de base y punto de partida para elaborar 
20 tesis de política que responden a los procesos de la 
historia local de América del Sur y del Caribe, y no a los 
procesos de las historias locales de la Unión Europea o 
de Estados Unidos o de la ex-Unión Soviética.

V

Voy a concluir trayendo al debate dos tópicos discuti-
dos hoy en distintos sectores de Europa y las Américas. 
No estoy familiarizado con debates semejantes en Asia 
del Sur y Asia del Este, en la region arabo-islámica o en 
África Sub-Sahariana. Sé que en Europa y en Estados 
Unidos se debate sobre estas regiones, pero ignoro el 
debate en esas regiones, y de qué manera en ellas hablan 
sobre Europa y Estados Unidos. Lo que sigue entonces 
es solo la mitad de la historia, mi enunciación es limi-
tada, auque lo enunciado por mi abarque todo el globo; 



Walter D. Mignolo152

es también una reflexión de geopolítica y de corpo (bio-
grafía)-política del conocimiento.

1)  La gestión incompetente y mal informada en el 
gobierno de George W. Bush, los errores garrafa-
les en relaciones internacionales y en cuestiones 
domésticas, la corrupción, la mentira, el juego de 
niños practicado con Blair a costa de miles y miles 
de vidas perdidas y otras arruinadas, etc. etc., llevó 
a una toma de conciencia aún en Estados Unidos, 
de que los peligros de la democracia son dobles:

Algunos provienen de la propaganda superficial 
de que la democracia consiste en el voto y de 
ocultar que los millones de dólares que cada 
candidate acumula en donaciones es para mani-
pular el voto, con ayuda de los mass media;
otros provienen de la presunción de que la de-
mocracia pertenece a Estados Unidos (quizás 
compartida con los países centrales de la Unión 
Europea —Francia, Inglaterra y Alemania—) 
y, por lo tanto, que está bien y es necesario de-
mocratizar imperialmente el mundo mediante 
la diffusion de la democracia. El credo es ya 
tan vergonzoso que hasta académicos de Har-
vard se ven en el apuro de tener que denunciar 
el ridículo de la “democratosis”:

It seems strange to the rest of the world, sustain Noah 
Feldman, but we American can´t seem to stop talking 
about how other countries should be democratique 
lique we ae. (…) The expansion of democracy is for 

a)

b)



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 153

us what empire was for the great world powers before 
us: a rallying cry that makes us proud and keeps us 
unified—while also serving our interests. (NYT Ma-
gazine, Oct 10, 2007, 11.)

El argumento Feldman despliega a continua-
ción de esta cita es intersante y sólo está viciado 
por un presupuesto inicial: que la expansion de la 
democracia es para los Estados Unidos lo que el 
imperio fue para las grandes potencias. El desliz 
magistral, intencional o no, ocurre en el momento 
de la cita en la que oculta el hecho de que para 
Estados Unidos la democracia es instrumento 
fundamental en sus diseños imperiales. El impe-
rio no es algo como la democracia puesto que la 
democracia, hoy, es, como la mission civilizado-
ra en el siglo XIX, la mission cristianizadora en 
los siglos XVI y XVII y la modernización y el 
desarrollo, después de la Segunda Guerra Mun-
dial, un instrumento del imperio. Los países que 
verdaderamente proyecten futuros democráticos 
tienen que luchar contra el sentido imperial de 
democracia (tanto de Estados Unidos, como de 
Francia, Inglaterra y Alemania) e imaginar futu-
ros justos e igualitarios no regulados pos los di-
seños imperiales, “que sirven a nuestros propios 
intereses”, como sostiene Noah Feldman.

2)  La aceleración de la crisis a la cual George W. 
Bush hizo la mayor contribución de su mandato, 
despertó hasta los mismos teóricos republicanos (y 
no solo a algunos diputados y senadores del Parti-



Walter D. Mignolo154

do Republicano). Dos libros recientes (The Future 
of Conservatism, editado por Charles W. Dunn, y 
Democratic Capitalism and Its Discontents, una 
colección de ensayos de Brian C. Anderson). En-
tiendo que la idea de “capitalismo democrático” es 
la respuesta republicana al “capitalismo con rostro 
humano”, básicamente liberal.

La crisis en el republicanismo es paralela a la 
crisis en el marxismo. Robin Blackburn, por ejem-
plo, publicó recientemente en Daedalus (Summer 
2007) en el cual elabora la idea de una “economía 
democrática”. En él toma distancia de la ortodoxia 
marxista y propone un programa democrático en la 
economía. La organización politico-económica de 
Suecia y la Corporación Corporative Mondragón 
del País Basco son dos de sus principales ejemplos.

La diferencia entre “el capitalismo democrá-
tico” en Anderson y la “economía democrática” 
en Blackburn pone de manifiesto un aspecto 
fundamental de los futuros globales: la economía 
capitalista no puede ser democrática porque está 
montada sobre principios creadores de subjetivi-
dades competitivas para vivir mejor que el otro en 
vez de una ecomía que asegure vivir bien, siguien-
do el principio fundamental de la filosofía política, 
económica y ética indígena. Por otra parte, la 
economía democrática tiene la ventaja de separar 
economía de capitalismo, aunque corre el riesgo 
de equiparar economía con socialismo: esto es, no 
hay una sóla manera de concebir la conjunction de 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 155

democracia económica. Si así lo fuera, tendríamos 
el proyecto totalitario socialista por la democracia, 
en vez del proyecto totalitario capitalista por la 
democracia. La economía democrática deberá ser 
pluri-versal y no uni-versal, sea según el modelo 
capitalista o según el modelo socialista.

3)  En este punto intervienen los proyectos de la op-
ción de-colonial, que parten de la necesidad de 
confronter la diferencia colonial e imperial, ambas 
montadas sobre presupuestos epistémicos raciales 
y patriarcales, mediante los cuales se organizaron 
las diferencias humanas y la diferencia entre seres 
humanos y naturaleza en la modernidad/colonia-
lidad. La opción de-colonial, y en este sentido se 
debería entender el pensamiento de los límites, 
piensa la economía y la política despegada de John 
Locke y Karl Marx. Los saberes, subjectividades, 
prácticas, memorias que fueron relegados a la tra-
dición, que fueron ejemplos de primitivismo y de 
barbarie, de religiones que hacían reir a Kant por 
ser tan ridículas, que fueron colonizadas por las 
expansiones imperiales capitalistas (inclúida la ex-
pansion armada y/o corporativa de la democracia), 
deben, necesitan, ser re-inscriptas e intervener en 
proyectos “democráticos globales”. Economías 
democráticas son sin duda fundamentales, no sólo 
por el aspecto distributivo tanto como por el aspecto 
conceptual: la economía debe administrar la escasez 
y no gestionar la acumulación —el socialismo no 
tiene la llave maestro para administrar la escasez. 



Walter D. Mignolo156

La economía democrática pluri-versal, en la cual 
el criterio fundamental es la administración de la 
escacez, incluirá la plataforma socialista entre va-
rias; mientras que el capitalismo democrático ya no 
tendrá cabida, puesto que se asienta sobre criterios 
uni-versales que niegan la pluri-versalidad.

Apéndices

I
Grecia Antigua al margen del mundo civilizado



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 157

II

III Foro Social Américas

Guatemala, octubre 2008

El III FSA se realizará en un continente que vive hoy 
un doble desafío: ampliar y consolidar el camino de cam-
bios que se ha abierto en los últimos años, y hacer frente 
a la persistencia de formas de dominación que buscan 
permanecer, profundizarse, que tratan de recuperar te-
rreno, de bloquear esa corriente transformadora.

Los cambios recorren una amplia escala, tienen 
variadas expresiones: desde la explícita ruptura con el 
neoliberalismo y el compromiso de construir un modelo 
diferente de economía y sociedad en algunos países, has-
ta la visibilidad lograda por las resistencias, por el mo-
vimiento popular y el pensamiento crítico en el corazón 
mismo del Imperio: entre 2006 y 2007 se han realizado 
el I Foro Social Fronterizo (en la frontera entre México 
y los Estados Unidos), el I Foro Social Puerto Rico, y el 
I Foro Social Estados Unidos, eventos que son al mismo 
tiempo punto de llegada y de partida de inéditos proce-
sos. Junto a ellos, se han multiplicado Foros nacionales 
y subregionales a lo largo y ancho de las Américas. Así 
también, la apuesta por una Integración alternativa es 
una poderosa señal de afirmación de soberanía, en la 
que, cada vez más, confluyen movimientos y gobiernos.

A su vez, el proyecto neoliberal procura mantenerse 
y hasta profundizarse, a través de varios instrumentos. 
Se implantan Tratados de Libre Comercio bilaterales con 



Walter D. Mignolo158

Estados Unidos, acompañados de bases militares y de 
variadas formas de violencia; con similar esencia de 
mercado total se impulsan Acuerdos con la Unión Eu-
ropea. Se mantienen vigentes instrumentos como el Plan 
Puebla Panamá y el Plan Colombia; se levanta el Muro 
“de la vergüenza”. Las corporaciones transnacionales 
no se detienen en la apropiación y control de recursos 
estratégicos y de bienes públicos, siendo una particular 
amenaza la privatización del agua.

En esta coyuntura, Mesoamérica es un puente geopo-
lítico. Se perfila como un escenario cuyas resistencias y 
construcción de alternativas convergen, al tiempo que el 
dominio imperial procura reforzarse y la agenda neoli-
beral trata de sostenerse.

Este III Foro permitirá que los pueblos del continente 
estemos presentes en esta región, que ha vivido luchas 
heroicas a lo largo de su historia pasada y reciente, para 
expresar solidaridad, para conocer mejor las alternati-
vas que se han levantado aquí, encarando la guerra, la 
destrucción, el miedo, el perverso legado de formas de 
violencia que muestran las más feroces caras del neoli-
beralismo armado, una de ellas el feminicidio.

Cambiar el modo de vida dominante se ha tornado ya 
una urgencia, tras el reconocimiento del fenómeno del 
calentamiento global. Este ‘consenso’ universal alcanza-
do en los umbrales mismos de la destrucción de la vida 
en el planeta, debe llevarnos a revalorizar, a recuperar 
el legado del “buen vivir” de los pueblos originarios, de 
sus conocimientos y prácticas, más vigentes que nunca. 
En sentido contrario a esta urgencia de cambio en los 



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 159

modos de vida, aparecen los “negocios verdes”, la falsa 
alternativa de los agrocombustibles que amenazan a las 
poblaciones y a la biodiversidad sumándose a los efectos 
de la explotación minera, que ahora mantiene a tantas/os 
en pie de lucha.

Otra América está ya en camino. Para avanzar, es 
preciso descifrar plenamente las formas de dominación 
que se tejieron y las que se ciernen, tarea que sólo es 
posible desde el pensamiento propio, desde las visiones 
que se desprenden de la experiencia. Es preciso también 
avanzar en un horizonte de ideas y explicaciones estra-
tégicas sobre los caminos de cambio, sobre los rasgos de 
ese futuro abierto a donde queremos llegar. Es necesario 
ampliar los espacios de diálogo entre la diversidad de 
actoras/es del cambio: movimientos sociales, organi-
zaciones y entidades alternativas, gobiernos, partidos 
políticos, universidades, iglesias, entre tantos otros.

El III FSA acogerá la diversidad de luchas, propues-
tas, experiencias que se han fortalecido, se han reno
vado o han surgido en estos ricos años de búsqueda 
compartida en el continente. Estimulará articulaciones 
más sólidas, procurará crear espacios más eficaces para 
la construcción autogestionaria de plataformas comu-
nes hacia la emancipación.

La realización del III FSA en Guatemala se apoya en 
la convergencia de sus movimientos sociales, pueblos 
originarios, entidades académicas y múltiples sectores 
comprometidos en ese país y en Mesoamérica. Al mismo 
tiempo, sabemos que esta presencia continental estimu-
lará y enriquecerá tales alianzas.



Walter D. Mignolo160

Remontando las fracturas geopolíticas, los pueblos 
del continente avanzan en una identidad cada vez más 
compartida entre el Sur y el Norte, entre las diversas 
regiones de las Américas. Las luchas son cada vez más 
próximas y solidarias, como pueblos que confrontamos 
al capitalismo, al imperialismo y al patriarcado.

Objetivos

 Avanzar en la articulación de luchas, experiencias y 
visiones críticas entre las regiones de las Américas, 
entre los sujetos colectivos que se resisten al orden 
neoliberal y construyen cambios.

 Potenciar los conocimientos y prácticas, ancestrales 
y nuevos, que sustentan las alternativas; y el pensa-
miento propio para descifrar tanto las estrategias de 
dominación como las de cambio.

 Tener un mayor acercamiento solidario con las resis-
tencias en Mesoamérica.

 Ofrecer un amplio espacio para la construcción de 
agenda compartida y

 plataformas de emancipación, entre los pueblos del 
continente y del mundo.

Ejes transversales

 Igualdad de género y diversidades

Instancias organizadoras

 Consejo Hemisférico del FSA.
 Asamblea y Equipo Facilitador del FSA — Guatemala.



Hermenéutica de la democracia: el pensamiento de los límites ... 161

 Secretaría CH — FSA.

Informaciones y contactos:
www.forosocialamericas.org
consejo@forosocialamericas.org

Notas

U. O. Umozurike (University of Nigeria), International Law and 
Colonialism in Africa, Enugu, Nigeria, 1979; Siba N’Zatioula 
Grovogui, Sovereigns, Quasi Sovereigns, and Africans, Min-
neapolis, University of Minnesota Press, 1996.
Para un ejercicio extendido de este “método” —si la herméutica 
pudiera hacerse compatible con el “método” (cfr. Hans-Geor-
ge Gadamer, Method and Truth —Wahrheit und Methode—, 
1960)—, ver mi The Darker Side of the Renaissance: Literacy, 
Territoriality and Colonization (1995).
Las glorias imperiales son todavía cantadas hoy por reconoci-
dos historiadores como Niall Ferguson (Empire. The Rise and 
Demise of the British World Order and the Lessons for Global 
Power, London, Pinguin, 2002). His critiques to US Empire, 
he calls Colosus, shall be taken literally: as a critique from the 
perspective and British’s interests. The same perspective is ob-
vious in more recent jounalist articles published by Fergusson.
El debate sobre la democracia tampoco será democrático sin 
tener en cuenta, también, “la diferencia imperial” (cfr. China, 
Rusia) y la fusión histórica de diferencia colonial/diferencia 
colonial en el mundo islámico (cfr. la descomposición de los 
sultanatos safavid y otomano y la emergencia, por mandatos de 
Francia e Inglaterra, de Estados nacionales como Iran e Iraq).
Donald A. Grinde, Jr., “Iroquois Political Theory and the Roots 
of American Democracy”, in Exiled in the Land of the Free. 
Democracy, Indian Nations and the US Constitution, Santa Fé, 
Clair Light Publishers, 1992, p. 227.

1.

2.

3.

4.

5.


