
Transcendência,
Homem e Mundo





TEXTOS DE REFERÊNCIA

Transcendência,
Homem e Mundo

Helio Jaguaribe

Rio de Janeiro, 2002

Academia

da Latinidade



© Helio Jaguaribe

Publicado por

Educam — Editora Universitária Candido Mendes

Rua 1º de Março, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

cmendes@candidomendes.edu.br

Coordenação Editorial

Hamilton Magalhães Neto

Revisão

Luiz Carlos Palhares

Capa

Paulo Verardo

Editoração Eletrônica

Textos & Formas Ltda.

(21) 2516-7997



I – Introdução

Transcendência

Segundo José Ferrater Mora, em seu clássico Diccio-

nario de Filosofia, transcendência se refere ao ultrapas-

samento de um ser por si mesmo. Para Aristóteles e os

escolásticos, impunha-se a distinção entre actio immanens,

que permanece no próprio sujeito, e actio transiens, que ul-

trapassa o sujeito e se exerce sobre algo mais. Santo Agosti-

nho definia a transcendência como o que faz de sorte a que

um ser, permanecendo como é, saia de si mesmo.

O fenômeno da transcendência é usualmente relaciona-

do com a liberdade humana e com o transcendente absoluto,

Deus. A transcendência, no entanto, é um fenômeno ou pro-

cesso de ordem geral. É algo que se verifica quando, em

determinadas circunstâncias, implicando, entre outros as-

pectos, um equilíbrio homeostático de fatores causais, a

orientação de um processo supera o patamar de seus fatores

condicionantes, alçando-se a um patamar de maior comple-

xidade, numa série que se ultima pela substituição dos fato-

res condicionantes por um projeto motivador.

Transcendência é a conversão de um processo em pro-

jeto, tanto conscientemente, como em termos puramente



objetivos. Quando conscientemente, lidamos com a trans-

cendência como liberdade humana. Quando de forma pura-

mente objetiva, lidamos com um fenômeno macroimanente

próprio a todos os processos vitais, que constitui o fenôme-

no da transimanência. Trata-se do processo que leva, em

determinadas condições, determinadas moléculas a se con-

verterem em células, determinadas células em organismos,

determinados organismos em vegetais e animais e finalmen-

te no homem.

Divindade

Desde os primórdios do Homo sapiens, formou-se uma

crença em espíritos dotados de poderes que habitavam a rea-

lidade circundante, maléficos uns, benéficos outros. O ho-

mem paleolítico se exercitava em buscar os favores dos

espíritos benéficos e exorcizar, magicamente, os malévolos.

No trânsito do paleolítico ao neolítico, processou-se

uma concentração dos principais espíritos benéficos, geran-

do deusas da fertilidade e outras divindades. Com o advento

das civilizações, formaram-se os panteões divinos, que, na

civilização helênica, conduziram, entre outros estratos de

divindades, ao círculo dos deuses olímpicos, tendo Zeus por

centro.

O trânsito das religiões politeístas para as monoteístas

se caracterizou pela desimanentização da divindade, que ad-

quiriu, com o judaísmo de Moisés, o cristianismo e o mao-

metismo, a característica de absoluta transcendência.

As religiões monoteístas criaram o conceito de um ser

divino único, eterno, absoluto, onipotente, omnisciente, mi-

6 Helio Jaguaribe



sericordioso mas justiceiro, criador do céu e da terra, dos an-

jos e dos homens. A transcendência humana, na perspectiva

das religiões monoteístas, tornou-se o processo de elevação

do espírito do homem à procura de Deus.

Para as culturas politeístas, a existência dos deuses não

era objeto de questionamento. Filósofos como provavel-

mente Sócrates e, seguramente, Platão e Aristóteles relega-

ram os deuses tradicionais para o plano mítico e assumiram

uma concepção metafísica do divino, como o Supremo

Bem, ou a Causa Primeira. Foi no âmbito da civilização

ocidental cristã que se formou a exigência de uma compro-

vação racional da existência de Deus. Característica do

cristianismo medieval foi a convicção de que a verdade teo-

lógica deveria, necessariamente, corresponder à verdade

racional. Daí advieram os diversos intentos de provar, racio-

nalmente, a existência de Deus.

Sem dar mais amplo desenvolvimento a essa questão,

mencione-se, apenas, o fato de que os intentos de provar, ra-

cionalmente, a existência de Deus seguiram duas vias, a das

provas a priori, de Santo Anselmo a Descartes, e as provas a

posteriori, de Santo Tomás e dos escolásticos.

Os argumentos de Santo Anselmo consistiam em cons-

tatar que, se temos de Deus a idéia de que é o mais perfeito e

o maior dos seres possíveis, então Deus necessariamente

existe, porque, se não existisse, faltaria à nossa idéia de

Deus a perfeição da existência e da supremacia, o que com

ela não seria analiticamente compatível.

A validade da comprovação a priori da existência de

Deus foi negada por Santo Tomás, que admitiu, para tal, a

necessidade de provas a posteriori. Hume e, mais tarde,

Transcendência, Homem e Mundo 7



Kant, com sua diferenciação entre juízos analíticos e juízos

sintéticos, mostraram como somente estes são aplicáveis à

constatação da existência de algo, enquanto os analíticos se

limitam a evidenciar atributos contidos no seu objeto.

Em substituição aos argumentos a priori, Santo Tomás

formulou cinco argumentos a posteriori para provar a exis-

tência de Deus. Dois, de caráter apodítico, três fundados no

princípio da razoabilidade. De caráter apodítico são os argu-

mentos baseados na necessidade de uma causa primeira,

para se compreender os encadeamentos causais do mundo.

São, também, o da necessidade de se admitir um fator neces-

sário e absoluto, para se compreender o encadeamento das

contingências do mundo. Os argumentos fundados no prin-

cípio da razoabilidade são os que se apóiam na constatação

de que o mundo está ordenado finalisticamente, o que pres-

supõe um ordenador divino. São os que, levando em conta a

ordem moral, dela deduzem a necessidade de um legislador

divino. São, finalmente, as múltiplas experiências da pre-

sença do divino nos milagres e na contemplação mística de

Deus.

Tive a oportunidade, em um trabalho denominado

“Transcendência e Mundo, na Virada do Século”, publicado

em meu livro Brasil, Homem e Mundo – Reflexão na Virada

do Século (Rio, Topbooks, 2000), de discutir amplamente a

questão da existência de Deus. Remetendo os interessados a

esse estudo, limitar-me-ei, presentemente, a assinalar o fato

de que os argumentos apodíticos de Santo Tomás repousam

na presunção de que o mundo foi criado por um ato delibera-

do, prévio ao mundo e transcendente do mundo, somente

possível por obra de Deus. A cosmologia contemporânea,

8 Helio Jaguaribe



entretanto, a partir de George Gamow (1904-1968), introdu-

ziu, com a convincente comprovação empírica da radiação

primordial, a explicação de que o mundo resultou, há cerca

de 15 bilhões de anos, do ora famoso big bang. Esse proces-

so conduz a uma expansão do universo até um momento de

equilíbrio entre a força expansiva e a gravidade, em virtude

do qual se processa uma reconcentração do universo que

conduz a uma nova explosão, num processo infinito no cur-

so do qual a entropia da fase expansiva é compensada pela

desentropia da fase concentradora. Subseqüentemente, a

cosmologia quântica introduziu com Hawking e outros o

conceito de um processo de conversão, a partir das radia-

ções do “falso vácuo”, de partículas virtuais em partículas

reais, ocasionando, depois de uma vertiginosa fase de “in-

flação”, o big bang de Gamow, e gerando um ou vários uni-

versos, que se renova ou renovam a partir de novo “falso

vácuo”.

II – Transimanência

Aspecto Geral

Como foi precedentemente mencionado, o processo de

transcendência, em termos puramente objetivos, constitui o

fenômeno de transimanência, característico da vida. Tra-

ta-se do processo mediante o qual, há cerca de 3 bilhões de

anos, no oceano e na atmosfera primitivos, em determinadas

condições, determinadas moléculas se converteram em cé-

lulas heterotróficas, que se converteram em autotróficas,

num longo encadeamento evolutivo que conduziu às plan-

tas, aos animais e ao homem. Esse processo continua aberto,

Transcendência, Homem e Mundo 9



sobre o longo prazo, embora, nas atuais condições, os condi-

cionamentos decorrentes do meio ambiente se tenham tor-

nado menos importantes do que os derivados do progresso

tecnológico.

Os estudos sobre o processo evolutivo, iniciados por

Lamarque e Darwin, receberam, em nossos dias, uma bri-

lhante formulação atualizada na obra Le Hasard et la Nécés-

sité (1970), de Jacques Monod (1910-1976). A esse estudo

foram dirigidas as usuais impugnações de autores que per-

sistem numa visão teleológica do mundo, com a improce-

dência característica dessa posição. Mais sérias, todavia,

são as críticas de caráter estatístico-matemático que lhe fo-

ram feitas. Segundo tais críticas, as estimativas estatístico-

matemáticas mais razoáveis para que se processe, mediante

combinações aleatórias, a conversão de moléculas em célu-

las heterotróficas, estas, em células autotróficas, e desse es-

tágio se passe aos vários subseqüentes, importariam num

prazo muito superior aos 3 bilhões de anos que se admitem

como sendo o do início da vida.

Não disponho de condições para avaliar a procedência

dos mais longos prazos invocados por tais críticas. Importa

assinalar, entretanto, que essas críticas não levam em conta

o fenômeno da transimanência. Trata-se de um fenômeno

empiricamente observável, não apenas paleontologicamen-

te, mas também em mutações operadas em laboratório. Em

virtude do mesmo, as combinações aleatórias primordiais

que conduziriam à formação de células heterotróficas se tor-

naram muito menos aleatórias a partir desse estágio, o que

levou a um encurtamento dos intervalos evolutivos, confor-

me se alçava o patamar do processo.

10 Helio Jaguaribe



É interessante observar que a lenta conversão do pro-

cesso de transcendência puramente objetiva, como se obser-

va no curso do processo evolutivo, em uma transcendência

subjetiva, relacionada com a formação de um projeto moti-

vador, tal como se verifica no exercício gratuito da liberda-

de humana, manifesta estágios prévios no mundo animal.

São manifestações de transcendência subjetiva, nesse mun-

do animal, os casos observados de cães que seguem o faleci-

do dono até sua sepultura e lá permanecem, longamente ou

até morrer. Mais impressionante ainda, por se tratar de uma

ave, é o caso observado por Darwin de um pássaro cego que

era alimentado por seus companheiros de bando.

Transcendência do Homem

É nesse primata superior, o homem, que a transcendên-

cia subjetiva, já detectável no mundo animal, atinge suas

formas mais altas. É a partir dessa constatação que o homem

merece, mais do que a caracterização específica de animal

racional — que ele compartilha, embora em nível superior,

com outros animais —, a caracterização de animal transcen-

dente. As formas primárias de transcendência, observáveis

no mundo animal, como precedentemente se mencionou,

atingem no homem um nível tão mais elevado e complexo

que, somente neste, cabe falar-se de uma efetiva transcen-

dência subjetiva.

A observação sincrônica e diacrônica da transcendência

humana conduz, independentemente de crenças religiosas, à

constatação de que, quer Deus exista, como postulam as re-

ligiões monoteístas, quer não exista, ou seja mesmo impos-

Transcendência, Homem e Mundo 11



sível, como pessoalmente me parece decorrer do saber

moderno, a transcendência humana conduz todos os ho-

mens, por mais banais e vis que sejam, e alguns homens, em

nível excepcional, à capacidade de praticar atos que supe-

ram, e eventualmente contrariam, seus instintos e seus inte-

resses egocêntricos. Um cristão ou um muçulmano diriam

que a transcendência humana consiste em querer ou fazer o

que Deus manda. Eu me permitiria dizer que a transcendên-

cia humana consiste, nas suas manifestações mais altas, em

querer ou fazer algo que conduz à produção do divino pelo

homem.

O conceito de divino comporta dupla acepção. Divino é

um atributo do que Deus seja ou faça. Por outro lado, divino

é a qualidade do ato ou da obra que manifeste as mais altas

expressões de excelência humana. Beatrice e Laura são mu-

lheres divinas na ótica de Dante e de Petrarca. A Divina Co-

média, ou os Sonetos a Madonna Laura, obras divinas

daqueles dois grandes poetas. Divinos Camões, Shakespea-

re e Goethe. Divinos são a Crítica da Razão Pura, a Feno-

menologia e as Lições de Filosofia da História, de Hegel, o

Concerto em Ré Menor N. 20 KV 466, ou o Réquiem, de Mo-

zart, quase todas as obras de Beethoven, o Nascimento de

Vênus, de Botticelli, os afrescos da Capela Sixtina e muitas

outras obras do gênio humano. Mas divinos, igualmente, a

equânime racionalidade de Péricles, o indomável ímpeto e a

homonoia de Alexandre, a lúcida audácia de César, a ines-

gotável caridade de São Francisco ou de Madre Teresa, a

bondade ecumênica de João XXIII.

O divino humano é a prática ou a construção, a partir

desse supremo atributo de Homo sapiens, que é a liberdade

12 Helio Jaguaribe



racional, de atos e obras que superem as circunstâncias no

âmbito das quais emerjam e se configurem como paradig-

mas da excelência humana. Deus poderá não existir. O divi-

no, esse atributo supremo da transcendência humana, tem

existido e continuará a existir enquanto o homem preservar

sua liberdade racional e a exercer no seu mais alto nível.

Descartabilidade e Neo-Humanismo

Creio seria oportuno concluir estas reflexões sobre a

transcendência, em suas modalidades objetiva e subjetiva,

com algumas breves considerações sobre a condição do ho-

mem na intransitivamente consumista contemporânea so-

ciedade tecnológica de massas.

A recente evolução da sociedade ocidental e a crescente

e acelerada universalização desse modelo geraram uma in-

transitivamente consumista sociedade tecnológica de mas-

sas. A contemporânea sociedade de massas, como observou

Karl Jaspers, converteu a tecnologia em sua segunda nature-

za e dela depende, sem se dar conta do que seja, da mesma

forma como o homem antigo dependia de seu contorno na-

tural sem conhecer biologia ou física.

A contemporânea sociedade tecnológica de massas, que

se veio formando, gradualmente, no transcurso da revolução

industrial e adquiriu suas características atuais com a revo-

lução tecnológica da segunda metade do século XX, se

tornou uma sociedade intransitivamente consumista. Ao ho-

mem medieval, que aspirava ser um bom cristão, ao homem

renascentista, que visava maximizar sua virtù e se sobrepor

à fortuna, ao homem ilustrado do século XVIII, ao honnête

Transcendência, Homem e Mundo 13



homme do século XIX, seguiu-se o homem-massa da segun-

da metade do século XX. O homem-massa é, por um lado, o

funcionário de um sistema produtivo ou administrativo no

qual ocupa posições que, da cúpula à base, de presidente da

República ou de grande empresa a soldado ou operário, se

vêm caracterizando, cada vez mais, por sua descartabi-

lidade. Não existem mais, para o sistema, pessoas indivi-

dualizadas. Existem funções a serem desempenhadas. Esses

funcionários são peças de um sistema destituídos de perso-

nalidade própria e, como tal, descartáveis. Descartável é o

presidente de turno, como o sentinela de turno ou o obreiro

de turno. O que existe são funções.

Esse homem descartável, que não tem projeto próprio

no seu contexto social, se tornou, ao mesmo tempo, um con-

sumidor intransitivo. É o propósito de dispor de condições,

ainda que mínimas, de consumo que o impele a exercer as

funções a que tenha acesso, a despeito de sua pessoal des-

cartabilidade. Diversos regímens de aposentadoria, públi-

cos ou privados, proporcionam nos países modernos, ao

homem, independentemente de sua descartabilidade, condi-

ções de sustentar seu consumismo enquanto viver. Viver

para quê? Para consumir.

O problema com que se defronta o consumista intransi-

tivo contemporâneo, ademais de sua descartabilidade — a

que esquemas de aposentadoria tendem a proporcionar um

mínimo de proteção —, é o fato de que tal consumismo não

preenche satisfatoriamente as grandes demandas humanas.

O consumismo intransitivo confere aos que dele participem

um estado semelhante ao que se poderia designar de uma

embriaguez não-privativa dos sentidos. O consumista in-

14 Helio Jaguaribe



transitivo se movimenta no mundo, executa suas funções,

vale-se dos benefícios de sua aposentadoria, mas não preen-

che o vazio profundo de sua vida. Não se trata, apenas, do

fato de que tal consumismo se esvanece ante as situações

trágicas que necessariamente visitam a vida. Trata-se, tam-

bém e sobretudo, do fato de que a vida, como tal, perde qual-

quer sentido, perda essa a que a embriaguez do consumismo

dá apenas insatisfatória e superficial compensação. Daí a

crescente demanda pelas modalidades profundas de embria-

guez que são as proporcionadas pelas drogas.

Que tenderá a ocorrer com o consumismo intransitivo

da sociedade tecnológica de massa? A experiência histórica

nos indica, por um lado, que o consumismo contemporâneo

não é a primeira e única manifestação de tal tendência. A

História exibe diversos períodos de extensivo consumismo,

desde o Primeiro Período Intermediário, no Egito Antigo, de

2200 a 2050 a.C., à crise da sociedade babilônica, depois de

Nabucodonosor II (604-562 a.C.), ou à crise da sociedade

romana no século III a.D. Por outro lado, a História mostra,

igualmente, que um generalizado consumismo intransitivo

não perdura indefinidamente. Como indicou Sorokin, em

Social and Cultural Dynamics (1957), os períodos hipersen-

sitivos tendem a conduzir uma sociedade ou bem a seu ani-

quilamento — como no caso da Babilônia sob Nabônidus

(555-539 a.C.) — ou a uma nova fase idealista ou ideacio-

nal. A decadente cultura babilônica foi absorvida pelo logos

helênico. A romana, pelo cristianismo.

O consumismo intransitivo da sociedade tecnológica de

massas manifesta crescentes sinais de insustentabilidade.

Insustentabilidade exógena, na medida em que o consumis-

Transcendência, Homem e Mundo 15



mo euro-americano não é extensível para as grandes massas

do Terceiro Mundo. Insustentabilidade endógena, na me-

dida em que crescentes manifestações de irresponsabilidade

e delinqüência — desde as que estão afetando grandes

empresas americanas até o nível da criminalidade comum,

que conduz um adulto americano, aos 30 anos, a estar no

cárcere — evidenciam a erosão da sustentabilidade de tal

sociedade.

Dar-se-á, como supõe Sorokin, que a crise do consumis-

mo intransitivo contemporâneo conduzirá a uma nova cul-

tura religiosa? Há indícios de nova religiosidade, no mundo

contemporâneo, que não se expressa, todavia, no Ocidente,

por um ressurgimento das formas superiores do cristia-

nismo. Neste, a nova religiosidade se manifesta pela expan-

são de seitas primárias, como a dos evangélicos, que se

caracterizam por um psicologismo de massas destituído de

fundamentos racionais. Distintamente, no mundo islâmico

progridem os fundamentalismos e, mais moderadamente,

modalidades racionais de um neomaometismo.

Levando em conta a experiência histórica e diversas ca-

racterísticas do mundo contemporâneo, o que parece mais

provável, à semelhança do que ocorreu no século IV a.D. ro-

mano, é a emergência de uma elite de poder que não se deixe

dominar pelo puro consumismo e, bem assim, a eclosão de

um novo humanismo, de caráter social e ecológico, como se

faz sentir nos movimentos “verdes” e em outras manifesta-

ções, particularmente da juventude.

A Civilização Planetária, que está em formação e dá in-

dícios de que venha a se configurar, gradualmente, a partir

da segunda metade do século que ora se inicia, tenderá a tra-

16 Helio Jaguaribe



zer características das diversas civilizações que confluem

para sua formação. Tendo por núcleo a Civilização Ociden-

tal Tardia, incorporará importantes elementos das civiliza-

ções chinesa, islâmica e indiana, bem como das culturas

africanas e indígenas. Essa civilização exigirá a formação

de uma nova ética, que terá de ser compatível, por um lado,

com o progresso da tecnologia e com a preservação da bio-

esfera e, por outro, com valores superiores que restaurem o

sentido da vida humana e atendam à inerente transcendência

do homem. Mais provável do que a reemergência de formas

superiores do monoteísmo parece ser a eclosão de um novo

humanismo, social e ecológico, que torne possível a coexis-

tência pacífica de múltiplas sociedades, num planeta que

tenderá, na segunda metade do século, a ter 12 bilhões de

habitantes e que ou se suicidará nuclearmente ou terá de

constituir uma Pax Universalis baseada num sistema mun-

dial minimamente satisfatório para a grande maioria dos ho-

mens.

Transcendência, Homem e Mundo 17


