
Angola e Moçambique:
o Lugar das Diferenças

nas Identidades em Processo





TEXTOS DE REFERÊNCIA

Angola e Moçambique:
o Lugar das Diferenças

nas Identidades em Processo

Rita Chaves

Rio de Janeiro, 2001

Academia

da Latinidade



© Rita Chaves

Publicado por

Educam — Editora Universitária Candido Mendes

Rua 1º de Março, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordenação Editorial

Hamilton Magalhães Neto

Revisão

Luiz Carlos Palhares e Ademilson Coutinho

Capa

Paulo Verardo

Editoração Eletrônica

Textos & Formas Ltda.

(21) 2516-7997



A idéia que dá corpo a esse evento traz em si a marca da

ambigüidade e, num primeiro momento, pode provocar um

pequeno susto aos que vêm lidando com as questões africa-

nas e se habituaram, até por estratégia, a ver na África um

espaço em que as matrizes se associam à pureza. E, é preciso

que se diga, não se trata de uma atitude gratuita, pois na rea-

lidade todo movimento de aproximação do Ocidente com a

África tem sido mediado pela violência e no sentido da di-

luição de suas referências. Na forma da exploração desen-

freada ou sob a máscara da cooperação, o continente, via de

regra, continua sendo vítima de políticas e acordos que só o

vêm afastando da situação de paz necessária a sua recupera-

ção. Esse apego que nós, os estudiosos, cultivamos pela raiz

poderia, sim, nos levar à rejeição de qualquer conceito atra-

vessado pela mistura com outros patrimônios culturais, num

temor ainda justificado pelo perigo da alienação que se in-

troduz sempre que se fundem forças desiguais. Mas, se vem

o susto, vem também, da própria história da África e, mais

especialmente, da história de sua resistência, alguns ele-

mentos que nos levam a refletir de maneira menos imedia-

tista sobre a relação do continente com as heranças que lhe

foram impostas ao longo dos séculos.

Mergulhar na história dos povos africanos é perceber a

sucessão de impasses que enfrentaram e observar que, no

5



conjunto das relações ali processadas, as cores da violência

tingem o desenho da contradição, que é, afinal, a marca es-

sencial de sua existência. No palco da colonização, os con-

frontos entre dois universos culturais, entre dois modos de

ver o e estar no mundo, foram constantes e assumiram, mui-

tas vezes, a forma de conflito.

Em texto já muito familiar aos que lidam com o reino

das literaturas africanas de língua portuguesa, o notável es-

critor que é Manuel Rui Monteiro, ao abordar a relação entre

a tradição oral e a escrita, inicia assim a sua reflexão:

Quando chegaste, mais velhos contavam estórias. Tudo esta-

va no seu lugar. A água. O som. A luz. Na nossa harmonia.

(...) É certo que podias ter pedido para ouvir e ver as estórias

que os mais velhos contavam quando chegaste! Mas não! Pre-

feriste disparar os canhões. (Medina, 1987.)

O confronto entre a palavra em harmonia e o disparo dos

canhões traduz um choque que ganha em intensidade se nos

lembramos que a própria idéia de fogo, em associação com a

morte, chega de fora. Recorrendo a Pepetela, outro importan-

te autor angolano, podemos compreender a verticalidade do

choque. Em A Revolta da Casa dos Ídolos, uma peça de teatro

escrita nos anos 70, encontramos um diálogo ilustrativo:

Mani-Vunda:

Matar um inimigo é normal. Mas mata-se com ferro ou com

pedra. Matar pelo fogo! Invenção dos padres. Matar pelo

fogo...

Nimi:

O fogo cria vida. A zagaia nasce pela acção do fogo e do fogo

que eu crio batendo no ferro. O espírito do fogo é um espírito

bom, que cria a vida.

6 Rita Chaves



Mani-Vunda:

Só umas cabeças loucas podiam inventar essa tortura de matar

pelo fogo. (...)

A peça de Pepetela indica o sentido da diferença. Efeti-

vamente, a idéia da morte do inimigo era obviamente ante-

rior à chegada dos canhões, mas a possibilidade de algo que

cria a vida trazer a morte desarticula a cosmovisão do grupo.

O problema está enraizado numa filosofia que tem por base

outros princípios, quase sempre ignorados por aqueles que

afirmavam levar a civilização. No curto trecho da peça, fica

a ponta de um confronto que se estenderia e marcaria a his-

tória do mundo sempre, e ainda, despreparado para lidar

com a circulação de conceitos, com as particularidades cul-

turais. Noutras palavras, a tensão entre os dois universos —

tensão cujo começo foi poeticamente explicado por Manuel

Rui, também angolano, e alternando-se nas diferentes fases

da História — expressa-se até o presente num processo do-

loroso em que a incomunicabilidade permanece como a

grande ameaça.

No quadro da empresa colonial, vale enfatizar que essa

incomunicabilidade não se restringiu à rede que envolvia

colonizadores e colonizados. Sua face mais terrível refle-

te-se no reforço da divisão entre esses últimos. Observando

o panorama em que se inserem os povos africanos, ouso di-

zer que tão grave quanto a destruição das culturas provoca-

da pelos séculos de colonialismo foi a interdição aos

contatos entre as gentes que habitavam a África. A clivagem

foi imposta desde cedo e o colonialismo habilmente procu-

rou manter a distância entre aqueles que, a despeito das

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 7



grandes diferenças, possuíam e poderiam ter alimentado as

franjas de suas identidades.

A consulta a documentos, ou mesmo às páginas das

obras literárias escritas a partir dos anos 60, revela-nos que,

no caso das ex-colônias portuguesas, a idéia de independên-

cia defendida por alguns de seus principais líderes pressupu-

nha a superação das fendas e a aposta num diálogo que

permitisse saltar sobre o abismo que separava os povos do-

minados. A impossibilidade de refazer as antigas unidades

tornava imprescindível impedir que as diferenças de caráter

étnico, lingüístico e/ou racial inviabilizassem o projeto de

nacionalidade alimentado em cada um dos territórios. A ne-

cessidade de adoção de uma medida pragmática levou os

africanos a confirmarem a geografia desenhada pela Confe-

rência de Berlim e seus desdobramentos, isto é, a legitima-

rem os acordos assinados pela Europa. Desse modo, ao

novo pacto com o Ocidente que viria da independência, pre-

cisava ser articulada uma nova rede de laços entre os que

protagonizavam a luta.

Lamentavelmente, a realidade de Angola, sobretudo,

aponta para a falência da proposta. No entanto, os descami-

nhos que se sucederam às festas da independência não inva-

lidam o projeto sonhado, e refletir sobre o que se tem

passado na África possibilita apreender alguns equívocos.

Aliás, refazer alguns roteiros pode ajudar a reinventar ou-

tros itinerários para uma utopia que, afinal, não sepultamos.

Nem nós, nem milhões de africanos que com ela precisam

contar para sua própria sobrevivência.

Como se pode notar pelas trilhas apontadas até agora,

para examinar os caminhos percorridos, nosso mapa é traça-

8 Rita Chaves



do pelos sinais abertos pela atividade literária. A partir deles

podemos perceber que, caracterizada por terríveis assime-

trias, a vida sob o sol do colonialismo semeava contrastes e

barrava qualquer hipótese de aproximação entre os diferen-

tes, tudo assentado num sistema complexo que convertia a

diferença em desigualdade e fortalecia o peso hierárquico de

qualquer relação. O contato direto com o repertório assina-

do pelos mais diversos autores africanos deixa patente que

as relações entre vida nacional e exercício literário, sempre

fortes na história de tantos povos, adquirem na África con-

tornos muito nítidos e abrem-nos muitas questões. Isso por-

que, do século XIX, quando praticamente se inicia a

atividade literária em países como Angola, Cabo Verde e

Moçambique, aos nossos dias, na produção da literatura ins-

creve-se de maneira densa o peso das contradições sobre as

quais se estruturava a sociedade colonial e as suas repercus-

sões no período que sucede à independência política, con-

quistada nos anos 70.

Com vínculos tão fortes com a História, a literatura fun-

ciona como um espelho dinâmico das convulsões vividas

por esses povos. Nela se reflete de maneira impressionante

os grandes dilemas que mobilizam a atenção de quem tem a

África como objeto de preocupação: a relação entre a unida-

de e a diversidade, entre o nacional e o estrangeiro, entre o

passado e o presente, entre a tradição e a modernidade. De

saída, já nos defrontamos com a discussão que envolve a es-

colha da língua portuguesa como instrumento de expressão.

Mas a grande contradição reside justamente no problema da

escrita, que, com a consciência da alienação, ganha uma di-

mensão dramática, de caráter mais fundo e anterior à própria

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 9



definição da língua oficial, com certeza o mais significativo

dos bens provenientes do patrimônio latino.

Introduzida como um fator de divisão e vetor de uma or-

dem social pautada pela exclusão, a escrita, de meio de co-

municação e fator de dinamização cultural, tornou-se

naquele contexto um elemento de distinção. Numa socieda-

de extremamente hierarquizada, o domínio da escrita é visto

como um fator essencial na instituição do perfil social, traço

que se projeta na língua portuguesa, cuja trajetória nos paí-

ses africanos só se poderia ter iniciado sob o signo da cisão.

Em Angola, já no século XIX, o seu domínio funcionava

como linha de fronteira entre a civilização e a barbárie, in-

terferindo diretamente na formação de uma pequena elite

africana, ou de origem africana, que procurava assumir a

condução dos destinos das terras em que viviam. A esse pe-

queno grupo coube o papel de dinamizar, na imprensa inci-

piente do território, o debate a respeito da ordem social e

iniciar a discussão sobre a nacionalidade, manifesta na cam-

panha pela criação de uma literatura própria.

Reconhecidos pela historiografia como Os Velhos Inte-

lectuais de Angola, esses homens, mobilizados por um sen-

timento nativista, procuraram intensificar o debate cultural,

e de sua atuação resulta um quadro de estímulo à discussão

sobre o lugar da cultura na composição da identidade ango-

lana. Ao lado da prática jornalística e da literatura escrita em

língua portuguesa, surge o interesse pelos temas da lingüís-

tica, da história e da etnografia angolanas.

Assinale-se aqui a sua argúcia na observação das espe-

cificidades de sua experiência enquanto grupo situado no

centro de um universo de misturas de tantos níveis. É mes-

10 Rita Chaves



mo sintomático que a exortação à criação de uma literatura

pátria, para citar a expressão utilizada por Cordeiro da Matta

(In Ervedosa, 1979), apareça no prefácio de seu livro Philo-

sophia Popular de Provérbios Angoleneses. Para ele, a

identidade angolana não podia constituir-se afastada dos

elementos que definiam a sua especificidade em relação aos

portugueses que ali aportaram. Sem abrir mão de valores

trazidos pela colonização, o jornalista e escritor propõe a

pesquisa no domínio das línguas nacionais e do conheci-

mento assentado na tradição oral como forma de valorizar o

aspecto africano na construção da nacionalidade angolana.

Além da coletânea de provérbios, é de sua autoria uma gra-

mática da língua quimbundo e de um livro de poemas em

que surge, pela primeira vez, o problema racial como com-

ponente do discurso literário. Mesmo sem questionar fron-

talmente as leis do Império, sua conduta é pontuada por

procedimentos voltados para a afirmação de dados nacio-

nais. O velho intelectual indicava, assim, uma rota a ser se-

guida, propondo a aproximação entre o mundo de raiz

africana e os bens que viriam do contato com o mundo exte-

rior, a esta altura já em processo de internalização.

Como as condições concretas do desenvolvimento im-

plementado pelo sistema colonial não favoreceram a aproxi-

mação, ampliaram-se as distâncias, propiciando a criação de

guetos em que se viram situados os que refletiam sobre o lu-

gar social do africano e sua identidade cultural. À medida

que a consciência da diferença se intensificava, intensifica-

va-se também a convicção do grande abismo entre a tradi-

ção oral e o código da escrita no papel de formulação e

transmissão de conhecimento. A noção de totalidade, que

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 11



Manuel Rui metaforiza na sucessão de elementos destaca-

dos — a luz, a água, a árvore, os gestos... —, não pode ser

apreendida numa fria folha de papel que abriga as letras em

seqüência. Essa dificuldade cresceria se a expressão depen-

desse de uma língua estrangeira ao universo cultural que se

quer exprimir. Ao mesmo tempo, os que acreditavam na

importância da cultura como fonte de libertação não podiam

se furtar ao debate sobre a legitimidade da literatura como

espaço de reflexão. Do jogo criado entre essas duas convic-

ções, sairiam os procedimentos para enfrentar a contradi-

ção, posta como chave fundamental de seu lugar no mundo.

Contrariando os que daí esperariam respostas sectárias, os

escritores preferem cultivar recursos para evitar a exclusão

como medida.

Muito expressivo em Angola na passagem do século

XIX para o XX, em Moçambique esse movimento ganhará

cores mais firmes um pouco mais tarde, nas primeiras déca-

das do século XX, quando o advento da República em Por-

tugal desmitifica o discurso da assimilação. Dominando

perfeitamente o código identificado com a civilização, os

moçambicanos, negros e mestiços, permanecem situados na

margem, impossibilitados de conquistar os lugares a que,

em princípio, teriam direito.

Nesse quadro, a escrita projeta-se como principal veícu-

lo de denúncia de uma situação injusta e injustificada para

suas vítimas. As angústias e as queixas exprimem-se na im-

prensa, manifestando-se em reivindicações que revelavam

também o desejo de interlocução com quem detinha o poder

de legitimar os direitos reclamados. Como se tratava de pro-

var a competência e o estatuto de civilizado, os primeiros

12 Rita Chaves



textos caraterizavam-se pelo esmero na utilização da língua

portuguesa. Não tardou, porém, que se firmasse a necessida-

de de amplificar os ecos da insatisfação, procurando envol-

ver um maior número de atingidos pela discriminação. Nos

jornais dirigidos por essa elite, surgem artigos redigidos nas

línguas da terra, numa busca de diálogo com outros setores,

mais especificamente com aqueles segmentos que, de al-

gum modo, partilhavam as iniqüidades. Na coexistência

desses referentes culturais, podemos enxergar a mudança de

foco: o trabalho na imprensa deixa de ter o poder constituído

como objeto exclusivo de atenção e começa a configurar-se

como espaço associativo, isto é, o que seria um simples lo-

cal de desabafo torna-se um lugar de circulação de idéias.

Essa presença de referências africanas, no entanto, não che-

ga a reduzir a importância da língua portuguesa como ins-

trumento de afirmação dos excluídos.

No tocante a Angola e Moçambique, pode-se dizer que,

quando a prática literária ganha maior densidade, reafir-

ma-se a escolha do português como instrumento lingüístico.

E com ele virá todo um repertório cultural com que os afri-

canos vão formar o seu próprio patrimônio. Exemplos muito

nítidos desse jogo dialético, em que as visões de mundo se

articulam para refletir as tensões postas por um mundo divi-

dido, virão dos dois lados do continente. Em Ruy de Noro-

nha, apontado como um precursor da poesia nacionalista em

Moçambique, vamos encontrar um cultor de sonetos, forma

literária diretamente ligada à Idade Média e ao classicismo

ocidentais. Mestiço, morador das imediações da Mafalala,

bairro singular na configuração urbana da antiga e senhorial

Lourenço Marques, Noronha em sua obra materializa o de-

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 13



sejo de fusão entre os muitos lados que estão na base da cul-

tura de sua gente, o que, por alguns, foi encarado como uma

concessão ao alheio em detrimento das raízes. O cultivo de

um modelo cunhado em terras tão distantes da geografia

africana, durante algum tempo, lançou alguma suspeição

sobre o poeta, que era visto como um escritor alienado.

Com a serenidade que a distância temporal permite, a

poética do autor foi revista, ressaltando-lhe os aspectos po-

sitivos de uma escrita que, valendo-se de formas forjadas

pela história de outros povos, com ela aborda aspectos fun-

damentais de sua própria cultura. A comprovar essa afirma-

tiva, podemos citar dois de seus mais famosos poemas. Em

“Surge et Ambula”, o poeta, segundo Mário de Andrade,

“apela, à sua maneira, para a libertação africana” (In Silva,

1996):

Dormes! e o mundo marcha, ó pátria do mistério,

Dormes! e o mundo rola, o mundo vai seguindo...

O progresso caminha ao alto de um hemisfério

E tu dormes no outro o sono teu infindo...

A selva faz de ti sinistro eremitério,

Onde sozinha, à noite, a fera anda rugindo...

Lança-te o tempo ao rosto estranho vitupério

E tu, ao Tempo, alheia, ó África, dormindo...

Desperta. Já no alto adejam negros corvos

Ansiosos de cair e de beber aos sorvos

Teu sangue ainda quente, em carne sonâmbula...

Desperta. O teu dormir já foi mais que terreno...

Ouve a voz do progresso, este outro nazareno

Que a mão te estende e diz: — África, surge et ambula!”

14 Rita Chaves



Ao preconizar o despertar do continente, o poeta recorre

à expressão latina e a uma passagem bíblica, dando corpo a

uma mistura de referências que era o caldo de culturas a que

o assimilado, sem conotação avaliativa, estava sujeito. Se

aqui o laço com o continente guarda uma certa distância em

relação aos elementos em que repousam suas particularida-

de, num soneto em torno da figura de Gungunhana (Hedges,

1993), a ligação se explicita:

Caiu serenamente o bravo Queto

Os lábios a sorrir, direito o busto

Manhune que o seguiu mostrou ser preto

Morrendo como Queto a rir sem custo.

Faz-se silêncio lúgubre, completo

No kraal do vátua celere e vestuto

E o Gungunhana, em pé, sereno aspecto

Fitava os dois, o olhar augusto.

Então Impincazamo, a mãe do vátua

Triunfando da altivez humana e fátua

Aos pés do vencedor caiu chorando

Oh dor da mãe sublime que se humilha

Que o crime se não esquece a luz que brilha

Oh mães nas vossas lágrimas gritando.

Como se pode notar, a dimensão heróica do chefe afri-

cano é recuperada, demonstrando que, utilizando-se de ins-

trumentos cunhados pela cultura do adversário, o escritor

investe na glorificação de uma das figuras de sua história,

posicionando-se contra uma das máximas do discurso ofi-

cial. Nos dois casos, a língua portuguesa e a forma do soneto

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 15



carregam o gérmen da contestação, antecipando o movi-

mento que se fortaleceria nos anos 60.

Identificados inicialmente com a colonização, muitos

dos elementos cunhados no Ocidente, tal como o soneto e

outras formas ou gêneros literários, seriam apropriados num

processo em que a incorporação de objetos e modelos não

equivalia a uma renúncia de seu universo de referências.

Com base em experiências penosas e complicadas, entre as

quais se afirma a opção pela luta armada de libertação, os

africanos reincorporam a língua portuguesa e fazem com

que ela participe da transformação, num processo em que se

percebe a atenção ao alerta de Frantz Fanon na abordagem

do problema da expressão político-cultural dos africanos

comprometidos com a independência de seus países. Vol-

tando a Angola, podemos ir buscar as propostas da famosa

Geração de Mensagem, que via na assunção da mesclagem

uma estratégia para revigorar as raízes atingidas pela cisão.

Na poesia de António Jacinto e de Viriato da Cruz, manifes-

ta-se a consciência de que a identidade não poderia prescin-

dir daquilo que, sendo decorrência da invasão, havia sido

apropriado e integraria já o patrimônio cultural da terra e

suas gentes.

Na mesma época, de Moçambique viria a voz de José

Craveirinha, a anunciar que a sua africanidade não excluía o

legado de seu lado paterno, um português do Algarve, ele

próprio trazendo em seu sangue a marca de muitas misturas.

Poeta, militante, Craveirinha fez de sua poesia um espaço da

chamada moçambicanidade. Não hesitou em se aproximar

dos movimentos políticos e culturais comprometidos com a

libertação do continente e seus homens. Por isso, seu nome

16 Rita Chaves



aparece ligado à negritude, um vínculo que o autor não

nega, mas seus laços são temperados pelo apreço ao mundo

que o pai trouxe no corpo de emigrante pobre:

Oh, Pai

Juro que em mim ficaram Aljezur da tua infância

Mas amar por amor só amo

E somente posso e devo amar

Esta minha bela e única no mundo

Onde minha Mãe nasceu e me gerou

E contigo comungou a terra, meu Pai.

E onde ibéricas heranças de fados e broas

Se africanizaram para a eternidade nas minhas veias

E o teu sangue se moçambicanizou nos torrões

Da sepultura de velho emigrante numa cama de hospital

Colono tão pobre como desembarcaste em África

Meu belo Pai ex-português.

A pista dada por Craveirinha no belíssimo poema (Cra-

veirinha, 1982) faz compreender que a consciência da frag-

mentação não seria diluída ou aprisionada na coexistência

de valores em princípio associados a mundos diversos e até

antagônicos. Como ele, muitos poetas acreditaram que, num

contexto liberto da hierarquização das diferenças, as trocas

e as mesclagens iriam enriquecer o processo de formação

das identidades. No entanto, enquanto se fermentava esse

novo tempo, o influxo virá de outro lado, de outra ponta da

terra, onde a cultura latina foi saudavelmente contaminada

pelas referências africanas que conseguiram vencer a tragé-

dia dos navios negreiros. Invertendo a rota que trouxe os es-

cravos que viriam construir o Brasil, daqui seguiram,

sobretudo a partir da década de 50, páginas e páginas de fic-

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 17



ção e poesia, que seriam recebidas com muito entusiasmo

pela intelectualidade de Angola e Moçambique.

Percorrendo rotas sinuosas para evitar a censura, os li-

vros levavam notícias da experiência cultural brasileira, ali-

mentando imagens que, sem corresponder à realidade de um

cotidiano ainda amargo no terreno das contradições sociais

e da discriminação racial, foram catalisadas pelos escritores

africanos na clave progressista e participaram da formação

do pensamento nacionalista urbano nesses dois países. Jor-

ge Amado, Graciliano Ramos, José Lins do Rego, Rachel de

Queirós, Érico Veríssimo e poetas como Manuel Bandeira e

Ribeiro Couto tornaram-se nomes de grande densidade no

repertório de leituras nas duas costas africanas. O próprio

Craveirinha, em entrevista concedida em fevereiro de 1998

(Chaves, 1999), faz a síntese de seu percurso, que é afinal o

trajeto de mais de uma geração:

Nós, na escola, éramos obrigados a passar por um João de

Deus, um Dinis, os clássicos de lá. Mas, chegados a uma certa

altura, nós nos libertávamos. E, então, enveredávamos por

uma literatura errada: Graciliano Ramos... Então vinha a nos-

sa escolha, pendíamos desde o Alencar. Toda a nossa literatu-

ra passou a ser um reflexo da Literatura Brasileira. Então

quando chegou o Jorge Amado, estávamos em casa. (...)

Em casa, com Jorge Amado e, sobretudo, com a inspira-

ção de nosso modernismo, os escritores africanos impulsio-

nam as mudanças que a atividade literária reclamava. O culto

do verso livre, a pluralidade de formas, a incorporação de per-

sonagens extraídos das camadas populares da população, o

canto da dor do homem comum, o cultivo de uma linguagem

que desabridamente se aproxima do registro coloquial e rom-

18 Rita Chaves



pe com os padrões engessados da norma culta seriam abriga-

dos pelos movimentos de ficção e de poesia integrados por

aqueles que criavam pensando no país a ser inventado.

Esses traços, que seriam importantes para a constituição

da literatura pátria e a que se referia Cordeiro da Matta, não

se resumiam a um código de comportamento artístico. Na

realidade, a contribuição principal que daqui seguia estava

precisamente nas sugestões para uma relação mais fecunda

entre os vários lados de um universo multifacetado. Insisto

que as projeções captadas pelos receptores tinham pouco

lastro no chão de onde emanavam, mas o fato é que a traves-

sia operava uma transformação produtiva. Para compreen-

der tal enigma, talvez seja positivo recorrer a uma velha

dupla cuja lucidez talvez seja bom recuperar neste momento

de prepotência e sectarismo. O método dialético de Marx e

Engels também aqui, no universo das artes, ajuda a compre-

ender a flexibilidade e o sentido vertical de certas trocas.

Ao analisarem a apropriação da literatura socialista e

comunista francesa por parte dos intelectuais alemães, os

dois pensadores, no famoso Manifesto (1974), observam

que os alemães empreenderam uma espécie de tradução,

sem impedir as interferências do ambiente cultural no resul-

tado. Essa repercussão do ambiente que acolhe as idéias im-

portadas em sua nova formulação atesta a relevância do

espaço da recepção, responsável, assim, pela ressignifica-

ção das idéias. Desse modo, o ato de receber deixa de ser

passivo, pois permite a rearticulação dos significados implí-

citos do material que chega. Marx e Engels defendem, as-

sim, a idéia de que a importação de paradigmas e valores

não significa necessariamente alienação. O problema da po-

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 19



sitividade ou negatividade do ato estaria no condicionamen-

to mobilizador do gesto e da escolha. Em remissão ao

fenômeno, Flora Sussekind, em seu inteligente estudo sobre

o romance brasileiro, concluiria: “Quando há apropriação

de elementos culturais estrangeiros é porque correspondem

a algum vazio existente na cultura que os acolhe” (Susse-

kind, 1984, p. 58).

Sem contestar a pertinência da afirmação da ensaísta,

considero interessante discutir a delimitação de vazio no caso

da realidade de Angola e Moçambique. E penso que o encon-

tro com o Brasil foi um ato frutuoso, como forma de preen-

cher o espaço resultante da recusa de se constituírem as

identidades como extensão do sentimento de portugalidade, a

que a cultura portuguesa estava naturalmente associada. Nes-

se sentido, não era a coexistência com os valores do Ocidente

que estava em causa; era, sim, a adesão ingênua a um mundo

identificado com a desagregação de suas matrizes.

Para os escritores africanos, a consciência da diferença

será reforçada com o mergulho nas raízes. A imersão no uni-

verso complexo da tradição e a afirmação dos valores mais

genuínos das sociedades africanas definiram-se como movi-

mentos de encontro com uma realidade da qual eles se sen-

tiam parte. Todavia, a sua relação com a modernidade

dependia de um aparato que essa dimensão não poderia ofe-

recer. É essa possibilidade que eles parecem encontrar na ma-

terialização da cultura brasileira e daí o à-vontade com que

confessam a identificação. A tônica da declaração de José

Craveirinha pode ser encontrada também em entrevistas de

escritores como Luandino Vieira, Calane da Silva, Pepetela,

20 Rita Chaves



Jofre Rocha, Manuel Rui e Mia Couto, para ficarmos com

poucos.

Essa leitura de algo que é constante na história da huma-

nidade pode orientar-nos na interpretação do conceito que

motivou a organização deste encontro — afro-latinidade.

Com as lições aprendidas da literatura, a idéia da afro-lati-

nidade só faz sentido se inserida num contexto de uma troca

real em que aqueles que com ela se relacionam assumem o lu-

gar de sujeito e participam desse debate como parceiros atu-

antes no processo de delimitação de seus contornos.

A herança da greco-latinidade integra o patrimônio cul-

tural que, com a independência, passou a ser administrado

pelos escritores africanos dos países de língua oficial portu-

guesa. Foi a conscientização e os gestos para reconquistar o

seu espaço que permitiram, de certo modo, a integração do

grande inventário cultural português no universo de referên-

cias dos povos africanos. Se recorrermos uma vez mais a José

Craveirinha, vamos perceber em sua obra os caminhos trilha-

dos para dissociar o poeta Camões do tristemente famoso Dia

da Raça. Percorrendo a beleza de seus textos, aprendemos

que, para o poeta, a independência seria uma forma de libertar

também todo um conjunto de bens culturais que a situação

colonial estigmatizava, entre eles a língua portuguesa e mes-

mo a própria literatura da metrópole, que precisava se distan-

ciar da negatividade de que era contaminada.

Para concluir, penso que a idéia de afro-latinidade como

uma resposta à massificação que os ventos da globalização

vêm impondo só pode repercutir se, retomando a utopia que

cercou a atmosfera das independências africanas, apostar-

mos numa idéia de identidade plural, contrariando, inclusi-

Angola e Moçambique: o Lugar das Diferenças nas Identidades em Processo 21



ve, o raciocínio, tão comum no Ocidente, de fertilizar as

generalizações e as determinações, que se recusam a com-

preender a diversidade e a dinâmica das coisas. Talvez o

mais indicado seja apurar os ouvidos para impedir a repeti-

ção do erro fatal e que contaminou as relações lá naquele fi-

nal do século XV. Retornando à beleza da imagem de

Manuel Rui, é preciso não desperdiçar a oportunidade de

sentar e ouvir as histórias que todos temos para contar.

Referências Bibliográficas

CHAVES, Rita (1999). “José Craveirinha, da Mafalala, de Mo-

çambique, do Mundo”. Via Atlântica, nº 3. São Paulo, USP.

CRAVEIRINHA, José (1982). Karingana ua Karingana. Lis-

boa-Maputo, Edições 70-Instituto Nacional do Livro e do Dis-

co.

ERVEDOSA, Carlos (1979). Roteiro da Literatura Angolana. 3ª
ed. Luanda, União dos Escritores Angolanos.

HEDGES, David, org. (1993). História de Moçambique. Maputo,

Universidade Eduardo Mondlane, vol. 3.

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich (1974). “Manifesto do Partido

Comunista”. In: Sobre Literatura e Arte. Lisboa, Editorial

Estampa

MEDINA, Cremilda (1987). Sonha, Mamana África. São Paulo,

Epopéia.

SILVA, Manuel de Sousa e (1993). Do Alheio ao Próximo: a Poe-

sia Moçambicana. Goiânia-São Paulo, Editora UFG-Edusp.

SUSSEKIND, Flora (1984). Tal Brasil, qual Romance? Rio de Ja-

neiro, Achiamé.

22 Rita Chaves


