Turquie: un “désir d’Europe”
qui dérange

Niliifer Gole

L’entrée de la Turquie dans I’Union européenne a tou-
jours été un sujet de controverse parmi les Etats membres,
mais c’est depuis le Conseil européen de Copenhague, qui
s’est réuni le 12 décembre 2002 pour se prononcer, entre au-
tres, sur I’ouverture des négociations d’adhésion de la Tur-
quie, qu’a ¢été lancé un véritable débat public, aussi bien en
France que dans d’autres pays européens. Le sujet de la con-
troverse s’est alors déplacé du “dossier turc” proprement dit
vers la question fondamentale de la définition de 1’identité
européenne et de sa singularité. Plus que les délicats pro-
blémes inhérents a la société turque — la question kurde, les
droits de ’homme, le contentieux égéen — qui faisaient
obstacle a la candidature de ce pays, ¢’est le théme des fron-
tieres de I’Europe — géographiques, historiques, mais aussi
religieuses et culturelles —, qui s’est trouvé au coeur du débat
francais. Pour la premiére fois peut-étre, ce débat sur
I’identité européenne est sorti des limites du cercle restreint
des eurocrates de Bruxelles pour s’engager a une échelle na-
tionale de I’opinion publique.

La nécessité imminente de se prononcer sur 1’ouverture
des négociations d’adhésion a en effet soulevé dans la cons-

204



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 205

cience collective deux questions qui relévent presque de
I’ordre du tabou: I’altérité islamique, d’une part, I’identité
religieuse de I’Europe, d’autre part. Si le consensus implici-
te qui régnait jusqu’alors et cultivait I’ambiguité entre
I’affirmation des valeurs laiques et I’héritage chrétien du
projet européen n’a pas volé en éclats, il a di cette fois étre
abordé sans équivoque et de maniére explicite. Valéry Gis-
card d’Estaing, président de la Convention sur ’avenir de
I’Europe chargée de formuler des propositions pour le projet
de Constitution européenne, a affirmé dans un interview au
Monde que la Turquie n’était pas “un pays européen” — sa
capitale n’étant pas située en Europe — et que, faisant partie
de ces pays qui, “pour des raisons tout a fait estimables, ont
une autre culture, une autre approche, un autre mode de
vie”, son adhésion signifierait ipso facto “la fin de I’Union
européenne”.’ En somme, a ses yeux, une telle différence
¢tait par nature incompatible avec la civilisation européenne
et c’est par ce trait distinctif que le président a dessiné les
frontiéres de 1’Europe. Jacques Chirac, quant a lui, a plaidé
la cause inverse.” Rappelant les principes de laicité de
I’Europe, il s’est étonné que I’on évoquat les “60 millions de
musulmans turcs” sans jamais mentionner les “60 millions
de chrétiens francais”. Pour lui, la Turquie était un pays laic
qui avait, “toute sa place” dans une Europe dont les fronti¢-
res ne devaient certainement pas étre discutées en termes de
différence religieuse. Au-dela des divergences publique-
ment argumentées de ces personnalités politiques, ce débat
a démontré la persistance du désir trop souvent affirmé de
dresser des barricres et de marquer la limite entre “un nous”
qui définirait les Européens et “les autres”, dont 1’altérité,



206 Niliifer Gole

parce qu’elle se situe en 1’occurrence dans le champ du reli-
gieux, invaliderait tout projet de communautg.

Du co6té turc, en revanche, il n’y a pas eu de doutes, de
résistances ou de critiques concernant I’adhésion a I’Union
européenne. Indépendamment des clivages qui marquent le
rapport de la tradition républicaine avec les courants islami-
ques, la classe politique et la société civile se sont retrouvées
dans I’ensemble unies et mobilisées en faveur de I’inté-
gration. Pour les Turcs, le débat était clos, cette candidature
étant le point d’orgue d’un choix de civilisation qui existait
depuis longtemps, bien avant le projet européen. Il semble
toutefois que le décalage entre ce “désir d’Europe” de la
Turquie et 1’appréhension que suscite au sein de 1’Union
l'idée d’avoir ce pays comme partenaire a part enticre
s’inscrive dans une temporalité de longue durée.

L’histoire des relations entre I’ Europe occidentale et les
pays non occidentaux est en effet marquée par une asymé-
trie de désirs due a la prétention de 1’Occident d’imposer
son expérience de la modernité comme un principe univer-
sel. Certes, I’Europe occidentale n’est pas un ensemble par-
faitement homogene sur les plans culturel et religieux. Il
existe également bien des spécificités dans les processus de
construction des Etats, dans 1’élaboration des principes de
nationalité et de citoyenneté ou dans I’application des va-
leurs, comme, par exemple, la laicité. Mais il n’en est pas
moins vrai que tous les pays de cet espace géographique ont
partagé au cours de la méme période et partagent encore au-
jourd’hui la méme expérience de la modernité. Si ’on se
place du point de vue des pays qui ne sont pas des “modeles”
de cette modernité, il apparait que la force du lien entre la



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 207

notion méme de modernité et I’espace géographique dans
lequel elle s’est épanouie est telle qu’elle justifie toute en-
treprise d’expansion et de diffusion de cette expérience par
les pays dits modernes. La référence a ce que 1’on peut appe-
ler la “modernité occidentale” est intrinséque a la construc-
tion historique de la modernité dans les pays musulmans,
méme si elle apparait d’une maniere sélective ou si certaines
de ces caractéristiques sont débattues, voire négligées. Le
sens de cette modernité peut changer au gré des humeurs
idéologiques du temps, mais sa référence est omniprésente
et demeure constitutive aussi bien par attraction — le désir
de mimétisme — que par répulsion — la revendication
d’une identité autre par un appel nationaliste ou religieux.

L’Europe: entre universalisme et eurocentrisme

S’il faut souligner I’influence de I’Europe — et de son
modele de la modernité — dans I’histoire et 1’imaginaire
des pays non occidentaux, en particulier musulmans, il faut
aussi reconnaitre que cette présence référentielle et colonia-
le a eu un impact sur les traditions politiques de ces pays,
leurs liens communautaires et méme leur univers affectif,
dont la manifestation est par nature plus diffuse. Parler
d’une civilisation distincte et inaltérée (qu’elle soit ottoma-
ne, persane ou encore islamique) est impossible, sauf a
ignorer que ces pays ont été confrontés a la modernité des
pays occidentaux tout au long du XIX° si¢cle et au début du
XX, soit par un processus de colonisation, soit par une occi-
dentalisation volontariste (c’est-a-dire non imposée par une
colonisation européenne) comme ce fut le cas en Turquie.



208 Niliifer Gole

Aujourd’hui, la confrontation est diie a la globalisation des
échanges et aux phénomenes migratoires par lesquels les
hommes, les produits de consommation, mais aussi les idées
circulent dans d’autres espaces que 1’espace européen. Dés
lors, I'un des paradoxes de la modernité européenne appa-
rait, qui réside dans la contradiction entre la vocation uni-
versaliste et pluraliste de sa promesse de progres et son
eurocentrisme. La modernité a une capacité intrinseéque a se
développer dans d’autres aires culturelles que son aire
d’origine. Mais la dynamique méme de son expansion pro-
voque un phénomeéne d’indigénisation de certaines de ses
valeurs comme la laicité et, dans certains cas, I’égalité des
sexes, dont I’interprétation et I’institutionnalisation spécifi-
ques sont autant de détournements du sens originel de
I’expérience fondatrice de I’Europe. La Turquie, pays le
plus occidentalisé du monde musulman et le plus musulman
parmi les pays candidats a I’Union européenne, vit — et fait
émerger en Europe — cette tension qui consiste a vouloir
concilier I’altérité islamique et les principes laics et égalita-
ristes de la citoyenneté européenne.

Occidentalisation par I’Etat, européanisation par le
politique

La Turquie est un terrain privilégié pour aborder la
complexité des relations entre I’Occident et I’Islam, dans la
mesure ou l’opposition entre I'un et D’autre a traversé
I’histoire et faconné la vie politique turque. Dans son livre,
Le choc des civilisations, Samuel Huntington,” relevant la
spécificité du cas turc, a bien du mal a trouver une place



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 209

appropriée a ce pays qui vient déranger ses cadres d’inter-
prétation. Dans la perspective de ce conflit des civilisations,
il présente 1’islam et la modernité occidentale comme deux
entités bien distinctes, séparées par le temps et par I’espace.
Or la Turquie témoigne de la présence et de I’empreinte de
la perspective européenne dans une société non occidentale
et musulmane. A ce titre, elle illustre plutot la proximité, le
rapprochement, entre ces deux entités. On peut méme affir-
mer que la Turquie s’est engagée par le passé dans un pro-
cessus d’occidentalisation sans €tre colonisée par les pays
occidentaux et qu’a l’instar des pays postcommunistes
d’Europe centrale et des Balkans elle connait aujourd’hui
une dynamique d’européanisation sans faire partie de
I’Union européenne.

La Turquie est en effet depuis longtemps sous I’in-
fluence de 1I’Occident. Les premiéres réformes remontent a
I’époque du Tanzimat, cet ensemble de lois introduit par les
sultans de 1839 a 1876 dans le but de moderniser I’armée et
I’appareil bureaucratique, mais aussi d’ouvrir la voie vers la
reconnaissance des droits civiques des minorités non musul-
manes. Avec la formation des élites nationalistes, la Répu-
blique turque s’est éloignée du modele de modernisation de
I’Empire ottoman. Le kémalisme® — devenu un terme géné-
rique — désigne le mod¢le volontariste et autoritaire d’une
modernisation nationaliste et laique. On est méme allé jus-
qu’a parler d’un mod¢le turc de laicité, avec sa cohérence
propre, dans lequel la question centrale des droits de la fem-
me ne peut qu’étre en résonance avec le débat frangais sur la
laicité et sur le port du voile des femmes musulmanes. Le
mot laiklik, adaptation turque du mot frangais, montre com-



210 Niliifer Gole

bien la laicité a la francaise — méme si elle a été transfor-
mée, interprétée et instituée dans un contexte culturel
musulman, donc différent — est une référence fondamenta-
le, notamment en ce qui concerne le refus des signes et des
pratiques religieuses dans I’espace public.

Malgré leur role indéniable, le positivisme et la laicité a
la francaise ne sont pas les seuls modeles a 1’ceuvre.
L’héritage ottoman mais aussi I’absence de toute colonisa-
tion ont fait que la Turquie a entretenu des rapports privilé-
giés avec bien d’autres pays européens. A partir des
réformes de 1839, dites Tanzimat, I’Empire ottoman a en-
tretenu des rapports privilégiés (militaires, économiques
mais aussi politiques) aussi bien avec Vienne que Venise ou
Londres et dés les premieres réformes qui allaient débou-
cher sur une monarchie constitutionnelle en 1876, 1’em-
preinte de I’Europe a été plurielle (surtout dans la vie
intellectuelle mais aussi dans les milieux militaires). Dés sa
fondation en 1923, la Turquie républicaine a d’ailleurs
adopté le code civil suisse, le code pénal italien, le code ad-
ministratif frangais et le code commercial allemand.’

Cette orientation vers 1’Occident comme référence
historique de la modernisation politique et institutionnelle
turque trouve aujourd’hui son prolongement dans la pers-
pective de I’Union européenne. La candidature de la Tur-
quie n’est pas une entreprise récente. Les traités de Rome
entrent en vigueur le 1% janvier 1958. Dés le 31 juillet 1959,
la Turquie présente sa demande d'association a la Commu-
nauté économique européenne, alors appelée Marché com-
mun. Ce processus se conclura en décembre 2004 par la
décision des 25 sur I’ouverture des négociations d’adhésion.



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 211

Entre ces deux dates, plusieurs étapes ont jalonné le chemin
de la Turquie vers I’Union: I’accord d’Ankara (12 septem-
bre 1963), la demande officielle d’adhésion (14 avril 1987),
I’Union douaniere (1995) et la déclaration de I’éligibilité
(1999).

Les conclusions de la présidence du Conseil européen
de Copenhague de juin 1993 avaient introduit la condition-
nalit¢ démocratique, inédite jusque-1a, qui secondait la re-
prise de I’acquis communautaire ajoutant des clauses
relatives a la démocratisation et a la stabilisation des régi-
mes politiques. En vertu de ces critéres, la Turquie s’est en-
gagée depuis 2002 a modifier certains articles de sa
constitution et de ses lois. Ces réformes, qui comptent sept
séries d’amendements 1égaux, visent a harmoniser les lois
turques avec celles de ’Union européenne. Ainsi, le 3 aolt
2002, le Parlement turc a décrété 1’abolition de la peine de
mort (une premiere dans le monde musulman), la levée des
obstacles juridiques a la libre expression, I’enseignement
des langues locales, dont le kurde, et une nouvelle légis-
lation portant sur les fondations pieuses des minorités chré-
tiennes. Ces réformes sans précédent ouvrent un bréche
dans I’hégémonie d’un nationalisme assimilateur et mono-
culturel hérité du modéle jacobin. Le plan des Nations Unies
qui porte le nom de Kofi Annan a été approuvé par la Tur-
quie et la partie turque de I’ile, tandis que les chypriotes
grecques ont rejeté massivement la réunification de I’ile. Le
30 juillet 2003, le Parlement turc a adopté une nouvelle série
de réformes visant a limiter 1’influence politique du Conseil
national de sécurité (souvent vu comme un conseil des mili-
taires), réduisant ainsi I’autoritarisme politique qui perd une



212 Niliifer Gole

de ses bases institutionnelles et juridiques. L application de
ces nouvelles lois exige bien évidemment un changement
des mentalités et des pratiques, non seulement au sein des
¢lites politiques, mais aussi de I’administration tout entiere.
Ces réformes sont considérées comme un point décisif dans
I’histoire républicaine de la Turquie et elles illustrent a quel
point la perspective européenne ceuvre dans la vie politique
turque, crée un encadrement juridique et engendre une dy-
namique de démocratisation soutenue par la société civile.

Mais ces changements ne témoignent pas seulement de
la force du projet européen, ils sont également I’expression,
du coté turc, d’un authentique “désir d’Europe”, que les ob-
servateurs de I’Union questionnent, non sans méfiance, tant
est grande I’inquiétude que provoque 1’idée d’une commu-
nauté européenne qui n’aurait plus de limites. Le mot désir
est pertinent dans le cas de la Turquie, car il désigne un sen-
timent puissant, partagé par une trés grande partie de la so-
ciété turque favorable a I’intégration européenne. En
revanche, on ne peut gucre prétendre que la réciproque soit
vraie du co6té de I’Union. “Et pourquoi pas la Russie, le Ma-
roc?” a-t-on entendu lors du débat sur la candidature de la
Turquie. La société turque, elle, pense en termes d’af-
franchissement, d’ouverture et d’“‘européanisation par le
bas”. C’est la mobilisation de la société civile autour du
“Mouvement européen 20027, des ONGs, des groupes de
pression comme 1’association des hommes d’affaires turcs
(Tusiad), mais aussi des partis politiques qui a sensibilisé
I’opinion publique turque. Celle-ci, a son tour, a fait pres-
sion pour que le Parlement adopte et applique une série de
réformes inédites afin de répondre aux criteres politiques de
Copenhague.



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 213
La Turquie entre deux Occidents

Un autre exemple de I’émergence du Parlement comme
acteur central de la vie politique du pays a été le vote contre
I’engagement de la Turquie dans la guerre en Irak. La mo-
tion du 1¥ mars 2003 autorisant le déploiement des soldats
américains sur le sol turc a ét¢ massivement rejetée (il man-
quait seulement trois bulletins pour obtenir la majorité abso-
lue) au grand étonnement de 1’opinion publique aussi bien
turque qu’étrangére, consciente que ce vote pouvait nuire
profondément aux relations avec les Etats-Unis. L’Union
européenne a interprété ce refus du Parlement turc a sa ma-
nicre: la Turquie fut soupconnée de suivre un autre objectif,
celui d’envahir le nord de I’Irak contre la population kurde
et de vouloir déclencher une “guerre dans la guerre”, pour
reprendre la terminologie des commentateurs et politolo-
gues qui anticipaient avec certitude sur les événements. Ces
craintes n’étaient pas sans fondement, mais cet état de suspi-
cion a empéché 1I’Union européenne de reconnaitre et de
soutenir ce qui était un acte politique. Or la vertu démocrati-
que de I’Union se mesure entre autres a sa capacité a étre a
I’écoute du politique, ce qu’elle n’a pas fait vis-a-vis de la
décision du Parlement turc. Ce vote reflétait le sentiment
d’une opinion publique partagée entre 1’anxiété de rompre
avec les Etats-Unis et le refus de s’engager dans une guerre
qu’elle estimait injustifiée. C’est dans la lignée des manifes-
tations pacifistes d’Europe, bien plus que sur I’affirmation
d’une fraternité religieuse avec le peuple irakien, que se sont
mobilisés les manifestants turcs. Durant cette guerre, la Tur-
quie, plus que tout autre pays, s’est trouvée sur la ligne de
fracture entre deux Occidents, I’ Amérique et I’Europe. Au-



214 Niliifer Gole

jourd’hui encore, elle oscille entre plusieurs lignes de politi-
que internationale. Certes, elle ne veut pas rester en dehors
de la reconstruction de la région et tient a rétablir des re-
lations de confiance avec les Etats-Unis. Mais la mobilisati-
on autour du projet européen devient prioritaire pour le parti
actuellement au pouvoir. Elle lui permet non seulement de
prendre ses distances avec I’islamisme politique, mais aussi
d’échapper aux conflits politiques internes qui divisent les
républicains laics et les démocrates conservateurs.

Musulmans démocrates ou républicains laics

C’est peut-étre une ironie de I’histoire de trouver le Pre-
mier ministre et dirigeant du Parti de la justice et du déve-
loppement (AKP) — au pouvoir depuis les élections du 3
novembre 2002 — parmi ceux qui ont lancé I’appel en fa-
veur de I'adhésion. Tayyip Erdodan n’a pas suivi I’exemple
de son prédécesseur islamiste, Necmettin Erbakan, qui, en
1996, avait voulu inauguré sa politique étrangere en rendant
visite a ses “fréres musulmans”, notamment le Libyen
Khaddafi. I1 s’est, au contraire, mobilisé en faveur du projet
européen et s’est rendu, des le début de sa prise de fonctions,
dans les principales capitales européennes. Le Monde a bien
saisi le paradoxe en titrant au lendemain des élections tur-
ques de 3 novembre 2002: “Ce parti dit islamiste qui fait le
pari d’Europe”. En effet, ’AKP est bien un parti ex-is-
lamiste, conservateur, mais qui reprend 1’héritage occiden-
tal de la Turquie, au lieu de le rejeter comme il 1’a fait
auparavant. Aujourd’hui, c’est la continuité avec le projet
européen qui est le garant de son succeés au pouvoir.



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 215

Les discussions autour de l’appellation du parti —
pro-islamiste, islamiste modéré ou musulman démocrate —
sont capitales et permettent de comprendre les enjeux qui
président a la transformation de la mouvance islamique. Ce
parti est apparu durant les deux derniéres décennies comme
I’expression d’un mouvement de protestation qui s’est ma-
nifesté dans tous les pays musulmans, et n’a donc pas épar-
gné la Turquie laique. Issu de la mouvance islamique, il est
arrivé au pouvoir par le biais d’élections démocratiques et
se démarque a la fois des groupes qui pronent le terrorisme
et de la révolution islamique en Iran. La publication du livre
Conservateurs démocrates,® rédigé par les théoriciens du
parti, révele ce souct d’identité de I’AKP. C’est une confi-
guration différente de I’islamisme, voire de I’ex-islamisme,
qui refléte néanmoins les tensions profondes entre les prota-
gonistes de la laicité républicaine et ceux qui veulent faire
réapparaitre les signes et les références religieuses.

Lors de la féte nationale qui a célébré les 80 ans de la
République turque, le 29 octobre 2003, le débat sur la laicité
et I’islam s’est radicalisé autour de la question du foulard.
Le président de la République, M. Ahmet Necdet Sezer, se
voulant le gardien des principes de la laicité, a choisi de ne
pas inviter les épouses des parlementaires de 1I’AKP, dont
bon nombre portent le foulard, alors que les députés du Parti
républicain du peuple étaient conviés avec leurs conjointes.
L’attitude du président a été considérée comme un acte de
discrimination. La féte a été boycottée par la majorité des
députés de I’AKP, mais également critiquée par de nom-
breux commentateurs libéraux.



216 Niliifer Gole

Cen’est pourtant pas la premiére fois dans I’histoire tur-
que que les principes de la laicité républicaine se trouvent en
conflit avec ceux de la représentativité démocratique. En
Turquie, le port du foulard est interdit dans les universités et
dans les administrations publiques (avec le renouveau du
mouvement islamiste depuis le début des années 90), et cet-
te interdiction pose les questions essentielles de la définition
de I’espace public, de ses fondements laics et de ses frontie-
res républicaines.

La question reste donc de savoir si la Turquie peut con-
tenir et satisfaire les revendications islamiques dans le cadre
d’une laicité soutenue par les principes démocratiques et
non garantie par I’armée. Cela exige une double transforma-
tion, celle de la laicité et celle de sa contestation islamique.
La perspective européenne peut-elle apporter les éléments
qui permettront de dépasser cette tension et ce en faveur
d’une démocratie pluraliste et non autoritaire? Peut-on con-
cevoir un espace public européen qui gagnerait une certaine
autonomie vis-a-vis des espaces publics nationaux? Ou, au
contraire, allons-nous assister a I’affirmation des valeurs ré-
publicaines de la laicité, de 1’identification de 1’espace pu-
blic avec la république? Le projet d’adhésion a 1’Union
européenne a créé en Turquie une dynamique de démocrati-
sation en permettant de dépasser la définition républicaine
nationaliste de la citoyenneté. Pourtant, loin d’ouvrir des
perspectives, le débat qui se tient aujourd’hui autour de la
question du foulard a I’école, en Europe, et en particulier en
France, bute sur les affirmations républicaines de la laicité
et ne peut que maintenir a distance les revendications isla-
miques.



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 217
L’islam terroriste et I’islam a visage humain

La série d’attentats qui ont eu lieu a Istanbul, les 15 et 20
novembre 2003, contre deux synagogues, le consulat géné-
ral d’Angleterre et la banque HSBC, a relancé de manicre
dramatique la question de la place de la Turquie en Europe.
Le choix des cibles peut étre interprété comme une réaction
aux accords de la Turquie avec Israél et a son alliance avec
les Etats-Unis et le Royaume-Uni, méme si la Turquie —
contrairement aux pays d’Europe centrale de la premiére va-
gue d’adhésion qui se sont déclarés pro-atlantistes —, ne
s’est pas engagée dans la guerre contre I’Irak. Mais, au-dela
de cette lecture en termes de stratégie et de relations interna-
tionales, on peut également penser que 1’objectif visé était
I’autre version de I’islam que représente la Turquie, version
que ne revendiquent ni al-Qaida, ni les protagonistes de la
thése du choc des civilisations. La Turquie possede la vo-
lonté de dépasser ce conflit. Elle en manifeste également les
signes. Les actes terroristes ne signifient pas 1’échec de
I’islam modéré et de son articulation avec les valeurs de la
démocratie dans un Etat de droit laic. Bien au contraire. En
voulant détruire cet islam a visage humain, cet islam alter-
natif au sein d’une société ouverte, le terrorisme islamiste
n’a fait que révéler les caracteres fondamentaux d’une Tur-
quie qui se place comme un trait d’union entre deux civilisa-
tions. Si I’islamisme terroriste a voulu détruire les ponts qui
relient la Turquie a I’Occident, il a voulu aussi faire table
rase du passé. Ainsi, les attentats contre les deux synago-
gues d’Istanbul n’ont pas été seulement la condamnation
des accords de la Turquie avec Israél, ils ont également — et
surtout — sanctionné la présence d’une communauté juive,



218 Niliifer Gole

héritage de I’Empire ottoman multiconfessionnel. Quant
aux attentats contre la banque HSBC, ils n’¢taient pas seule-
ment dirigés contre les “intéréts britanniques”, ainsi qu’une
presse internationale 1’a maladroitement affirmé, mais con-
tre “I’intérét” tout court, 1’usure pratiquée par les banques,
et toute une génération de jeunes Turcs, formés aux secteurs
de la finance internationale. Derriére ces attentats, ¢’est tou-
te la rhétorique islamiste qui ceuvre au rappel des interdits
religieux dans le monde moderne. La scene sur laquelle in-
terviennent les islamistes est en effet une scéne mondiale,
méme si les répercussions de leurs actes sont locales, com-
me le sont leurs sources de recrutement et leurs réseaux. Les
terroristes d’Istanbul sont tous originaires d une méme ville
du Sud-Est de la Turquie, Bingol, issus de la méme famille,
et propriétaires d’un café internet.’ Ils agissent au nom de la
communauté islamique (umma) dont 1’idéal s’étend a
I’échelle mondiale et légitime pleinement [’usage des tech-
nologies de la modernité globale au service d’une solidarité
presque tribale. Face a eux, I’Occident peut-il continuer a se
murer dans une logique nationale? La décision américaine
d’une guerre contre I’Irak semble s’inscrire dans cette ligne
purement étatique et nationale.

Des lors, quelle place I’Union européenne est-elle capa-
ble de prendre pour dépasser ce clivage qui se joue a plu-
sieurs échelles? La réponse a cette question dépend pour
beaucoup de son rapport a I’altérité islamique. Les deux dé-
bats publics, I’un sur le foulard des jeunes musulmanes
issues de I’'immigration, I’autre sur la place de la Turquie en
Europe, se cristallisent sur le probléme de la présence de
I’islam au sein de 1’Union. Plus la Turquie se transforme et



Turquie: un “désir d’Europe” qui dérange 219

devient un candidat éligible pour le projet européen, plus le
débat glisse du “dossier turc” vers un questionnement pro-
pre a I’identité de I’Europe. En somme, la candidature de la
Turquie dérange car elle révele, sans le vouloir, les limites
de I’'universalisme européen, en questionnant le projet euro-
péen sur ses ambitions véritables et sur sa capacité en géné-
ral a faire face a I’altérité musulmane.

Notes

1.
2.

Le Monde, 8 Novembre 2002.

Déclaration du 22 novembre 2002, faite a Prague (AFP). Pour les
prises de position récentes, cf. Le Monde, 28 Avril 2004.

Samuel P. Huntington, Le choc des civilisations, traduit de 1’anglais
par Jean-Luc Fidel, Genevieve Joublain, Patrice Jorland ef al., Pa-
ris, Odile Jacob, 2000.

Selon le nom du fondateur de la République, Mustafa Kemal Ata-
tiirk.

Cf. Niyazi Berkes, The Development of Secularism in Turkey. Mon-
tréal, McGill Univ. Press, 1964.

Yalcin Akdodan, Muhafazakar Demokrasi (en turc), Ankara, Ak
Parti, 2003.

Niliifer Gole, “Instantanés terroristes a Istanbul et nouvelle scéno-
graphie de I’islamisme”, Cosmopolitiques, éditions de I’aube, n. 6,
2004, p.110-20.



