Subjectivisation de I’histoire,
logique hégémonique
et reconfiguration du politique

Pierre Jean Josué

J e voudrais remercier Lionel Trouillot qui m’a invité a
prendre part a ce colloque; j’en profite pour rappeler que
c’est du lieu de I’interrogation philosophique que s’origine
mon propos. Remarque tout a fait importante pour moi pour
au moins une raison théorique capitale: je n’entends pas par-
ler au nom d’un savoir déja constitué qu’il faudrait mainte-
nant présenter au grand public, mais plutot, mon propos n’a
de valeur (du moins je le souhaite) que celle d’une interro-
gation — peut-&tre aussi celle d’une mise en question — la-
quelle est adossée a la conviction qui m’engage a cette prise
de parole et qui fait de I’espace public un lieu de I’'usage ré-
flexif de la raison dans sa dimension critique. Dans cette
perspective, I’appel a réfléchir le devenir de notre temps (du
temps universel comme du temps haitien) a partir des poles
conceptuels portés par les themes “Hégémonie et Civili-
sation”, me parait étre d’une grande pertinence tant par la fé-
condité actuelle du débat sur les questions de civilisation —
débat engageant au plus haut point I’épineuse question du

271



272 Pierre Jean Josué

sens de I’histoire — que par la nécessité de penser notre situa-
tion dans le monde en tant que peuple soumis a I’hégémonie
écrasante de ce qu’il est convenu d’appeler I’hyperpuissan-
ce américaine.

Je voudrais alors circonscrire mon propos sous le theme
“subjectivisation de I’histoire, logique hégémonique et re-
configuration du politique”. Il m’a semblé en effet impératif
de délimiter mon champs d’intervention a partir (i) d’une
compréhension philosophique générale de I’évolution des
choses humaines, puis de montrer (i1) comment cette évolu-
tion générale pouvait étre détournée au profit d’un impéria-
lisme a visage démocratique, pour en derniere instance,
proposer (iii) une lecture, sinon une ré-lecture, des conditi-
ons de possibilité d’une reconquéte de nous méme dans le
contexte de la mondialisation.

i) La perspective générale de mon propos prend donc
son fondement dans le débat sur le sens de I’histoire. En réa-
lité, les débats sur le sens de I’histoire posent toujours com-
me préalable une question redoutable qui est celle de savoir
si oui ou non I’histoire a un sens. Question redoutable, car
quelle que soit la réponse apportée au probleme qu’elle
souléve, surgit un dilemme dans lequel la question persiste.
Ou bien I’histoire n’a pas de sens, alors il n’existe aucune
raison de vouloir comprendre ses mécanismes et ses ressorts
et du méme coup aucune possibilité d’expliquer le besoin
humain de maitriser les forces de la nature (de sa nature), si-
non comme illusion constitutive méme de 1’étre humain. Ou
bien I’histoire a un sens, mais alors qui détient la clé de ce



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 273

sens, y a-t-il une part de la volonté humaine dans cette direc-
tion de I’histoire et quelle peut étre cette part? Comment
I’histoire s’oriente-elle (auto-déploiement?) et dans quelle
direction?

Je ne prétends pas ici pouvoir discuter les tenants et
aboutissants de ces débats qui traversent toute la civilisation
occidentale et qui continueront d’alimenter les réflexions
dans le champs des sciences humaines et sociales. Je souhai-
te tout simplement, dans le sillage de ce débat, assumer une
position — tout en y apportant 1’éclairage conceptuel qui
rend cette position rationnellement soutenable dans la forme
de I’argumentation. Je voudrais de ce fait partir du postulat
que les grandes idées de notre époque, les idéaux qui fagon-
nent ce qu’il est convenu d’appeler la modernité et dont se
réclame la civilisation occidentale, tendent de plus en plus a
étre admis comme le paradigme de toute 1égitimité démo-
cratique. Nonobstant le fait qu’ils soient souvent détournés
vers d’autres fins, ou qu’ils aient servi de discours d’apparat
pour d’autres visées, les idéaux de liberté, d’égalité,
d’équité et des droits de I’homme... ne constituent pas moins
le pole de légitimation de toute reconnaissance démocrati-
que. Tout compte fait, la référence a ces valeurs n’a jamais
¢té aussi ancrée dans I’histoire et par ce méme geste,
I’individu humain apparait comme le centre de toute cette
dynamique historique.

Cette centralité¢ des valeurs sur I’homme ou cet huma-
nisme des valeurs, tend de part en part a se poser comme le
principe du devenir de I’humain dans son ensemble. Dans ce



274 Pierre Jean Josué

sens précis, il n’est peut-étre pas exagéré de penser que
I’histoire a, en quelque sorte, trouvé les principes régula-
teurs de son devenir. Cela dit, il y a un point important qu’il
faudrait souligner en vue d’éviter tout quiproquo et un certa-
in nombre de malentendus a ce sujet. Le mot histoire peut
étre entendu dans deux sens qu’il convient de distinguer,
deux sens que la langue allemande rend bien mais que le
frangais tend a confondre. Dans un premier sens, 1’histoire
(die Historie, en allemand), est le discours-récit, un compte
rendu constitutif des événements. L’histoire entendue dans
ce sens a pour objet la reconstitution des faits et met a
I’ceuvre le travail de I’historien, qui, ‘par la composition de
son récit, arrache I’événement a 1I’abolition dans le passé et
dans les incertitudes de la mémoire.’' Dans un second sens,
I’histoire (die Geschichte, en allemand) entend étre particu-
lierement attentive a une signification d’ensemble, un sens
qui serait le sens du déroulement de I’histoire humaine dans
sa totalité, a travers la compréhension des lois générales de
son développement.

Sans vouloir reprendre a mon compte ’idée que
I’histoire aurait un sens général dont il suffirait de dégager
les lois (hégéliennes ou marxistes!) pour en saisir la nature,
et tout en récusant la perspective providentialiste d une his-
toire répondant a des lois immuables déterminant par avan-
ce I’orientation des choses humaines, force est de constater
que le recours aux idéaux d’égalité, de liberté, d’équité...
exerce une force d’attraction telle qu’ils apparaissent pour
nous aujourd’hui comme 1’horizon indépassable de I’histoi-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 275

re de la civilisation dans laquelle nous souhaitons vivre.
Mieux encore: tout exercice de critique contre les dérives de
la démocratie elle-méme, contre ses promesses non tenues,
comme tout travail de déconstruction des régimes autoritai-
res, ne s’autorisent-ils pas, pour étre acceptables, de la 1égi-
timité des valeurs démocratiques elles-mémes? Cela revient
a dire qu’on est vraisemblablement a un nouvel age de notre
rapport a I’histoire ou les idéaux auxquels on croit tendent a
devenir I’horizon éthique et conceptuel indépassable de no-
tre conscience historique.

Tel est donc I’enjeu de I’histoire moderne mobilisant
nos espoirs dans la forme d’une conscience universelle:
I’avénement de la subjectivité (entendons: sujet libre et au-
tonome dans son agir) comme condition de légitimité de
toute orientation attribuée a I’histoire. La subjectivisation
de I’histoire, ¢’est I’histoire pensée par “référence a ce prin-
cipe d’autonomie”. L’enjeu est d’une énorme importance
dans la mesure ou elle permet de répondre, sur le plan con-
ceptuel, a un probléme que la philosophie de I’histoire a
longtemps laissé en suspens. Si désormais I’histoire peut vé-
ritablement prétendre répondre a une “idéalité transcendan-
tale”, c’est a dire si I’histoire peut étre orientée a partir de
valeurs cardinales, c’est en tant que ces valeurs ou en tant
que cette idéalité¢ sent en méme temps idéalité immanente.
Autrement dit, la transcendance des valeurs est en méme
temps une transcendance immanente en tant que les valeurs
constituent la nature intime du sujet moderne. Dit autrement
encore: la subjectivisation de I’histoire, ¢’est I’histoire cer-



276 Pierre Jean Josué

tes déterminée, mais déterminée non dans la forme de la
“sujétion a un dehors” ou par le truchement d’une providen-
ce (du latin providere, voir en avant) mais une histoire qui se
fait de I’intérieur par les sujets de droit.

L’histoire peut donc prétendre avoir de manicre 1égiti-
me les lois® de son propre devenir, et 1’on peut donc dire que
I’histoire s’autonomise au sens ou elle est désormais suscep-
tible de se déterminer dans les formes de la légitimité démo-
cratique. L’histoire devient subjectivité dans la mesure ou
son mouvement coincide avec le mouvement de 1’auto-
nomie de la volonté démocratique du sujet de droit. Toute-
fois, si la reconnaissance des valeurs de 1’Etat de droit, de la
démocratie et des droits humains comme valeurs cardinales
et aspiration du monde moderne nous autorise, comme on
vient de le voir, le concept de subjectivisation de I’histoire,
il convient de ne pas perdre de vue le redoutable effet per-
vers qui pourrait en résulter sous la forme d’un impérialisme
des droits de I’homme. Toute logique hégémonique au nom
de I'universalité¢ des droits humains, ne fait-elle pas le lit
d’un nouveau risque de despotisme (de délégitimation dé-
mocratique et du méme coup de réintroduction d’une vision
déterministe de I’histoire en tant que celle-ci serait extérieu-
re a la volonté des sujets de droit), précisément analogue au
risque de despotisme des sociétés démocratiques dont nous
parle Tocqueville? Il nous faudrait par conséquent indiquer
comment, sur fond de la Iégitimité de la subjectivisation de
I’histoire, un nouveau niveau pourrait venir se greffer —et en
vient justement a se greffer — tout en étant susceptible de



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 277

mettre & mal, par un mouvement qui perfidement se réclame
de la 1égitimité démocratique, les acquis de la modernité dé-
mocratique.

ii) Comme par une espece de retournement de 1’idéal de
liberté, ou comme par perversion, la référence aux valeurs
des droits humains et de la démocratie se trouve globale-
ment mise au service de la domination souveraine de
I’impérialisme du capital. Une logique hégémonique se dé-
ploie donc dans la forme d’un impérialisme a visage démo-
cratique. Cette logique se caractérise par la confiscation de
I’autonomisation de la conscience démocratique dans la for-
me d’une liberté¢ entendue comme autodétermination du
marché. Le marché se veut alternative a la politique en rem-
plagant le mode de Iégitimation des décisions des pouvoirs
constitués par un mode de régulation prétendument sponta-
née des échanges et des activités dans la sphere de la société.

De ce fait, on assiste aujourd’hui a une transformation
de I’idéal de la démocratie en idéocratie de la suprématie du
marché. L’intérét du capital capte la force légitimante de
I’idéal des droits de I’homme pour en faire son bras idéolo-
gique. C’est précisément en cela que la logique hégé-
monique est une logique de perversion des valeurs
démocratiques, car la structure de la société de marché, du
moins depuis I’'impérialisme “étasunisien”, cherche a se
conjuguer avec — ou mieux, a subjuguer — le discours des
droits humains. Cette logique tend a faire apparaitre les dro-
its de I’homme, par tous les subterfuges et artifices, comme
consubstantiel a la structure de domination par le marché.



278 Pierre Jean Josué

Ainsi, comme le souligne le sociologue allemand Ulrich
Bech “la soif de justice et de droit de I’homme, se transfor-
me en un glaive que I’on brandit pour envahir les pays étran-
gers”. Les droits de I’homme servent désormais de médium,
mais ils sont réduits a étre un intermédiaire muet, aveugle et
sourd devant les revendications de justice sociale. En réali-
té, en tant que I’impérialisme capitaliste réclame 1’éthique
des droits de I’homme comme la force morale de leur volon-
té de domination, le recours aux droits humains apparait da-
vantage comme une entrave a la culture démocratique plus
qu’a sa promotion.

C’est 1a désormais le véritable défi a relever par la dé-
mocratie: la reconquéte de ses droits. L’on sait qu’il n’y a
pas de démocratie sans valeurs démocratiques. Or ce que
1’on constate aujourd’hui, ¢’est une désarticulation des dro-
its humains a la cause démocratique des sujets de droits — les
individus comme les peuples — pour les subsumer a la cause
du capital. Comme I’argent, les droits de I’homme ne sont
utilisés (je voudrais y insister) que comme un médium
(idéologique) d’une société-monde et de ce fait n’ont
qu’une valeur d’usage en tant qu’ils sont utilisés pour légiti-
mer la libert¢ entendue essentiellement comme liberté
d’échange dans un contexte de société-marché. Les droits
apparaissent nécessaires seulement comme moteur idéolo-
gique de la logique hégémonique du capital, logique selon
laquelle les droits ne sont que des normes éthico-juridiques
qui doivent étre soumises aux prétendus impératifs du mar-
ché.



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 279

Aussi, par ce méme mouvement qui consiste a désarti-
culer les droits de la démocratie véritable, I’hégémonie ca-
pitaliste ouvre la voie a une systémocratie ou a un
technocratisme mondial qui s’en prend virulemment a toute
idée de justice sociale. Dans ce sens, les écrits d’un Hayek
se sont fait a juste titre la bible du néolibéralisme conqué-
rant. Selon Hayek, 1’idéal de “justice sociale” qui trouverait
sa source d’inspiration dans “I’illusion constructiviste” de la
tradition politique moderne, serait “totalement illusoire”. La
société concue sur le modele d’un grand marché serait, se-
lon la perspective de Hayek, autosuffisante en tant qu’elle
instituerait de fagon interne sa propre autorégulation et du
méme coup son autolégitimation. Dans cette logique, une
politique de correction des inégalités sociales sur le marché
par une quelconque volonté politique, serait d’autant plus il-
légitime que paradoxalement “I’inégalité des conditions fait
partie du processus accroissant d’égalité des chances”. Une
telle position s’expliquerait, selon Hayek, par le fait que les
marchés, dans des conditions idéales, satisferaient d’eux-
mémes certains principes de justice distributive.

Il n’est pas difficile de voir jusqu’a quel point une telle
position mise sur I’éviction de la politique par le marché. La
logique hégémonique se congoit alors comme une poursuite
(sinon comme substitution pure et simple) de la politique
par le moyen de I’économie. Le pouvoir de séduction de cet-
te idéologie néolibérale tient essentiellement dans la tentati-
ve de supplanter la politique sur son propre terrain en
réalisant par d’autres moyens la promesse d une justice glo-



280 Pierre Jean Josué

bale. Ainsi, parce que le marché aurait la vertu de pouvoir
réaliser I’harmonie naturelle des intéréts, toute intervention
politique porterait préjudice a son fonctionnement harmo-
nieux autorégulé.

Du reste, Il n’est pas difficile non plus de voir ce que
cette position a d’incertain. D une part, ce qu’on appelle des
normes inhérentes aux mécanismes du marché et qui institue-
raient un ordre d’autorégulation de celui-ci, est historique-
ment un leurre. L’historien Karl Polanyi s’est attelé a montrer
dans son fameux livre La grande transformation que “le
commerce international, largement émancipé de toute régle-
mentation politique, n’est nullement issu du développement
spontané du marché lui-méme”. Polanyi a montré ainsi que
“le systeme de libre échange a bien plutdt été institué par des
moyens politiques”. L on sait aussi comment ce qu’on va ap-
peler la “révolution conservatrice” s’est mise en place, avec
Margaret Thatcher et les “Chicago boys”, a la faveur de déci-
sions politiques en Grande Bretagne et aux Etats-unis a partir
desquelles une nouvelle logique économique est instaurée.
D’autre part, il n’existe a ce jour aucune démonstration de la
véracité de 1’idée selon laquelle I’infrastructure économique
du capitalisme, caractérisée par le libre jeu de la production,
des échanges et du capital est, dans des conditions idéales, a
méme de répondre au besoin de justice distributive de la so-
ciété. Comme le souligne Habermas,

la charge de la preuve incombe (et y pése lourdement jusqu’a date)
au néolibéralisme en tant que théorie normative lorsqu’il prétend
que des marchés dynamiques garantissent non seulement un rap-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 281

port optimal entre investissement et rendement, mais encore une
distribution socialement juste. Toutefois, dans la mesure ou nous
sommes encore tres loin des conditions idéales réquises, et dans la
mesure ou le mode capitaliste de production, a ce jour du moins,
provoque du point de vue de la justice distributive des inégalités
apparemment insurmontables, alors nous devons recourir a des po-
litiques compensatrices.

De ce qui précede, on peut déja essayer de tirer une pre-
miere conclusion: ni la logique de la concurrence, ni la cour-
se au profit ni un quelconque mécanisme d’autorégulation
du marché ne permettent d’institutionnaliser des principes
de justice. Toute la question est dés lors de savoir comment
concevoir des principes d’équité dans un monde ou les so-
ciétés sont dans une interdépendance de plus en plus ac-
crue? La forme méme dans laquelle le probléme se pose,
indique clairement que les solutions jadis apportées dans le
cadre national aux problémes de justice sociale se font de
plus en plus aléatoires. Cela s’explique par le fait que la
dynamique de 1’éviction de la politique par le marché, crée
la plus grande crise structurelle que I’Etat-nation n’ait jama-
is connue.’ Cette crise multidimentionnelle se décline es-
sentiellement en crise de la souveraineté, une certaine
révocation du principe de territorialité, et une incapacité des
institutions démocratiques stato-nationales a étre a la hau-
teur de leur mission qui consiste essentiellement a assurer la
cohésion du tissu social. A ces égards Habermas a pu écrire:

(...) I’éviction de la politique par le marché se traduit donc par le
fait que I’Etat national perd progressivement sa capacité a recou-



282 Pierre Jean Josué

vrer des impots, a stimuler la croissance et a assurer par la les bases
essentielles de sa 1égitimité (...). De plus, la capacité d’intégration
nationale diminue, et la base relativement homogéne de la solidari-
té citoyenne est branlée.

iii) C’est dans ce contexte général mondial que la pers-
pective d’une reconfiguration du politique prend tout son
sens. En effet, dans le contexte d’une économie qui tend de
plus en plus a ignorer les frontieres, fragilisant ainsi consi-
dérablement les reperes de 1égitimité de 1’Etat-nation, on
ne peut plus espérer de celui-ci qu’il puisse objectivement
jouer jouer le role de gardien de la démocratie. Car au fur et
amesure que, a travers ses impératifs, I’économie mondiali-
sée se déterminent dans la recherche du profit, I’horizon de
solidarité, qui était en quelque sorte la base morale de
I’intégration dans 1’économie nationale, tend de bout en
bout a s’estomper. Ne pouvant plus désormais étre tout a fait
considéré comme ’unité de base de 1’activité économique,
I’Etat-nation se voit privé des marges de manceuvres qu’il
lui faut pour mettre en place une politique sociale répondant
aux criteres de 1’équité et faire preuve d’efficacité quant a la
satisfaction des demandes et besoins sociaux. C’est dere-
chefal’échelle post-nationale que se laisse mieux concevoir
la pertinence d’un projet de type nouveau avec une nouvelle
cohérence des pratiques et des orientations. Cela revient a
dire que la démocratie ne peut plus étre pensée essentielle-
ment comme démocratie nationale, elle est une idée-force se
déterminant et agissant au niveau méta-national. D’ou, pour
que la route de la compétitivité fondée sur I’hyperindividua-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 283

lisme, la concurrence et le profit, n’ouvre pas littéralement
la voie de la déroute de la démocratie participative et ci-
toyenne, il faut instituer un cadre politique post-national
capable de réguler I’économie mondiale déchainée. Et, sub-
séquemment, un systéme de coopération sociale méta-na-
tionale capable d’endiguer le déficit démocratique tout en
étant susceptible de créer la cohésion de cette forme
d’identité collective qu’est la société politique post-na-
tionale.

En fait, dans les sociétés dites sociétés démocratiques
modernes, les rapports entre identités culturelles, identité
nationale et citoyenneté se redéfinissent continuellement.
La structure de I’identité collective qui jadis avait pour réfé-
rence la base ethno-culturelle de la nation n’est plus qu’un
résidu de la conscience historique nationale fermentée au
19° siécle. Prenant la pleine mesure de ces transformations
sociales dans le monde moderne, Alain Touraine écrit:

Chacun de nous appartient a la fois au monde instrumentalisé des
¢échanges économiques et & un ou plusieurs groupes d’appar-
tenance culturelle... Il n’est plus possible de demander seulement la
libération des cultures minoritaires; il faut se demander a quelles
conditions minorités et majorités peuvent s’intégrer les unes avec
”autre, ce qui suppose la définition de dimensions et de frontieres
communes... C’est dans cette situation qu’il s’agit de découvrir par
quelle médiation, par quel passage, peuvent communiquer
I’univers de 1’objectivation et de la marchandise et I’univers des
subjectivités personnelles et collectives; ce n’est pas la séparation
des cultures ou I’isolement des subcultures qui constitue une socié-
té multiculturelle; ¢’est leur communication, donc la reconnaissan-



284 Pierre Jean Josué

ce par chacun d’un langage commun qui leur permet de se
comprendre tout en reconnaissant leurs différences, d’appartenir

au méme ensemble social tout en affimant leur spécificité culturel-
4

le.

Donc le maitre-probléme, celui que la modernité politi-
que se doit désormais de résoudre consiste en ceci: com-
ment concilier, au dela du cadre national, les exigences de
solidarité, nécessaires a toute démocratie participative et ci-
toyenne, avec ’efficacité économique comme axe de toute
¢conomie de marché et comment, au dela de toute logique
de repli nationaliste identitaire, concevoir une intégration
multiculturelle qui soit capable de prendre en charge le res-
pect de la pluralité des cultures et ’universalité portée par
des droits fondamentaux?

Sur la base de ce probléme crucial, je voudrais en der-
niere analyse, engager la réflexion que je porte devant vous
en ce moment, dans une direction inédite. Direction inédite,
réflexion insolite, ¢’est pourtant le cas d’Haiti que je souhai-
te envisager au regard de tout cet ensemble de transforma-
tions qui appellent, en derniére instance, la reconfiguration
du politique.

Evoquer le cas d’Haiti par rapport a la question que
nous analysons présentement c’est, au-dela de la question
du drame politique bi-séculaire que connait ce pays depuis
sa naissance, se référer a un cas particulier de tragédie hu-
maine dans le contexte de la démocratie post-nationale. En
effet, s’il faut se livrer a quelques considérations sur notre
histoire de peuple, nous pouvons dire que d’une fagcon géné-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 285

rale, nous avons a chaque occasion manqué notre ren-
dez-vous avec [I’histoire. Depuis 1’indépendance, nous
n’avons peut-étre jamais su apporter adéquatement la ré-
ponse convenable a la question historique que faire? Au de-
meurant, on ne peut pas ne pas souligner que nous sommes
(toutes les nations confondues dans le monde moderne) le
premier peuple a avoir accompli (et pas seulement procla-
mé) I’exigence la plus fondamentale des droits de I’homme:
le droit a la liberté et a 1’égalité pour tous, sans exception de
“race”. Alors que les droits de ’homme furent proclamés
par les grandes puissances, nous, nous les avions concrétisés
et étendus a tous pour la premicre fois dans I’histoire de
I’humanité. Ce fut dans le contexte historique d’alors, notre
réponse éternelle au probléme “que faire?”

Par ailleurs, notre vie de peuple n’a pas été a la hauteur
de cet acquis historique sans précédent dans I’histoire de la
modernité. Durant deux si¢cles nous sommes tenus en échec
devant la prouesse historique méme qui devait, de par son
éclat et sa teneur, apporter le coup de butoir a I’anti-
humanisme esclavagiste et faire de nous une nation phare du
monde. Comment alors expliquer cet échec historique?
Sans nous appesantir sur la question, je voudrais attirer
I’attention sur le fait qu’en vérité, cet échec n’est pas moins
I’échec de la modernité elle-méme comme il est celui aussi
des haitiens. La ou nous avons échou¢ dans la construction
d’une nation démocratiquement libre et engagée sur la voie
du développement, 1’esprit moderne a en quelque sorte
¢choué dans le projet d’émancipation de I’humain. Et aussi



286 Pierre Jean Josué

paradoxale que cela puisse paraitre a premicre vue, une telle
compréhension du rapport de notre destin a celui de la mo-
dernité elle-méme, est la seule susceptible de faire advenir
une réponse raisonnable a [’ultime question “que faire?”.

Nous souhaitons donc engager la compréhension d’une
reconquéte historique et politique de soi du peuple haitien a
travers la considération de I’humanisme moderne, dans ce
que cet humanisme porte comme projet d’émancipation de
I’humain tout en situant historiquement ’acteur haitien au
regard du fait qu’il a su brandir 1’étendard des valeurs cons-
titutives de la dignité humaine. Cela veut dire que, en tant
que page fulgurante de I’histoire de ’humanité, on ne sau-
rait ne pas reconnaitre le role pathétique que la volonté
d’agir de ’homme-collectif haitien a su représenter dans les
annales des droits de ’homme. Dans ce sens, la figure histo-
rique de la nation haitienne est, qu’on le veuille ou non, em-
blématique pour la modernité politique, car I’émancipation
sociale de I’homme haitien aurait eu a signifier la victoire
intégrale contre toutes les formes de préjugés notamment les
préjugés raciaux qui édictaient leurs lois a la politique du
systéeme esclavagiste et contre lesquels préjugés 1’huma-
nisme moderne ne cesse de s’indigner.

Si notre considération est juste, et, dans la mesure ou la
modernité politique se réclame encore des idéaux d’égalité,
nous pouvons encore espérer et défendre une reconquéte de
nous-mémes pour qu’enfin nous ayons une existence a la di-
mension de ’ambition émancipatrice des droits de I’hom-
me. Une politique de refondation sociale est nécessaire, et il



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 287

me semble que cette politique n’est possible que si elle se
conjugue avec la nouvelle donne de la reconfiguration de la
constellation politique et économique mondiale. Une vérita-
ble question s’impose des lors: quel est le chemin pour par-
venir a ce résultat?

Cette question qui spécifie la problématique découlant
du probléme “que faire” est fondamentale pour au moins une
raison majeure: Elle permet de considérer le cas d’Haiti en
perspective avec le contexte de la mondialisation en envisa-
geant une issue globale dans le cadre du devenir-monde de la
politique et de I’économie. Ainsi, la question de savoir quel
est le chemin qui aboutirait, au moins en partie, a la résolution
de nos problémes politiques et économiques pourra étre ex-
plicitée. Je voudrais a cet €égard défendre ici une position qui,
a ma connaissance, n’a jamais été envisagée jusque-la. En ef-
fet, il me semble que, dans la mesure ou aucune visée de dé-
veloppement national ne saurait ne pas compter avec la
nouvelle donne de la politique et de I’économie “mondiali-
sées”, le développement d’Haiti est dans une large mesure
conditionné par son intégration socio-économico-politique
dans la nouvelle configuration politique mondiale. Dans cette
perspective la question revient a se demander si et comment
la République d’Haiti (comme d’ailleurs n’importe quelle ré-
publique de I’arc antillais qui le souhaiterait) pourrait envisa-
ger son intégration dans la nouvelle constellation politique
que représente I’union européenne.

Une telle perspective d’intégration d’Haiti a I’union eu-
ropéenne me parait tenable sous deux conditions: d’une



288 Pierre Jean Josué

part, cette perspective ne sera pleinement intelligible que si
nous considérons 1I’Europe non plus simplement comme
continent, mais comme ce qu’elle est vouée a étre désor-
mais: un concept politique. L’Europe comme concept poli-
tique, tel est le sens qui s’inscrit dans la dynamique de la
construction européenne en égard a sa visée cosmopoliti-
que. D’autre part, dans la mesure ou la “France caribéenne”
— la Guadeloupe et la Martinique), avec qui Haiti partage
deux choses fondamentales a savoir une aire géographique
commune (la Caraibe) et une histoire incrustée dans la lutte
contre le passé colonial — dans la mesure ou elle est intégrée
a I'union européenne — il n’y a a proprement parler pas
d’objection de principes a ce qu’ un autre peuple de la Carai-
bes intégre ['union européenne. Dans ces conditions, et sous
réserve de tout inventaire critique qui en délimite la portée
démocratique, les limites de 1’Europe politique ne sont pas
en Europe continentale (d’ailleurs il n’y a rien d’absurde
qu’on envisage 1’ouverture de I’Europe a la Turquie et a des
pays d’Afrique du nord comme le Maroc etc.). Ainsi, dans
ce contexte de re-formulation de politique économique et
sociale a 1’échelle post-nationale — et pour autant que nous
soyons encore loin d’une intégration régionale a I’échelle de
la Caraibe — seule une intégration politique supranationale
de type “union européenne” pourrait aider Haiti a promou-
voir cette attente de développement politique et social que
nous avons cherché dans les voies de construction démocra-
tique nationale. Haiti est, apres tout, une société dont le droit
politique, comme la France, est régi par la dimension d’an-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 289

ticipation normative et démocratique qui caractérise les
grandes sociétés modernes. Il nous faut néanmoins les moy-
ens d’une politique capable de se hisser a la hauteur de I’idéal
de démocratie qui préside a notre destin. Dans ce sens et en-
core, je ne vois aucune objection de principes a envisager,
dans le cadre d’une intégration politique cosmo-démocrati-
que, I’intégration d’Haiti a ’'union européenne.

Au-dela du régionalisme de proximité spatiale, I’inté-
gration politique méta-nationale ne se légitime qu’a travers
ses assises démocratiques. Dés lors, ¢’est un nouveau con-
cept de démocratie, comme €galisation des conditions par
dela les arénes nationales, qui se congoit et qu’il faut pro-
mouvoir. Ceci dit, il faut pas s’attendre a ce que la démocra-
tie concoure a la “fin de I’histoire” (Fukuyama). La
démocratie n’a d’autre fin qu’elle-méme et elle est par défi-
nition un horizon, c¢’est a dire un idéal dont on ne pourra que
s’approcher de part en part. Dans ce sens I’histoire est né-
cessaire a la démocratie et davantage que la fin de I’histoire,
la démocratie doit étre envisagée comme le moteur de
I’histoire. Ainsi compris, la naissance méme du peuple hai-
tien représente un maillon fort dans 1’histoire de la démocra-
tie moderne et des droits de ’homme. Cette place trop
souvent occultée doit lui étre restituée a son plein droit: on
ne peut plus continuer a écrire I’histoire des droits de
I’homme sans la reconnaissance de la lutte d’avant-garde
haitienne contre le systéme esclavagiste. Ne peut-on pas, en
derniére instance, et au nom de cette reconnaissance, récla-
mer notre droit a la participation a une démocratie suprana-



290 Pierre Jean Josué

tionale? En effet, tot ou tard, on aboutira a la volonté de
construction d’un Etat démocratique mondial, car déja la
souveraineté nationale n’est plus un absolu. Cette dynami-
que ne pourra peut-étre jamais dépasser le stade de projet,
mais elle donnera naissance a 1’échelle mondiale aux plus
grands “consensus par recoupement” (Rawls) tout en faisant
reculer le sombre horizon d’un “choc des civilisations”
(Huntington).

La carte de souveraineté du monde étant en train d’étre
redessinée, nous avons désormais une chance historique de
déterminer si nous souhaitons continuer a exister avec une
souveraineté mutilée, estropiée par le poids écrasant des
Etats-unis, ou si nous nous devons d’intégrer la formation
d’une souveraineté méta-nationale comme elle est entrain
de se mettre en place a travers le concept politique de
I’Europe. La possibilité de cette intégration politique me pa-
rait d’autant plus attrayante qu’elle devrait nous permettre
d’avoir enfin une reconnaissance sur la scene démocratique
mondiale, de nous donner les moyens d’une politique de dé-
veloppement économique et social, et in fine de promouvoir
pleinement a la formation d’une volonté politique démocra-
tique post-nationale. Les grandes nations démocratiques se
seraient-elles enfin aussi acquittées de leur dette historique
envers nous? Nous aurions en ultime instance récupéré no-
tre véritable place dans le théatre politique mondial en tant
que premier peuple anti-esclavagiste mondial (Je rappelle
que I’esclavage est désormais reconnu comme crime contre



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 291

I’humanité). Parce que nous avons été, dans le monde mo-
derne, un grand laboratoire de luttes historiques pour 1’idéal
de I’émancipation humaine, la modernité politique se doit
au moins de nous restituer la reconnaissance de cela et le
droit de concourir a la construction de la démocratie cosmo-
politique.

Je voudrais terminer ma réflexion en reprenant ici a
mon compte une idée du sociologue frangais Edgar Morin
qui est cette idée de ‘bonne utopie’. La bonne utopie est,
selon E. Morin, cette utopie réaliste qui réside dans “I’as-
piration a une société meilleure dans laquelle les relations
entre les étres humains seraient moins affreuses, moins ig-
nobles, moins fondées sur les rapports de force, de domina-
tion et d’exploitation”. Dans le sillage de cette utopie
réaliste, ce que nous appelons de nos veeux, ¢’est un bannis-
sement non-raciste des frontieres, une levée des rideaux de
fer économique et social, une intégration non dans la forme
d’une fraternocratie blanche et entre riches, mais une
véritable intégration multiculturelle (au sens que Will
Kymlicka donne a ce concept). Dans la mesure ou la dyna-
mique de la mondialisation nous invite a repenser les repe-
res de solidarité collective, il est impératif que nous
réfléchissions aux conditions réelles qu’il faut promouvoir
et qui pourront rendre opératoire des tissus de solidarité a
I’échelle post-nationale. Tout comme “la force socialisatri-
ce du commerce international” était percue par Kant comme
I’un des facteurs permettant de fonder I’idée d’une possible



292 Pierre Jean Josué

paix durable entre les peuples, I’activité économique deve-
nue mondialisée, mise en perspective avec les exigences
d’équité, doit étre considérée, dans le contexte de la for-
mation d’une volonté cosmopolitique, comme le médium
essentiel de I’intégration meta-nationale. Dans cette optique
donc, les formes de 1’économie mondiale requiérent un tra-
vail réflexif et conceptuel qui ne saurait échapper a I’orbite
des préoccupations des utopistes au regard de la pertinence
d’une justice reconstructive a I’échelle post-nationale. Car
en dernicre instance c’est a la politique que revient la tache
d’inscrire dans le réel la meilleure décision pour la bonne
gestion de la cité, serait-ce une cité-monde.

Notes

1. Un tel historien est celui qui, a partir de ce qui est déja passé et dé-
passé dans la réalité, dispersé en souvenirs subjectifs et fortuits et
conservés seulement dans les réminiscences fugitives, compose un
tout et le dépose dans le temple de Mnémosyne pour lui conférer
une durée immortelle. Hegel, Legons sur la philosophie de
I’histoire, 1822-1828, p. 4.

2. L’histoire n’a pas alors les lois de son devenir comme des lois exté-
rieures a son mouvement (par exemple ruse de la raison chez He-
gel, plan caché de la nature chez Kant, théodicée leibnizienne
<Theos, Dieu et Dike, justice> etc.), mais elle a plutdt I’autonomie
de son devenir, ou mieux elle est méme (idéalement s’entend) cette
autonomie (subjectivisation de I’histoire), a travers la place centra-
le qu’elle entend accorder a 1I’autonomie individuelle dont elle est
précisément I’histoire.

3. “Jadis, ’Etat-nation était la réponse convaincante a un défi histori-
que: trouver un équivalent fonctionnel aux formes d’intégration so-



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 293

ciale, en voie de dissolution, des débuts de la modernité. Nous
sommes aujourd’hui confrontés a un défi analogue. La mondialisa-
tion des échanges et de la communication, de la production écono-
mique et de son financement, du transfert et de la technologie des
armes, et surtout celle des risques écologiques et militaires nous
placent devant des problémes qui ne peuvent trouver de solution, ni
dans le cadre de I’Etat-nation, ni par voie, jusqu’ici courante, des
accords entre souverains... La souveraineté des Etats-nations con-
tinuera a se vider de sa substance et appellera la construction et le
développement de capacités d’action politique a un niveau supra-
national” (Jiirgen Habermas).

“Le probléme du multiculturalisme ne se pose aujourd’hui réelle-
ment que parce que le modele républicain, “politique”, (modéle
ax¢ sur I’intégration a 1’Etat-nation républicain par la désintégra-
tion a I’encrage culturel en marge a la culture dominante nationale)
est en déclin ou en décomposition, depuis que 1’universalisme
substantif de la loi et du droit a été remplacé par le rationnalisme
instrumental de I’économie... Ce qui a donné a la vie économique
une importance croissante et qui a vite débord¢ la souveraineté des
Etats nationaux” (Alain Touraine, Vrais et faux problémes, in, Une
societé fragmentée (le multiculturalisme en débat), Paris, Editions
la découverte, p. 291-319.

Bibliographie

FERRY, Jean Marc (2000). La question de I’Etat européen. Paris, Galli-

mard.

FERRY, Luc et RENAUT, Alain (1996). “Des droits de ’homme a I’idée

républicaine”, in Philosophie Politique 3. Paris, Quadrige/PUF.

HABERMAS lJiirgen (1996), L intégration républicaine, trad. fr. par R.

Rochlitz, Paris, Fayard, 1998.
(1998-1999). Apres I’Etat-nation. Trad. fr. par R. Rochlitz.

Paris, Fayard, 2000.
HABERMAS, Jiirgen (Rawls, John). Débat sur la justice politique. Trad.

fr. R. Rochlitz. Paris, Ed du Cerf, 1997.



294 Pierre Jean Josué

HARDT, Michael; Négri, Antonio (2000). Empire. Harvard University
Press.
HEGEL, G. W. F. (1982). Principes de la philosophie du droit (Droit na-
turel et science de I’Etat en abrégé). Trad. fr. Robert Dérathé. Paris,
J. Vrin.
HELD, David (1995). Democracy and the Global Order: From the Mo-
dern State to Cosmopolitan Governance. Cambridge, Polity Press.
HUNTINGTON, S. P. (1996). The Clash of Civilizations and the Rema-
king of World Order. Trad. Fr. par Jean Luc Fidel: Le choc des civili-
sations. Paris, Ed. Odile Jacob, 1997.
KYMLICKA, Will (1989). Liberalism, Community and Culture. Oxford,
Clarendon Press
(1995a). Multiculturalism Citizenship: A Liberal Theory of
Minority Rights. Oxford, Oxford University Press.
KYMLICKA, Will et MESURE, Sylvie (sous la direction de) (2000). “Les
identités culturelles”, in Comprendre nE 1. Paris, PUF.
MESURE, Sylvie et RENAULT, Alain (1996). La guerre des dieux: Essai
sur la querelle des valeurs. Paris, Grasset.
(1999). Alter ego. Les paradoxes de l’identité démocratique.
Paris, Aubier.
OHMAE, Kenichi (1996). De [’Etat-nation aux Etats-régions. Paris, Du-
nod.
RAWLS, John (1993). Libéralisme politique. Trad. fr. Catherine Audard.
Paris, PUF, 1996.
(1998). Le droit des gens. Trad. fr. Bertrand Guillarme. Pa-
ris, Esprit.
RAWLS, John (HABERMAS, Jiirgen) (1997). Débat sur la justice politi-
que. Trad. fr. R. Rochlitz. Paris, Ed du Cerf.
RENAUT, Alain (1997). “La nation entre identité et différence”. Philo-
sophie politique nE 8, 119-135.
(1999). Libéralisme politique et pluralisme culturel. Paris,
Editions Pleins Feux.



Subjectivisation de [’histoire, logique hégémonique et reconfiguration... 295

TAYLOR, Charles (1992a). Multiculturalisme: différence et déemocratie.
Trad. fr. par D.-A. Canal. Paris, Aubier, 1994.

(1997). Quiproquos et malentendus.: le débat communauta-
riens-libéraux in: Libéraux et communautariens. Textes réunis et
présentés par André Berten. Paris, PUF.

TOURAINE, Alain (1996). “Vrais et faux probleémes”, in Une société
fragmentée (le multiculturalisme en débat). Paris, Editions la décou-
verte, p. 291-319.



