Introduction

En interrogant la différence haitienne

Candido Mendes

La XII*™ Conférence de la Latinité montre, plus que ja-
mais, la signification de cette quéte du sens et des identités
culturelles de la modernité; la réponse de toute cette interlo-
cution de notre temps arrive a I’extréme créateur du parado-
xe — comme nous le rappelle Frangois L’Yvonnet. C’est ce
temps de modernité qui est voué a I’instance dialectique par
les devants pris par la Révolution haitienne, méme par rap-
port aux Lumiéres. Que penser de la premiére Constitution
de Toussaint Louverture ou de la force par laquelle
I’abolition de I’esclavage, de pair avec I’indépendance tour-
nant & un humanisme radical se profilerait en avance a (de
grand) propos des Droits de I’ Homme? Sybille Fisher peut
nous dire a quel point I’irruption haitienne s’impose au-
jourd’hui a toute une nouvelle souche d’historiens, afin
d’effectuer la révision méme de la pensée politique de
I’INluminisme. L’outrance libertaire des fondateurs dépasse

5



6 Candido Mendes

ce silence dans le monde contemporain, dont parle d’une fa-
con si ¢loquente Ralph Trouillot. Il s’agirait d’un vrai “disa-
vowal”, d’une dénégation voulue, presque en termes
psychanalytiques, tel I’intenable du nouveau — et surtout de
la contradiction qu’il impliquerait pour les statuts libertaires
de 1789, contredits par le rétablissement de 1’esclavage na-
poléonien et le colonialisme le plus féru. Cette administra-
tion du début de I’Empire allait se multiplier dans
I’interdiction “de toute nouvelle ou information portant sur
ce qui se passait dans les iles francaises des Caraibes”.
Susan Buck-Morss montrerait également comment les
rapports de I’insupportabilité de I’esclavage, aboli, de droit,
dans la modernité par Haiti, mena a ces instances exemplai-
res des temps-axes, ou des tournants de page dans la percée
de la conscience contemporaine. Dans La Phénoménologie
de I’Esprit, c’est la lecture du fait haitien que mena définiti-
vement Hegel a se rendre compte de la relation seigneur/es-
clave, amorcant toute la dialectique de la domination. La
thématique de cette conférence se tourne nécessairement
vers les grands pans de la notion méme de civilisation occi-
dentale contemporaine — comme le fait Pierre Jean Josué en
s’interrogeant au sujet de cette conquéte d’un “nous” tel que
celui d’Haiti, dans le contexte global, “devant I’impéria-
lisme au visage démocratique”. Mais c’est sans doute le
questionnement de ce déploiement de la Latinit¢é comme
¢lément de différence dans le monde hégémonique qui peut
conduire a un véritable retournement de cette appartenance
culturelle. Faut-il, au profit de cette authenticité haitienne,



En interrogant la différence haitienne 7

faire attention a la délatinisation de la Latinité, comme se le
demande Lionel Trouillot, la dépasser par une identité élar-
gie? Est-ce que ce référentiel basique et prospectif se tour-
nerait vers la créolité, ainsi que le soutient Jean Casimir en
nous montrant que Haiti n’est “ni la brebis galeuse de
I’Occident, ni la fille déchue de I’ Afrique™? Leslie Manigat,
encore dans une autre instance dialectique, insiste sur les
temps forts de la Latinité en Haiti, I’importance de son role
de bouclier contre I’américanisation. L’ancien Président
pourrait nous rappeler les temps forts de cette Latinité, dans
la longue étendue braudelienne, au compas pédagogique de
ce virage du traditionnel de la société haitienne comme gage
de sa percée créative, son “hiatus intersystémique” entre le
syncrétisme et le métissage.

L’interrogation introduite en Haiti par cette conférence
reprend, de long en large, celle de son écart africain, avec
Frangois d’Adesky; le questionnement sur la force de son
imaginaire, avancé par Dan Haulica, quant a 1’extraordi-
naire peinture populaire du pays; les caractéristiques, com-
me le fait Mignolo, de I’exception haitienne et de sa friche
ouverte aux survies des relations coloniales et a I’émergence
des cultures subalternes.

On se demanderait si authenticité inaugurale de cette
culture I’a mise en éveil contre les “discours de la raison” du
XXI™ siécle. Elle tendrait a une alerte épistémique de nos
jours, afin de refuser, encore, les universels démocratiques
proposés par la “civilisation de la peur”? Et jusqu’ou cette
force identitaire, pré-nationale, peut-elle trouver écho dans



8 Candido Mendes

la récupération de cet “en-soi” primordial, surgi d’une mar-
ginalité sous-continentale telle que celle effectivement pro-
mise par 1’originalité de 1’acceés de Lula au pouvoir au
Brésil?

La richesse des contributions présentées au cours de ce
colloque ne fait que souligner la pertinence de la demande
de la Latinité comme quéte essentielle du maintien des plu-
ralismes, face a un univers trop envahi par les fondamenta-
lismes et I’exclusion de 1’altérité, parallélement a une
¢limination effective d’une “culture de la paix”. Nous de-
vrons certainement a I’ampleur de la réflexion soulevée par
les participants porter une discussion comme celle de “Hé-
gémonie et Civilisation” a la recherche du sens de
’Histoire, devant un univers prét a la réduire a un simulacre.
La premiere conférence entre des pays latino-américains et
des pays arabes s’est déroulée a Brasilia en mai dernier, et
put témoigner de cette instance. Elle exigea, en préalable a
tout soutien de 'universel de la démocratie, celui du droit
des peuples a leur différence.



