
Latinités





TEXTES DE RÉFÉRENCE

Latinités

Edgar Morin

Lisbonne, 2003

Académie
de la Latinité



© Edgar Morin

Publié par

Educam — Editora Universitária Candido Mendes

Rua 1º de Março, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordination Editoriale

Hamilton Magalhães Neto

Révision

Annie Davée

Couverture

Paulo Verardo

Composition

Textos & Formas Ltda.

(21) 2516-7997

Académie de la latinité — Siège Amérique latine

Secrétariat général

Rua da Assembléia, 10, 42� andar, Centro, Rio de Janeiro

Tél.: 55.21.531-2310; Fax: 55.21.533-4782

Page WEB: www.alati.org

E-mail: alati@alati.org

Secrétariat exécutif à Paris

25 rue Château Landon 75010 Paris. Tél./Fax: 33.1.40.35.08.20

E-mail: nelson.vallejo-gomez@wanadoo.fr



Dans Latinités, il y a la “Latinité” et il est intéressant d’ex-
plorer cette notion à partir de son origine, c’est à dire Rome.

Il y a deux visages successifs de ce que l’on peut appeler
la “romanité”. Le premier est historique, celui d’une con-
quête extrêmement barbare qui s’est faite à partir de la cité
de Rome, conquérant l’Italie et le monde méditerranéen,
une conquête impitoyable et destructrice. Ceux qui ont étu-
dié l’histoire de l’antiquité ont dans la mémoire la destruc-
tion totale de Carthage, la grande civilisation punique; le
pillage de Corinthe, cette grande cité grecque entièrement
dévastée; le siège de Numance, cette ville espagnole qui a
voulu résister et qui a été exterminée. A l’intérieur du mon-
de romain, il y a eu la répression féroce des révoltes
d’esclaves, comme celle de Spartacus, la destruction de la
république et de la démocratie pour bâtir un Empire, avec un
empereur divinisé.

Ensuite, vous avez le deuxième visage paradoxal de cet-
te Latinité. A cette conquête féroce dont je viens de parler, a
succédé non seulement un empire pacifique, mais aussi un
empire civilisateur. Une civilisation avec des vertus à la fois
intégratives et universalistes.

La première intégration fut celle du grec à partir du mo-
ment où Rome a conquis la Grèce. Dans les fourgons, dans



les chars de triomphe des vainqueurs sont arrivés les escla-
ves grecs, et avec eux la culture grecque qui a commencé
progressivement à se diffuser dans l’empire. Et comme vous
le savez, la langue grecque a été celle de l’empire devenu
byzantin, après la désintégration de sa partie occidentale. Ce
qui nous ramène à la vérité de l’adage latin qui dit: “la Grèce
vaincue a vaincu son barbare vainqueur”.

Que nous apporte donc la Grèce vaincue? Une pensée
universaliste qui est née et s’est développée à partir de ses
philosophes et, notamment, la formule humaniste de Prota-
goras: “l’homme est la mesure de toute chose”, qui trouve
son écho dans l’auteur de théâtre latin Térence, tout impré-
gné de culture grecque. Dans une de ses pièces il y a cette
phrase célèbre: “homo sum: nihil a me alienum puto” qui
signifie “je suis homme: “rien de ce qui est humain ne m’est
étranger”. Bien entendu, cet universalisme, cet humanisme,
sont extrêmement limités; les esclaves n’y participent pas.
Aristote disait: “L’esclave est un outil animé”, une chose et
non pas un être humain. Oui, cet universalisme est potentiel.
De même, la démocratie, née à Athènes est réservée unique-
ment à des citoyens. Mais l’idée démocratique porte en elle
la possibilité de son élargissement à tous, ce qui a été le tra-
vail de la démocratie moderne.

Nous avons donc cet humanisme universaliste qui va
imprégner la culture latine, ensuite nous aurons une intégra-
tion, je dirais, citoyenne, politique des habitants des pays
conquis par Rome. Il s’agit de l’édit de l’empereur Caracal-
la, au troisième siècle (212), qui donne la citoyenneté ro-
maine à tous les habitants de l’empire. A partir de ce
moment, l’empire romain n’est plus un empire uniquement

6 Edgar Morin



des peuples de l’Italie ou de Rome, mais aussi des espag-
nols... des nord-africains – comme saint Augustin, qui était
un berbère – qui sont de plein droit citoyens romains.

Il est tout à fait remarquable, alors que nous voyons en-
core aujourd’hui cette tendance à la domination d’une eth-
nie sur d’autres, que l’empire romain ait eu un caractère non
racial, non raciste. Il y eut même des empereurs qui n’étaient
ni romains ni italiens.

Dans ces conditions, ce qui s’est constitué c’est, en
quelque sorte, l’unité des diversités; les tolérances, qui sont
des tolérances religieuses propres à l’antiquité païenne. Les
dieux étrangers ont été adoptés par les romains: Osiris, le
dieu égyptien; Orphée, le dieu grec qui meurt et qui renaît
comme Osiris; et, finalement, l’intégration du message de
Jésus, qui, une fois intégré va désintégrer tous les autres par
son monopole de vérité.

De toute façon, je veux dire qu’il y a cette acceptation
des autres croyances, parce qu’accepter les dieux des autres
peuples, c’est reconnaître l’identité des autres peuples. Sup-
primer les dieux des autres peuples, comme l’a fait par
exemple la conquête espagnole et la portugaise aussi, c’est
effectivement nier l’identité des autres peuples.

Le troisième aspect de la Latinité, c’est l’intégration du
Christianisme, à partir d’un moment extrêmement impor-
tant, c’est à dire la rencontre du Judaïsme de Jésus et de la
culture grecque à l’époque latine. Ce moment historique ex-
traordinaire est le moment de Paul, père de cette ville de São
Paulo. Saint Paul, qui s’appelait en réalité Saül et qui était
juif, qui était un pharisien anti-chrétien et qui persécutait les
premiers chrétiens, eut, comme vous le savez, un coup de

Latinités 7



foudre, un éblouissement – il y a une très belle peinture du
Caravage qui se trouve dans une église de Rome, Piazza del
Popolo où nous voyons Paul qui est tombé de son cheval,
foudroyé, parce qu’il a eu sa révélation de Jésus qui lui dit:
“Saül, Saül, pourquoi me persécutes-tu?” Cette conversion
de Saül, comme vous le savez, aura des conséquences énor-
mes puisque Paul – Saül devenu Paul – va énoncer cette idée
de base: il n’y a plus de juifs ni de gentils – le mot “gentil”
signifiant tous les autres peuples, toutes les autres nations; il
y a la même humanité.

Et ainsi le message de Jésus, qui était potentiellement
universaliste, devient un message universel; effectivement,
là aussi, avec ses limites, puisque comme vous le savez, le
christianisme n’a pas aboli l’esclavage: il a contribué à son
abolition.

Il y a eu une longue incubation du message chrétien
dans tout l’empire romain, dans toutes les classes de la so-
ciété, pendant deux ou trois siècles, jusqu’à ce qu’il devi-
enne, avec la conversion de l’empereur Constantin, non seu-
lement une religion d’empire mais encore la seule religion
officielle. A ce moment-là, le christianisme intègre la roma-
nité, intègre la latinité qui l’avait auparavant intégré.

Il y a un double aspect dans cette intégration: l’in-
tégration d’un message d’ouverture, d’un message d’amour,
d’un message qui est celui du sermon sur la montagne et
l’autre aspect, celui de l’intolérance d’une religion qui se
tient pour exclusive détentrice de la vérité, qui a le monopo-
le de la vérité et qui va éliminer toutes les autres religions de
façon impitoyable.

8 Edgar Morin



Vous savez que cette tendance du monothéisme – qui du
reste, je le rappelle, est d’origine égyptienne puisque c’est le
Pharaon Akhenaton le premier à adorer un dieu unique – qui
a des aspects universalistes, puisqu’il s’adresse à tous les
êtres humains, comporte aussi des aspects, à certains mo-
ments historiques – malheureusement trop nombreux – ex-
trêmement intolérants, fanatiques: comme les guerres de
religions qui n’ont pas cessé de déferler en Europe. De
même l’Islam a le même caractère monopoliste du mono-
théisme.

Aussi les guerres de religion sont un monopole ou un
trait particulier de notre monde occidental et méditerranéen,
alors que, par exemple, en Chine et au Japon, on reconnaît la
pluralité des religions et une même personne peut aussi bien
vénérer le culte des ancêtres, le culte Shintoïste et le culte
Bouddhiste.

Et que sont les Latinités?

Les Latinités émergent au moment de la désintégration
de l’empire romain d’occident, c’est à dire à partir de
l’arrivée des peuples barbares qui intègrent une part de la ci-
vilisation et de la langue latine. Cette langue latine va donc
se transformer, comme le font toutes les langues dans
l’Histoire – avec l’apparition des langues nationales, à partir
des langages populaires – puisque les lettrés continuent à
parler le latin classique, celui de l’église. Mais ces langues
nationales portent la marque latine, comme évidemment
l’italien, ainsi que l’espagnol, le portugais, le français, le
roumain.

Latinités 9



Nous voyons alors l’apparition des Latinités, des lan-
gues métisses qui sont évidemment marquées pendant le
Moyen Age par le monopole théologique de la religion. Ce-
pendant, au cœur de la Latinité va arriver ce qu’on appelle la
Renaissance, c’est à dire la résurrection de l’héritage grec,
qui avait auparavant pénétré la latinité de l’empire romain.

Cette résurrection commence en Italie et fait jaillir quel-
que chose qui fait éclater l’enfermement religieux, puisque
c’est le surgissement d’une pensée non religieuse, d’une
pensée laïque, autonome, avec ou sans Dieu.

Ce courant humaniste commence en Italie avec beau-
coup de force, avec Pic de la Mirandole, Giordano Bruno,
qui a été brûlé à Rome, comme nous le savons; avec Léonard
de Vinci; et aussi avec l’essor des techniques, des sciences,
de la philosophie, etc.

Néanmoins, il n’y a pas seulement ce courant italien,
qui va d’ailleurs se répandre en Europe Occidentale et avoir
notamment une influence sur Erasme. Il y a un autre courant
souterrain, très peu connu, qu’on peut appeler le courant
marrane, celui des juifs convertis au Catholicisme par la for-
ce ou par la peur ou par la libre volonté. Parmi ces Marranes,
il y a évidemment un certain nombre qui ont fini par oublier
leur origine et sont devenus catholiques; d’autres sont restés
secrètement, clandestinement, juifs, tout en ayant l’ap-
parence catholique. Mais il y a une autre catégorie très mi-
noritaire pour qui la confrontation, le choc entre les deux
religions, la chrétienne et l’hébraïque, fait jaillir quelque
chose de nouveau, qui va dépasser et l’une et l’autre.

Pour vous donner un exemple – le plus bel exemple que
je puisse vous donner, c’est la pensée de Spinoza, ce philo-

10 Edgar Morin



sophe d’origine juive qui, à ce moment là, opère cette révo-
lution mentale qui inaugure la pensée moderne: il élimine
l’idée d’un Dieu extérieur au monde qui crée l’univers com-
me un architecte et il met la substance créatrice dans le corps
même de la nature. Il élimine cette idée, alors qu’à la même
époque, elle demeure encore très forte chez Descartes, chez
Newton. La formule de Spinoza est: “Dieu, c’est à dire la
nature.” Nous ne pouvons pas dire plus fortement cette idée
qui nous annonce que la création, les idées, l’humanité,
l’évolution viennent à partir du monde qui se crée et recrée
en permanence lui-même.

Comme l’avait bien vu les Inquisiteurs qui pourchas-
saient les Marranes, le marranisme était source de scepticis-
me et de rationalisme. Du reste, l’exemple le plus clair est
celui de Michel de Montaigne dont toute l’hérédité est
d’origine marrane, c’est à dire juive, et qui a cette pensée ex-
traordinaire pour son époque de guerres de religion: la pen-
sée du scepticisme et du relativisme. C’est Montaigne qui le
premier dit, au moment de la conquête de l’Amérique:
“nous appelons barbares les gens qui sont d’une autre civili-
sation que la nôtre”. C’est la résurrection du message uni-
versaliste grec, latin, dans un monde post chrétien. Quand
nous lisons les essais de Montaigne, nous y trouvons beau-
coup de références aux grecs, aux poètes grecs et latins,
mais nous n’y voyons aucune allusion ni à la Bible ni à
l’Evangile.

Nous pouvons donc dire que la philosophie et la science
modernes sont issues de la Renaissance, et qu’à partir de ce
moment la Latinité ne peut plus se confondre avec la chré-
tienté, installée pourtant à l’intérieur de la latinité et plus lar-
gement de l’Europe.

Latinités 11



Sous les influences de la Renaissance et du catholicisme
s’opère en Europe, à ce moment-là, ce que j’appelle une dia-
logique, c’est à dire une relation à la fois complémentaire et
antagoniste entre la religion et la raison, entre la foi et le
doute, grâce à laquelle nous pouvons reconnaître les limites
de la raison, et dans laquelle nous pouvons, comme le mon-
tre Pascal – et ceci est très important et très moderne – con-
clure qu’il n’y a aucune preuve logique ni empirique de
l’existence de Dieu.

Que dit Pascal? Il dit: “il faut parier”. C’est la grande
idée du Pari de Pascal: “désormais, nous devons parier”.
Que ce soit pour Dieu ou, si nous avons nos valeurs, pour le
bien, pour l’amélioration de l’humanité, pour un monde au-
tre, nous devons parier. Nous ne sommes jamais sûrs que
nous allons réussir.

Nous ne devons pas oublier que la latinité contient dou-
blement l’hellénisme – hellénisme signifiant l’héritage
grec, puisque les Grecs sont les Hellènes. Il y a l’héritage
grec qui se trouve à l’intérieur de la Latinité de l’empire ro-
main, et il y a l’héritage grec qui va se trouver à l’intérieur
de l’Europe latine et plus largement de l’Europe moderne et
finalement dans les temps modernes.

Nous arrivons alors à une nouvelle aventure du mot La-
tinité. De même que Rome a conquis de façon barbare le
monde de l’antiquité, l’Europe a conquis l’Amérique latine
avec une destruction épouvantable des civilisations comme
celles des Aztèques et des Incas, avec des asservissements
de masse.

Dans cette conquête barbare se lit la rapacité des “con-
quistadores” et l’imposition impérieuse de la foi catholique.

12 Edgar Morin



A quelques exceptions près, puisque nous savons que tout
en imposant la foi catholique les jésuites des missions – qui
se trouvent aussi dans le sud du Brésil et en Argentine – ont
essayé de respecter non certes leurs croyances, mais
l’humanité des indiens.

Au même moment et à côté de cet aspect barbare, nous
avons, avec l’introduction du portugais, de l’espagnol,
l’apparition de nouvelles Latinités. C’est dans ces nouvelles
latinités que commence le processus d’émancipation. Tout
d’abord l’émancipation des criollos, des colonisateurs de
ces pays qui s’émancipent de la couronne espagnole ou por-
tugaise, et à la suite de cette émancipation il y a celle des es-
claves, survenue au Brésil au XIXe siècle et qui n’est pas
terminée... qui est loin d’être terminée quand nous pensons à
des pays comme le Pérou, la Bolivie et le Brésil, avec le
problème des indigènes qui se trouvent en Amazonie et dans
d’autres régions.

Cependant nous avons quand même un processus que
j’appelle civilisateur, avec le processus de métissage qui
contribue à l’intégration et à l’émancipation dans un nou-
veau complexe national. De fait, et bien que le processus ne
soit pas achevé, le cas le plus exemplaire d’une nation ayant
créé une civilisation par le métissage est celui évidemment
du Brésil, exemple de métissage civilisateur et créateur.

De même qu’en Europe depuis la Renaissance il n’y a
plus une Latinité mais des Latinités, en Amérique latine il y
a aussi des Latinités et le terme Latinité devient une compo-
sante linguistique et culturelle des civilisations métisses et
non pas l’essence de ces civilisations. Nous ne pouvons pas
réduire à la Latinité tous ces pays, y compris l’Argentine qui

Latinités 13



est le plus européen des pays de l’Amérique latine. Autre-
ment dit, le terme “latin” doit être considéré comme un ad-
jectif et non pas comme un substantif.

La Latinité est un des traits qui caractérise les peuples,
les nations de l’Amérique latine et nous pouvons donc dire
que les Latinités se sont enrichies et vont continuer à
s’enrichir par le métissage et les diversités au sein des unités
nationales. Je dis “vont s’enrichir” parce que nous nous
trouvons dans un processus de réveil des réalités et des cul-
tures indiennes dans les pays voisins comme le Pérou, la Bo-
livie, l’Equateur, le réveil des cultures Quechua, Aymara.
Nous voyons cette poussée indigéniste très forte qui devrait
nous mener à de nouvelles symbioses.

Ceci dit, et dans ces conditions nouvelles, nous devons
examiner un nouvel aspect, celui propre aux Latinités. Et
quel est cet aspect? Rappelons que nous ne parlons plus de
l’opposition entre l’Est et l’Ouest. Après l’effondrement du
communisme nous parlons du Nord et du Sud. Nous disons:
le Nord est riche, le Sud est pauvre; le Nord est développé, le
Sud est sous-développé; le Nord est très technique, indus-
triel, le sud est surtout rural, etc. En quelque sorte, dévelop-
pement et richesse signifient Nord, sous-développement et
pauvreté signifient Sud. Mais il faut voir aussi l’opposition
Nord-sud sous un autre angle.

Et pourquoi donc? Parce que si le Nord détient l’hé-
gémonie de la technique, de l’industrie, du capitalisme, qui
est aussi l’hégémonie du calcul, de l’économisme, cela sig-
nifie que la pensée du Nord tend de plus en plus à se réduire
au calcul, à l’économie, qui elle-même est un calcul, et que
tout le contenu humain échappe au calcul.

14 Edgar Morin



La souffrance ne peut pas être calculée, l’amour ne peut
pas être calculé. Même si nous inventions une unité de me-
sure de l’amour que nous appellerions Cupidon, nous ne
pourrions jamais faire une déclaration d’amour à une jeune
fille en disant “mademoiselle, je ressens trois cents Cupi-
dons pour vous”. Non. Il est certain que tout ceci est non
quantifiable; mais la tendance du Nord est de tout réduire au
calcul; réduire la politique à l’économie, à la croissance, aux
revenus bruts. Il s’agit donc de notions statistiques formel-
les, autrement dit: c’est l’hégémonie de la quantité au détri-
ment de la qualité, au détriment des qualités avec, au
premier chef, la qualité de la vie.

En même temps, l’arriération économique du Sud com-
porte la sauvegarde des valeurs humaines non réductibles à
la quantité ni à la monnaie: valeurs de convivialité, valeurs
d’hospitalité, valeurs de la qualité de la vie. Et du reste, le
Nord ressent de plus en plus le besoin de ces valeurs. Il cher-
che le Sud. Déjà depuis le XIXe siècle, le Nord germanique
enfermé dans un monde clos appelle à la Méditerranée.
C’est ce qu’exprimaient leurs poètes, notamment Goethe,
qui fait dire à Mignon, en se référant à l’Italie: “connais-tu le
pays où fleurit l’oranger?” et nous pouvons trouver cet ap-
pel à la Méditerranée dans Hölderlin avec une intensité ex-
trême.

Aujourd’hui en Europe vous avez des masses de vacan-
ciers allemands qui se ruent vers les plages de la Méditerra-
née, vers les îles grecques, vers le Sud, vers le soleil et qui
cherchent autre chose que ne leur offre pas leur culture et
leur civilisation. D’ailleurs, pourquoi la pizza s’est-elle ré-
pandue dans le Nord et dans le monde entier? Elle est un

Latinités 15



symbole de ce que peut apporter le Sud, quelque chose
qu’on ne trouve ni dans la choucroute ni dans la saucisse.

Bien entendu, il ne faut pas seulement dénigrer le Nord.
Il faut aussi dire que le Sud a pendant longtemps maintenu
certaines inégalités très fortes, notamment celle du statut
des femmes. En Espagne, il y a trente ans, une femme ne
pouvait pas aller dans un café toute seule. L’arrivée des fem-
mes dans le monde du travail, dans le monde extérieur, est
récente. Le féminisme – la défense des droits de la femme –
est venu incontestablement du Nord. Pour cette raison, il
faut non seulement prôner, comme je le fais, la résistance du
Sud, mais aussi la symbiose civilisatrice entre ce qu’il y a
d’important et d’utile dans le Nord et de ce qu’il faut absolu-
ment sauvegarder dans le Sud.

Dans cette symbiose nous voyons ce que la Latinité peut
apporter: cette source d’universalité et d’humanisme qu’el-
le-même contient, et elle permet d’ajouter l’élément d’uni-
versalité indispensable aux revendications locales particulières
et singulières.

Quand, dans un premier temps, il y a eu des résistances
à la mondialisation économique avec une tendance à penser
qu’il fallait nous renfermer dans nos nations – car il y a eu
cette réaction – il y a aussi eu un autre message apporté par
José Bové, un homme de la Latinité, un berger français, qui
disait: ”le monde n’est pas une marchandise”. Cela signifie
que nous acceptons l’idée d’une civilisation mondiale avec
ses diversités, plutôt que nous renfermer. Mais alors, il faut
respecter les valeurs de chaque culture. À ce moment-là re-
vient la question du Sud.

16 Edgar Morin



Des penseurs noirs d’expression française, comme le
grand Aimé Césaire, martiniquais ou comme Léopold Sédar
Senghor, africain, sont des penseurs universels tout en étant
des penseurs de la “négritude”, de la qualité du noir, du
“black is beautiful”.

Pour une symbiose créatrice, pour une civilisation pla-
nétaire, le rôle de la Latinité, à mon avis, est d’être le por-
te-parole à la fois du Sud et de l’universel. Mais, pour ce
faire, il faut dépasser la notion de développement, qui
d’après moi, est une notion humainement sous-développée,
parce que c’est un concept technique et économique que le
Nord occidental veut imposer au monde en se proposant
comme modèle.

Comme si la technique et l’économie étaient des loco-
motives capables de traîner dans leur sillage la démocratie,
l’humanisme, l’amélioration du sort humain. Comme si la
pauvreté se mesurait uniquement d’après des critères moné-
taires, et non plus par des traits humains comme l’hu-
miliation, la subordination, la dépendance.

Autrement dit, la mesure purement quantitative de la
pauvreté est une erreur parce que, tout d’abord, nous pou-
vons considérer très pauvres des paysans qui vivent dans
une économie de subsistance, de polyculture, c’est à dire qui
produisent eux-mêmes le nécessaire pour vivre. Mais ces
mêmes paysans, une fois jetés dans les bidonvilles, doivent
vivre, eux, dans la pire misère et la pire dépendance.

Bref, il nous faudra dépasser cette idée du développe-
ment et d’ailleurs l’idée du sous-développement est à mes
yeux abjecte parce qu’elle fait comme si les sous-
développés ne savaient absolument rien, hormis des supers-

Latinités 17



titions. Alors qu’en réalité, ceux que nous appelons
sous-développés, sont des peuples qui ont des cultures mil-
lénaires, comme par exemple, les Indiens de l’Amazonie qui
possèdent des trésors de connaissances médicinales sur les
plantes et sur les animaux. Ces peuples ont une sagesse et
une culture orale de très grande richesse.

Nous les Européens, qui nous considérons développés,
nous ne nous rendons pas compte que notre civilisation ap-
porte une pauvreté morale, apporte l’isolement dans l’égo-
centrisme, apporte toute une série de problèmes qui
n’existaient pas: les pollutions urbaines, la dégradation de la
biosphère, le déchaînement des armes nucléaires... Nous
courons vers l’abîme, et nous conseillons aux autres pays de
suivre cette voie quand il nous faudrait nous changer de voie
et qu’il faudrait leur dire, à eux, de changer de voie. Voilà le
problème fondamental.

C’est pour cette raison que je crois que le rôle de la Lati-
nité pourrait être extrêmement important, pouvant intégrer
ce qu’il y a de positif dans l’idée de développement, comme
par exemple l’accès aux médicaments. Nous voyons au-
jourd’hui encore les industries pharmaceutiques poser
d’énormes difficultés pour reconnaître à des pays comme le
Brésil le droit de fabriquer leurs médicaments génériques.
Bref, nous avons besoin d’une politique de la civilisation, de
la symbiose des civilisations. Nous avons besoin d’une poli-
tique de l’humanité, qui s’adresse aux besoins les plus pres-
sants, les plus fondamentaux de notre humanité, de notre
planète.

Et nous savons qu’une politique de civilisation ne peut
se borner à une lutte militaire contre le terrorisme parce que

18 Edgar Morin



cette lutte continue et développe la violence d’un autre ter-
rorisme d’une extrême brutalité, le terrorisme d’Etat. La po-
litique de la civilisation doit lutter contre la violence – et non
pas par la seule répression – mais par le changement des
conditions d’humiliation, des conditions de dépendance, qui
sont celles de notre monde actuel.

Et comment faire cette régénération de l’humanité, pour
la sauver des catastrophes vers lesquelles elle court? J’ai
souvent dit que le vaisseau spatial Terre est propulsée par
quatre moteurs: le moteur science, le moteur technique, le
moteur économie, le moteur profit, mais qu’il n’y a pas de
pilote et que les passagers du vaisseau ne se comprennent
pas les uns les autres.

Dans ces conditions, que faire? Il y a là un travail de lon-
gue haleine à entreprendre. Il faut une prise de conscience.
Quand nous aurons conscience d’aller vers quelque chose
de terrible, la réaction pourra se faire et, peut-être, pour-
rons-nous sauver le monde... mais au bord de la catastro-
phe!Vous connaissez la parole de Hölderlin, ces vers dans
son poème intitulé Pathmos, où il dit: “plus s’accroît le péril,
plus s’accroît ce qui sauve”. Et je pense que c’est la cons-
cience du péril qui peut nous sauver.

Pour comprendre ce qui peut se passer, je vais prendre
un exemple biologique. On croyait que les cellules souches,
celles qui dans l’embryon humain ont la capacité de créer
les cellules de tous les organes: le foie, la rate, le cerveau,
etc... – qui ont la possibilité universelle, ce qu’on appelle en
langage biologique totipotente – disparaissaient chez l’adul-
te, après la création des organes avec leurs cellules spéciali-
sées. Mais, il y a deux ans, une découverte très importante,

Latinités 19



faite pendant les recherches sur la régénération des organes,
a montré qu’un être adulte a des cellules souches dans sa
moelle épinière, dans son cerveau, et ailleurs dans son
corps. Seulement, ces cellules souches sont endormies. La
question qui va se poser à la médecine ces prochaines an-
nées est: comment réveiller ces cellules souches? On a déjà
fait des expériences sur une souris au cœur lésé et, grâce au
réveil de ces cellules, on a pu reconstituer un cœur valide.

Mais quittons cette métaphore et revenons au niveau de
l’humanité. Chaque être humain, et non seulement, mais
chaque collectivité humaine aussi possède en soi-même des
puissances régénératrices qui sont comme l’équivalent des
cellules souches. Elles sont endormies quand nous sommes
dans une civilisation spécialisée, bureaucratisée, qui cher-
che uniquement la quantité et le profit. Mais quand il y a une
crise, ces cellules souches peuvent se réveiller. C’est ce que
Karl Marx appelait l’homme générique. Il se référait à la ca-
pacité de génération et de régénération qui sont dans l’être
humain. Nous disposons de ces capacités. Elles sont endor-
mies. Et nous avons parmi ces cellules souches, les cellules
souches de l’humanisme gréco-latin. Ainsi, les latinités peu-
vent être à l’avant-garde des efforts pour sauver l’humanité
du désastre vers lequel elle court. Et c’est pourquoi je suis
heureux et fier de faire partie de l’Académie de la Latinité.

20 Edgar Morin


