La Longue Duree
des Civilisations






TEXTOS DE REFERENCIA

La Longue Duree
des Civilisations

Maurice Aymard

5

Academia
da Latinidade

Rio de Janeiro, 2002



© Maurice Aymard

Publicado por

Educam — Editora Universitaria Candido Mendes
Rua 192 de Margo, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil
cmendes@candidomendes.edu.br

Coordenagao Editorial
Hamilton Magalhdes Neto

Revisdo

Annie Davée e Luiz Carlos Palhares

Capa

Paulo Verardo

Editoragdo Eletronica
Textos & Formas Ltda.
(21) 2516-7997



Fernand Braudel nous I’a rappelé au début de son manuel
sur le monde actuel (1963), réédité en 1987 apres sa mort
sous le titre de Grammaire des civilisations: le terme de ci-
vilisation a de multiples sens, et ses emplois ne coincident
pas d’une langue a 1’autre, ce qui rend souvent la traduction
difficile. Il apparait en France au milieu du XVIIIéme si¢-
cle, et s’oppose alors a “barbarie”, du coté de laquelle sont
rejetés les “bons sauvages”, pourtant idéalisés pour la pureté
de leurs meeurs par la pensée des Lumiéres. Accepté rapide-
ment en Angleterre (civilization), il relégue au second plan
le terme plus ancien de civility, qui s’identifie avec la poli-
tesse courante. En Allemagne, Zivilisation va au contraire
devoir coexister durablement avec deux autres mots: celui,
déja ancien, de Bildung, et celui, qui s’impose en revanche
au XXéme siécle, de Kultur. Ce dernier s’identifie aux acti-
vités de ’esprit (normes, valeurs, idéaux), par opposition
aux techniques de maitrise de la nature, que le terme méme
de civilisation industrielle et urbaine, par opposition a la ci-
vilisation agricole qui I’avait précédée, invite a regrouper
sous le nom de civilisation. Au contraire, I’italien a pu se
contenter du vieux terme de civilta.

A ces différences entre nos langues et entre les mots que
nous utilisons pour désigner les mémes réalités, sont venues



6 Maurice Aymard

au cours des deux derniers siecles, se superposer trois prises
de conscience nouvelles. La premiere, deés le XIXeme si¢-
cle, alors méme que I’Europe, alors au maximum de sa puis-
sance, réalisait sous son contrdle une premiére unification
du monde, a été celle de la pluralité des civilisations qui se
partagent notre planete. La seconde, influencée notamment
par les progres de 1I’anthropologie sociale et culturelle, a été
celle de I'unité et de la cohérence de chaque civilisation
considérée pour elle-méme: toute analyse un peu poussée,
méme si elle a commencé dans un premier temps par distin-
guer entre les différents aspects d’une civilisation (religion,
politique, technique, etc.), doit ensuite établir les liens, com-
plexes et multiples, entre ces différents facteurs. Ce qui
nous rappelle qu’une civilisation est a la fois une représenta-
tion du monde, et une organisation matérielle et spirituelle
de celui-ci. La troisiéme prise de conscience enfin a conduit
a repenser les rapports qui s’établissent entre les différentes
civilisations et a remettre en cause les hiérarchies qui avaient
pu étre établies entre celles-ci, a commencer par celle qui op-
posait des civilisations “primitives” a des civilisations déve-
loppées: chaque civilisation est, a sa fagon, une totalité, mais,
sauf exception rarissime, et rarement durable, aucune n’est
totalement coupée des autres. Les civilisations ne cessent
d’échanger entre elle des innovations et des “biens matériels”
ou “culturels”, parmi lesquels elles sont conduites a faire des
choix: accepter, adapter ou au contraire refuser.

Fernand Braudel avait a ce sujet écrit dans son grand li-
vre sur la Méditerranée, il y a un demi-siecle (1949), que
toute civilisation se définissait par ses dons, par ses em-
prunts et par ses refus:



La Longue Durée des Civilisations 7

vivre, pour une civilisation, c’est donc étre capable de donner, et de
recevoir et d’emprunter... Mais on reconnait, non moins, une gran-
de civilisation a ce qu’elle refuse parfois d’emprunter, a ce qu’elle
s’oppose avec véhémence a certains alignements, a ce qu’elle fait
un choix sélectif parmi ce que les échangeurs lui proposent et sou-
vent lui imposeraient s’il n’y avait des vigilances, ou plus simple-
ment, des incompatibilités d’humeur et d’appétit. (P. 559.)

Ces phrases sont plus actuelles que jamais. Il a été a la
mode de croire, dans les années 1950-75, a la convergence
future des civilisations que leur développement conduisait a
évoluer dans la méme direction: tel était le credo des théo-
ries de la “mondialisation”. Ce credo a été¢ brutalement
remis en question par la crise économique mondiale des an-
nées 1970. Il reparait aujourd’hui derriere les discours, eux
aussi a la mode, sur la “globalisation”. Celle-ci, a croire ces
discours, devrait transformer inévitablement notre planéte
en un grand village, et abolir a la fois les distances et les dif-
férences entre les hommes, par la circulation instantanée des
informations sur internet, et par celle, accrue et accélérée,
des marchandises. Nous savons qu’il n’en est rien, que seule
une élite privilégiée, a I’échelle mondiale, accéde vraiment
aux avantages de cette circulation: de I’ordre de 5% de la
population de la planéte pour le fameux village internet. Et
nous voyons autour de nous monter les refus d’une unifor-
misation culturelle, politique ou économique qui signifierait
la soumission passive a un ordre imposé¢ du dehors avec le
double visage de la modernité et de I’inévitable. Ce refus
peut prendre les formes extrémes de fondamentalismes reli-
gieux ou idéologiques poussés jusqu’a ce qui nous apparait
absurde, et que nous avons du mal a ne pas rejeter et con-



8 Maurice Aymard

damner. Mais il traduit toujours une volonté de défense des
civilisations, et le refus d’une homogénéisation qui signifie-
rait une perte partielle ou totale de leur identité. Jamais le
monde n’a affirmé avec autant de force et méme de violence
sa diversité et sa pluralité qu’a I’heure de la globalisation.
Il nous faut donc retrouver, ou recréer les conditions
d’un dialogue, qui passe par I’acceptation de cette diversité
et par la reconnaissance de 1’autre dans sa différence: pas de
dialogue possible sans une forme ou une autre d’égalité en-
tre les partenaires. De ce point de vue, la disparition des
blocs qui se partageaient la planéte a marqué un indiscutable
pas en avant: I’ensemble des cartes ont ¢té redistribuées,
méme si on continue a distinguer, par habitude, le “Nord”,
“I’Est” et le “Sud”, comme on distinguait il y a vingt ans les
mondes capitaliste et socialiste, et le Tiers Monde, en asso-
ciant étroitement critéres économiques et critéres politi-
ques. Les fronticres auxquelles nous avait habitués la
seconde moiti¢ du XXeéme si¢cle ont perdu une large part
(mais pas toujours la totalité) de leur sens. D autres fronti¢-
res que I’on croyait abolies sont au contraire reparues a la
surface et ont retrouvé toute leur actualité, comme celles des
nationalismes qui, pour nous en tenir a I’exemple le plus
proche de nous, opposent et divisent les pays du sud-est eu-
ropéen, et remettent en cause I’existence d’Etats que 1’on
croyait stabilisés. La religion est redevenue, dans certaines
régions du monde, un puissant instrument d’identité: une
identité qui, dans certains cas, transcendent les fronti¢res
des Etats, dans ’autre, au contraire, les traversent. Il en est
de méme pour les langues: alors méme qu’elles sont nom-
breuses a disparaitre, dés qu’elles ne sont plus parlées par un



La Longue Durée des Civilisations 9

nombre suffisant de locuteurs, des langues hier minoritaires,
ou placées en position d’infériorité par 1’affirmation d’une
langue internationale ou impériale de communication
(I’allemand dans I’Empire en Europe centrale et orientale,
I’osmanli dans le sud-est européen, 1’anglais en Inde, etc.)
se voient a nouveau reconnaitre une existence officielle —
pensons au catalan ou au basque dans I’Espagne post-fran-
quiste. A coté de I’anglais, du frangais et du portugais, les
grandes langues de I’ Afrique sub-saharienne deviennent ou
redeviennent des instruments de communication a I’échelle
régionale, sans pour autant s’imposer comme langue unique
a I’échelle d’un Etat. En Europe méme, de facon plus gé-
nérale, les grandes unités — de langue, de religion, de cultu-
re, d’origine ethnique, de tradition historique, etc. — sur
lesquelles les Etats du XIXeéme si¢cle avaient fond¢ leur
existence, leur 1égitimité et leur projet politique, se trouvent
aujourd’hui remises en question par un double processus
d’affirmation et de reconnaissance des particularismes,
d’une part, et de dépassement des frontiéres pour créer un
ensemble plus vaste, de 1’autre.

Pour chercher a mieux comprendre toutes ces évolu-
tions en cours, dont beaucoup nous surprennent par leur ra-
pidité, et qui vont modeler le XXIe¢me siccle, la meilleure
voie possible est encore d’interroger d’autres réalités histo-
riques plus profondes, plus durables et plus englobantes en-
core que nos Etats. Des réalités qui expliquent I’histoire
particuliére de chacun de ces Etats au lieu d’étre expliquées
par elle. Au premier rang de celles-ci figurent les civili-
sations. Mais qu’entendons-nous au juste par ce mot de
civilisations? Il recouvre sans aucun doute des réalités mul-



10 Maurice Aymard

tiples, dans lesquelles il nous faut essayer de mettre de
I’ordre. Cet ordre peut s’organiser autour de quatre notions
clefs: I’assemblage spécifique des traits culturels qui les
constituent, I’espace qu’elles occupent, la longue durée de
leur vie, les sociétés auxquelles elles donnent leur visage.
Mais il pourra étre envisagé a des échelles spatiales et chro-
nologiques différentes. On pourra ainsi parler tour a tour
d’une civilisation “occidentale”, marquée en profondeur par
les différentes formes du christianisme, et unissant dans un
ensemble commun I’Europe de I’Est comme de 1’Ouest,
I’ Amérique latine et I’Amérique du nord; d’une civilisation
européenne, se distinguant aussi bien de celle des Etats-
Unis que de celle de I’Amérique latine; d’une civilisation
propre a chacun des grands Etats qui composent cette Euro-
pe (Angleterre, Allemagne, France, Espagne, Italie, Polog-
ne, Russie, etc.); des deux civilisations (occidentale et
orientale) ou méme, pour suivre Janos Siicz, qui donne sa
place autonome a I’Europe centrale (Les Trois Europes),
des trois civilisations qui se partagent I’espace européen; ou
enfin d’une autre tripartition de ce méme espace, religieuse
cette fois, qui opposerait depuis un millénaire au monde or-
thodoxe une chrétienté occidentale elle-méme divisée
depuis cinq siecle entre la Réforme protestante et la ca-
tholicité.

Entre ces différentes définitions des civilisations euro-
péennes, qui reposent sur une succession de changements
d’échelles, il serait inutile de vouloir a tout prix choisir. Rete-
nons-en que toute civilisation est multiple, et qu’elle s’inscrit
dans une histoire elle-méme plurielle, qui y a inséré¢ une lon-
gue suite de points d’inflexion. Vue de la Méditerranée, la



La Longue Durée des Civilisations 11

rupture entre les deux chrétientés que confirme le schisme
suit la frontiere séparant les deux mondes grec et latin que
Rome avait unifiés sous une méme autorité politique sans
abolir pour autant cette frontiere et que la chute de Rome sé-
pare a nouveau. Mais la ligne qui prolonge jusqu’a la Balti-
que cette frontiére religieuse est plus tardive: elle traduit
I’histoire de la christianisation de 1’Europe non soumise a
I’autorité de Rome, a partir de Constantinople, d’une part, et
des foyers occidentaux de I’Europe carolingienne, de 1’autre.
De son coté, la ligne de partage entre les deux Europe, protes-
tante et catholique, suit, dans 1’ensemble la frontiere d’un
Empire romain disparu depuis un millénaire, comme si la
partie anciennement romanisée de I’Europe occidentale avait
choisi de rester fidéle a ’autorit¢ de la Rome pontificale,
alors que la partie non romanisée décidait de la refuser.

Vu de la Méditerranée, toujours, 1I’Islam s’impose au
Vlleme siecle en occupant, de I’Egypte au plateau iranien,
I’ensemble du Proche et du Moyen-Orient, qui avait vu nai-
tre et s’affirmer, plusieurs millénaires avant notre ére, les
premicres grandes civilisations agricoles de notre histoire
— les seules a pouvoir se comparer avec la Chine —, et se
constituer les premiers grands états monarchiques. Cet en-
semble, dominé pendant un millénaire par la Grece, puis par
Rome, reprend d’un coup son indépendance, dans une M¢-
diterranée appelée elle aussi a se diviser en trois — les deux
chrétientés qui s’en partagent la rive nord, 1’Islam qui en do-
mine la rive sud en s’emparant a I’ouest des pays du Ma-
ghreb et de I’Espagne du sud, ou Carthage s’était déja
implantée. Ce qui conduit Fernand Braudel a écrire (Gram-
maire des civilisations, p. 73):



12 Maurice Aymard

Chrétienté et Islam.. ., ces religions nouvelles ont, chaque fois, sai-
si le corps de civilisations déja en place. Chaque fois, elles en fu-
rent ’ame: dés le départ, elles eurent ’avantage de prendre en
charge un riche héritage, un passé, tout un présent, déja un avenir...
Comme le christianisme a hérité¢ de I’Empire romain qu’il prolon-
ge, I’Islam se saisira, a ses débuts, du Proche-Orient, ’un des plus
vieux, peut-&tre le plus vieux carrefour d’hommes et de peuples ci-
vilisés qui soit au monde.

Mais il vaudra la peine de souligner que ces deux reli-
gions, qui se sont partagé 1’espace méditerranéen, en ont tiré
profit, apres s’€tre longuement affrontées, pour relancer leur
expansion dans des directions ou Rome avait dii renoncer a
se risquer. La chrétienté dans toute I’Europe a I’est du Rhin
et au nord du Danube et de la mer Noire, puis, a partir des
XVIeme et XVIleme siécles, en direction de la Sibérie.
L’Islam non seulement vers les oasis de I’ Asie centrale, déja
atteintes par Alexandre, et de 1a vers le monde chinois, mais
aussi vers 1’Inde et I’ Asie du sud-est, et, a travers le Sahara,
vers I’Afrique noire: I’Islam y sera rejoint, a partir du
XVlIeme siécle, par le christianisme des marchands puis des
colonisateurs européens arrivés par mer, ce qui explique la
situation actuelle de beaucoup d’Etats africains de la cote
nord du golfe de Guinée, partagés entre les musulmans, ma-
joritaires au nord, et les chrétiens, qui dominent au sud.

L’important est de voir qu’a chaque fois cette histoire,
ou nous retrouvons, toujours présentes ou prétes a rejouer,
des fronticres trés anciennes, a modelé les espaces dans les-
quels nous vivons aujourd’hui. Elle constitue non la seule
clef, mais sans aucun doute la principale, qui nous permette
de les comprendre, en nous fournissant les points de repere
nécessaires. L’éclatement de la Fédération Yougoslave,



La Longue Durée des Civilisations 13

dans une Europe que nous croyons pourtant fortement laici-
sée, nous en a fourni au cours de la derni¢re décennie des
exemples qui nous ont surpris, par la violence des opposi-
tions qui ont étroitement mélé les identités religieuses et
identités ethniques, a tel point que les accords de Dayton ne
reconnaissent aucune place a ceux, qui, en Bosnie, ne se re-
connaitraient ni comme Serbes, ni comme Croates, ni com-
me Musulmans. Dans [’Union indienne, qui regroupe
pourtant, depuis la sécession du Bengladesh, plus de musul-
mans que le Pakistan, mais qui avait choisi depuis Nehru la
carte de la neutralité religieuse et du respect des croyances
de chacun, I’hostilité a I’Islam est redevenue une carte poli-
tique pour les partisans d’un hindouisme intransigeant. En
Malaisie, malgré I’existence d’une importante minorité chi-
noise, et d’une moins importante minorité d’origine hin-
doue, I’Islam est devenu une référence obligée, qui permet
d’établir le lien, par-dela la longue parenthese coloniale, en-
tre les premiers sultanats malais des XIVeme et XVeéme sie-
cles, et le nouvel Etat qui en revendique I’héritage et fonde
sur lui sa légitimité.

Si le fait religieux est ainsi venu réoccuper au cours des
deux derniéres décennies le devant de la scéne, comme fait
majeur de civilisation et comme marqueur de longue durée
des identités individuelles et collectives, c’est qu’il partage
avec le politique au moins deux traits essentiels: fortement
intériorisée par les individus, la religion contribue a modeler
en profondeur leurs maniéres de penser, de croire, d’agir, de
se représenter le monde d’une facon qui leur permet de ré-
sister a la perte de I’influence de la religion dans le monde
moderne; impliquant des cérémonies et des rituels de grou-



14 Maurice Aymard

pe, elle modéle des solidarités, des identités collectives,
des réseaux, qui structurent nos sociétés. Dans 1’Alle-
magne d’avant la réunification, le vote socialiste caractéri-
sait ainsi les régions a majorité protestante situées a I’est
du Rhin, alors que la CDU dominait dans les pays rhénans
et la Baviére, a majorité catholique. Méme récentes, nos
démocraties politiques peuvent ainsi réutiliser, dans leur
fonctionnement quotidien, des réalités infiniment plus an-
ciennes. Elles s’inscrivent dans une continuité, et occupent
des espaces dont elles n’ont écrit que I’histoire la plus pro-
che de nous.

L’une des clefs de cette continuité nous est, sans aucun
doute, fournie par les sociétés paysannes qui ont occupé,
mis en valeur et construit, dans son unité comme dans sa
diversité, 1’espace européen, tout comme elles ont construit
celui de la majeure partie des grandes civilisations du
monde. A la différence de 1I’Amérique coloniale, qui s’est
construite a partir de ses villes, I’espace européen a été dura-
blement modelé par les paysans qui ont représenté, jusqu’au
début du XIXeme siecle, 80% de sa population. Ce qui a
supposé a chaque fois une combinaison originale entre,
d’une part, la diffusion d’un systéme technique associant,
dans des proportions variables les céréales, les cultures ar-
bustives, I’¢levage et I’utilisation des ressources de la forét,
et, de I’autre, I’adaptation aux conditions du milieu, tantot
favorable et fertile, tantdt au contraire hostile et difficile a
dominer: d’ou la diversité infinie des solutions trouvées,
et la fragmentation fréquente de nos paysages, qui font
qu’aucun de nos villages ne ressemble a un autre, pour ceux
qui le connaissent de I’intérieur, alors que tous les villages



La Longue Durée des Civilisations 15

d’une méme région se ressemblent pour qui porte sur eux un
regard extérieur et superficiel.

On pourra donc aussi définir I’Europe comme une “ ci-
vilisation du pain ”, méme si ce pain a été longtemps blanc
pour les plus riches, et noir ou gris pour la majorité de la po-
pulation, et s’il a été faitici de blé, l1a de seigle, ailleurs enco-
re de mélanges variés de céréales les plus diverses. Le pain a
cess¢ d’étre aujourd’hui la principale nourriture de la tres
grande majorité des Européens. Mais il est resté notre réfé-
rence culturelle. Ce qui n’a pas empéché I’Europe d’adopter
tour a tour le mais, une plante américaine, et le riz, une plan-
te venue d’Asie. De la méme fagon, et de maniére accélérée
au cours du dernier demi-siecle, les ruraux ont quitté en
masse les campagnes pour venir vivre et travailler en ville.
L’Europe d’aujourd’hui est née de la révolution industrielle
et urbaine, qui en a remodelé les paysages et redistribué les
habitants dans I’espace. Mais la campagne et la terre restent
pour nous, comme le pain, des références culturelles essen-
tielles: elles peuplent notre mémoire, notre langue, nos pro-
verbes, notre morale, les enseignements transmis par I’école
et par les familles.

L’Europe est aussi sans doute la premiere grande civili-
sation qui ait non pas inventé 1’écriture mais en qui en ait gé-
néralisé I’usage et ’enseignement. Pendant des millénaires,
cet enseignement a ¢été limité a des minorités relativement
peu nombreuses, mais, au cours du dernier demi-millénaire,
il s’est étendu par étapes a de nouvelles couches de la popu-
lation, jusqu’a ce que nos systémes scolaires en fassent, en-
tre XIXeéme et XXeéme siccle, une obligation pour tous.
Passée la premicre, pour reprendre les classifications de



16 Maurice Aymard

Jack Goody, a I’alphabétisation généralisée, I’Europe a pu
ainsi se définir tour a tour comme une “civilisation du texte
imprimé et de 1’éducation”, qui est devenue a son tour la
base d’une “civilisation de la connaissance”, aujourd’hui
concurrencée par une “civilisation de I’information™: cette
définition correspond cette fois a I’espace le plus large de la
civilisation européenne, englobant I’ Amérique du nord, une
part de I’ Amérique latine, et tous les pays de peuplement eu-
ropéen comme 1’ Australie et la Nouvelle-Zélande.

Nul doute enfin que la guerre n’ait joué un réle majeur
dans I’histoire de la civilisation européenne, et qu’elle n’ait
contribué a lui donner une part de ses contenus. La guerre a
longtemps été, jusqu’a une date toute récente, et pour le ma-
lheur de ses habitants, indissolublement liée a 1’histoire des
Etats qui se sont partagé 1’espace européen. Ceux-ci 1’ont
largement utilisée pour acquérir de nouveaux territoires et
stabiliser leurs frontiéres, et, plus encore, pour étendre a
I’ensemble de notre continent les régles de 1’équilibre entre
des Etats indépendants et souverains qui avaient été¢ mises
au point pour la premiére fois dans I’Italie du milieu du
XVeme siecle. Et le changement enregistré au cours du der-
nier demi-siecle, et auquel nous voulons croire, est encore a
la fois trés récent, et fragile. Pour rendre possible le dialogue
entre ses différentes composantes, I’Europe doit encore se
confirmer comme “civilisation de la paix™.

En jouant ainsi sur I’espace et sur le temps, et en passant
tour a tour du religieux au politique, de I’économie a la cul-
ture et aux formes, tantdt pacifiques et tantot violentes qui
réglent les rapports entre les hommes, nous nous sommes
confrontés avec 1’extréme complexité du terme de civilisa-



La Longue Durée des Civilisations 17

tion. Mais cette complexité, loin d’en constituer une limite,
en fonde au contraire la richesse. Pour reprendre les défini-
tions de Fernand Braudel, les “civilisations sont des espa-
ces, des sociétés, des économies, des mentalités collectives,
des continuités”. Tout choix entre ces définitions multiples,
dont les cadres spatiaux sont loin de toujours coincider, en
sacrifierait la complexité a un souci de simplification qui fi-
gerait les fronticres et les rendrait impossibles a franchir. En
revanche, tout dialogue suppose I’échange, et tout échange
suppose 1’égalité des partenaires, mais aussi, pour qu’il soit
possible, des lieux de rencontre et des intermédiaires, des
passeurs culturels a 1’aise des deux cotés de la frontiére, et
capables de comprendre les différences, mais aussi d’aider a
les surmonter, en proposant les équivalences. C’est le nom-
bre de ces médiateurs qui est la clef de la réussite de 1’étape
de son histoire dans laquelle I’Europe se trouve engagée
dans son ensemble depuis un peu plus de dix ans. Il nous
faut les multiplier, les diversifier, en renforcer la place, le
role et la reconnaissance dont ils bénéficient dans nos socié-
tés. L’enjeu est un enjeu a long terme, mais ou tous les
progres réalisés pourront étre aisément capitalisés et exploi-
tés pour permettre de nouveaux progres. Sil’on peut souhai-
ter quelque chose a I’Europe du sieécle qui commence, ¢’est
que le XXIeéme siécle ne soit pas le siécle de la langue uni-
que, mais celui des “traducteurs”, seuls capables de faire
communiquer des cultures dont il nous faut sauver les diffé-
rences.



