Reflexiones sobre la dialéctica
del desarrollo

Gianni Vattimo

In vari stati dell’India, secondo dati ufficiali, ci sarebbe-
ro stati, dal 1997 a oggi, 10.000 suicidi di contadini che si
sono uccisi non potendo pagare 1 loro debiti. Alcune stime
parlano addirittura di 40.000 casi, nello stesso periodo. Si
tratta di debiti contratti per far fronte alle spese del lavoro
agricolo, cresciute enormemente da quando il FMI ha im-
posto al governo indiano, per rispettare le leggi della con-
correnza, di non erogare piu sussidi statali per 1’agricoltura;
e da quando si ¢ cominciato a diffondere, soprattutto nella
coltivazione del cotone, 1’uso di OGM, 1 cui semi devono
essere ricomprati ogni anno perché non possono riprodursi
come accadeva con le sementi “naturali”.

Questa notizia, che ricavo dal Corriere della Sera (Mi-
lano, 21 agosto 2006), ma che ha la sua fonte originaria nel
Times of India, ¢ una delle tante che si possono citare per
mostrare che la “globalizzazione” di cui tanto ci vantiamo
ha avuto risultati negativi invece che produrre un migliora-
mento delle condizioni di vita delle parti povere del nostro
pianeta.

357



358 Gianni Vattimo

Quando parliamo di “dialettica dello sviluppo”, dobbia-
mo intendere il primo termine nel senso, inaugurale, che
aveva nel titolo del libro di Horkheimer e Adorno del 1947:
rovesciamento delle promesse, in quel caso dell’Illuminis-
mo, e per noi della mondializzazione dell’economia . Non
solo si tratta qui degli effetti negativi di cio che era parso una
promessa di maggiore benessere; cid che accade a noi oggi ¢
che il senso stesso della parola “sviluppo”, a causa dell’es-
perienza negativa ormai visibile in tutto il mondo, deve
mutare radicalmente. Possiamo riassumere questa trasfor-
mazione accentuando uno dei significati che anche il termi-
ne originale di dialettica aveva: la trasformazione della
quantita in qualita. Lo sviluppo quantitativo della produzio-
ne di beni ¢ arrivato a un punto che richiede il passaggio al
piano della qualita. Del resto, secondo una osservazione che
viene spesso ripetuta quando si discute di OGM, non ¢ la
quantita assoluta di cibo e risorse vitali che fa difetto nel
mondo, ma ¢ distribuzione nei vari luoghi del mondo. Di-
venta sempre piu chiaro che non occorre tanto un aumento
della produzione, quanto una migliore logica distributiva.
L’ironia che per tanto tempo si ¢ fatta sui regimi socialisti
dove tutti potevano acquistare liberamente qualunque mer-
ce, ma non c¢’erano merci da comprare, si rovescia anch’essa
nel suo opposto; viviamo in un mondo di sovraproduzione
di merci, che perd non sono accessibili a coloro che potreb-
bero utilizzarle.

Si puod naturalmente discutere fino a che punto questa
dialettica sia universale, perché ¢ possibile che noi occiden-



Reflexiones sobre la dialéctica del desarrollo 359

tali schiavi della logica del consumismo vediamo le cose in
maniera distorta. Forse per i diversi “mondi” in cui ¢ diviso
il nostro mondo valgono regole diverse. In questo caso, sa-
remmo ancora di fronte a effetti di una globalizzazione im-
perfetta. Ma casi come quello citato dell’India sono effetti di
globalizzazione “riuscita”; e in generale sempre piu la rego-
lamentazione dei mercati a livello di grandi aree, per esem-
pio quella dell’Unione europea o quella del WTO, riguarda
la limitazione della produzione di certi beni piuttosto che
I’aumento quantitativo di questa o di quella risorsa; I’Italia,
per fare un esempio, ¢ stata spesso costretta a pagare delle
multe all’Unione Europea per aver prodotto troppo latte o
troppi agrumi. Certo, in questa regolamentazione c¢’¢ una lo-
gica quantitiva, che intende promuovere lo sviluppo di certe
produzioni in certe aree piu che in certe altre. Ma, almeno
per lo sguardo del profano (o del filosofo, che ¢ lo stesso) il
paradosso sembra troppo clamoroso: si butta via il latte in
eccesso in [talia mentre i bambini africani ne avrebbero un
bisogno disperato.

Dialettica significa anche, nella terminologia filosofica
tradizionale, una “legge” piu 0 meno oggettiva, indipenden-
te dalle buone o cattive intenzioni umane. Cio che chiamia-
mo “realta” non ¢ pero nulla di naturalistico, come uragani o
siccita (anche questi, del resto, non sono del tutto indipen-
denti dall’agire dell’uomo: Kyoto insegna); ¢ solo il risulta-
to di scelte storiche che sono state compiute da altri,
individui o comunita, ¢ che noi ci troviamo di fronte come
“fatti”: appunto fatti, € non “cose”. Gli effetti paradossali



360 Gianni Vattimo

dei fatti che ora ci appaiono in tutta la loro gravita obbligano
a domandarsi se sia possibile rovesciare la logica, il modo di
pensare e di agire, che ha condotto a questi esiti. Parlare di
una “logica” darovesciare, e non solo di certi fatti da correg-
gere, significa porre il problema in termini globali. E se c’¢
un senso in cui la globalizzazione puo dirsi “riuscita” € pro-
prio 'universalita di questi effetti. E* qui la ragione per cui
anche, anzi soprattutto, 1 filosofi si sentono interpellati: la
pretesa di parlare a nome di tutti, dell’'uomo come tale, che
la filosofia ha sempre avanzato — e si trattava certo di una
pretesa “ideologica”, nessuno poteva garantire che Socrate
o Platone avessero afferrato I’essenza stessa dell’uomo, par-
lavano dell’'uomo greco — oggi ¢ divenuta realistica: siamo
in un mondo dove gli effetti delle nostre azioni toccano tutti,
anche chi vive in spazi molto lontani da noi. Wall Street
come I’ Atene del V secolo a.C.? Sempre ancora dialettica e
paradossi: il mondo in cui la filosofia puo parlare finalmente
in termini universali ¢ un effetto della razionalizzazione ca-
pitalistica che ha coperto ormai tutto il pianeta, anche se
gran parte dei popoli cosi “coperti” non se ne rendono conto
esplicitamente. (Non dimentichiamo la lezione della Critica
della ragione dialettica di Sartre: 1’alienazione finira — fini-
rebbe — solo quando ciascuno degli attori della storia, indivi-
dui e comunita, sara padrone e consapevole dei risultati
delle proprie azioni.)

L’allusione a Sartre non ¢ cosi incidentale come appare.
Il paradosso dello sviluppo quantitativo che non riesce, per
ora, a diventare qualitativo ha profondamente a che fare con



Reflexiones sobre la dialéctica del desarrollo 361

la coscienza, oggi, molto piu che con il funzionamento “og-
gettivo” delle cose. I contadini indiani morti suicidi sono
I’esito dei una cultura della quantita; hanno creduto di do-
versi sottomettere alla logica dell’aumento della produzio-
ne, o comunque alle leggi del mercato (imposte dal FMI) e
oggi, come apprendiamo sempre dalle fonti gia ricordate, si
rendono conto che sarebbe augurabile tornare al loro modo
tradizionale di coltivare il cotone. Negli anni Cinquanta del
Novecento, un gruppo di manager industriali e di economis-
ti “umanisti” (li chiamerei cosi, piuttosto che semplicemen-
te “progressisti”, perché¢ anzi erano proprio 1’opposto)
fondo una associazione, il Club di Roma, per promuovere la
consapevolezza dei limiti dello sviluppo. Le idee di quel
club erano probabilmente troppo avanzate per potersi im-
porre in quegli anni. Oggi esse tornano di attualita e si mos-
trano in tutta la loro urgenza. Non solo per noi “occidentali”,
ma anche nel mondo che chiamiamo pudicamente “in via di
sviluppo”. La lotta degli indigeni dell’Amazzonia per limi-
tare la deforestazione del loro habitat sembra in contraddi-
zione con I’interesse immediato di aumentare il prodotto in-
terno lordo; ma ¢ essenziale sia per la sopravvivenza di
quell’habitat, sia per la sopravvivenza dello stesso pianeta.

Come parlare, pero, di limiti dello sviluppo in Amazzo-
nia, in Cina, in India, nelle tante regioni dell’ Africa dove si
muore ancora, letteralmente, di fame? Non € solo una fanta-
sia da filosofi dire che oggi la “presa di coscienza” di singoli
e comunita ¢ il fatto re decisivo per la sopravvivenza della
specie umana sulla terra. E non ¢ solo il sogno di rivoluzio-
nari di professione — spesso agevolmente collocati nelle loro



362 Gianni Vattimo

universita e nelle loro accademie — pensare che questa presa
di coscienza — la vera “presa del Palazzo d’Inverno”, oggi —
passi attraverso una (ri)nascita della politica. Mentre per lo
sviluppo quantitativo del mondo “moderno” ¢ stata decisiva
la logica disciplinare — lo stato assoluto, il colonialismo,
I’organizzazione “scientifica” del lavoro di fabbrica, la bu-
rocratizzazione generalizzata — una decisione che assuma
esplicitamente 1 limiti dello sviluppo (si pensa quasi allo
zum Tode Sein di Heidegger) puo solo avvenire in un mon-
do di coscienze mature. Piu ancora che all’essere-per-la-
morte di Heidegger, si pensa qui, naturalmente, alla dialetti-
ca di servo e signore nella Fenomenologia di Hegel. Il servo
si libera della propria condizione in quanto cessa di conside-
rare la sopravvivenza fisica il valore supremo, e accetta di
mettere a repentaglio la propria vita; si ricordi che ’esito
della lotta non ¢, per Hegel, la distruzione di uno dei due
contendenti, il servo o il padrone. Se distruggesse semplice-
mente il suo padrone, o lo riducesse a sua volta in schiavitu,
il servo riprodurrebbe soltanto la condizione di dominio pre-
esistente. Ma, lasciando da parte Hegel, ¢ chiaro per noi che
solo una libera decisione degli interessati — individui e co-
munita — puo accettare un rovesciamento cosi radicale come
quello che ¢ richiesto per operare il passaggio dalla logica
della quantita a quella della qualita. Viene in mente qui un
altro esempio della tradizione capitalistica: ¢ solo in nome
della volonta di salvezza, attraverso il rispetto dei comanda-
menti biblici, che I’imprenditore calvinista decide di non
consumare immediatamente tutto cio che ha guadagnato,
ma lo risparmia e lo reinveste in iniziative che gli richiedono



Reflexiones sobre la dialéctica del desarrollo 363

un certo sacrificio. Se una minoranza “illuminata” di capita-
listi preoccupati della sorte del pianeta, o anche di rivoluzio-
nari previdenti, volesse imporre alle masse mondiali, per
giunta ormai totalmente conquistate dalla pubblicita perva-
siva e dal feticismo delle merci, una riduzione drastica dei
consumi, non solo andrebbe incontro a rivolte generalizzate,
ma non otterrebbe il risultato voluto. Senza una “conversio-
ne” culturale, ormai, non si possono piu limitare i consumi; i
quali a loro volta sono sempre meno “oggettivi”, sempre piu
qualitativi — si pensi che una delle prime voci nella bilancia
commerciale degli Stati Uniti, dal lato dell’esportazione, se
non proprio la prima in assoluto, ¢ quella di merci “cultura-
1i”: video, film, musica, giochi elettronici..

Una simile “conversione” non ¢ richiesta solo da parte
dei paesi in via di sviluppo; ¢ anche decisiva per le democra-
zie occidentali industrializzate. Finora queste democrazie si
sono sempre orientate secondo valori quantitativi; qualun-
que cenno alla necessita di ridurre i consumi per evitare
I’esaurimento delle risorse, o anche solo la rivolta dei popoli
poveri (si pensi al problema della immigrazione massiccia
di masse di disperati che vogliono entrare in Europa o negli
Stati Uniti), produce la caduta delle fortune elettorali di chi
si azzarda a proporlo. Paradossalmente, se il mondo avra
uno sviluppo sostenibile nel futuro, cid dipendera molto piu
dalla maturazione culturale dei popoli “terzi” che
dall’iniziativa e dalla buona volonta dei paesi sviluppati.
(Anche nella Fenomenologia di Hegel, del resto, ¢ in fin dei
conti il servo ribelle che aiuta anche il signore a uscire dalla
logica del dominio.)



364 Gianni Vattimo

Si riconoscera qui un richiamo all’ideale della rivolu-
zione proletaria mondiale di stampo marxista. Che tuttavia
non ¢ verosimilmente destinata a realizzarsi nel modo in cui
Marx I’aveva immaginata, anche e soprattutto in conse-
guenza della dialettica dello sviluppo su cui stiamo rifletten-
do. Larivolta dei proletari marxiani doveva essere scatenata
dalla poverta “quantitativa”, dalla penuria crescente delle ri-
sorse a disposizione dei piu poveri sempre pill nNUMErosi.
Certo, la penuria di risorse ¢ ancora ben viva e determinante
nella vita di tanti popoli della terra, e non intendiamo negar-
lo. Quel che ¢ sempre piu evidente ¢ che la lotta contro di
essa non puo piu essere una guerra di classe. Il nemico € qui
assai piu potente di quanto fosse lo Zar nel 1917; e il suo po-
tere ¢ talmente pervasivo (ricordiamo la “microfisica del po-
tere” di Foucault) che non c’¢ piu palazzo d’Inverno da
prendere, anche se ne avessimo la forza. L’economia capita-
listica si ¢ configurata in modo tale, anche come dominio
delle coscienze e manipolazione dei desideri, che la rivolu-
zione — se mai ci sara — sara possibile solo, anche anzitutto,
come riappropriazione delle coscienze. Non sappiamo se
questo sia un sogno della “metafisica”, una fantasia di filo-
sofi che rivendicano, come sempre, I’importanza delle idee
e della consapevolezza individuale e collettiva.

Stiamo parlando solo di una “soggettivizzazione” uni-
versale, di una diffusione a livello di massa di una sorta di
modello uebermenschlich, superumano, del tipo di quello
che Nietzsche preconizzava come sola via di salvezza nel
mondo del nichilismo compiuto? Forse il richiamo a Sartre
di aiuta ancora, anche in questo. La riappropriazione del



Reflexiones sobre la dialéctica del desarrollo 365

senso della storia di cui egli parla nella sua Critica della ra-
gione dialettica accade, non tanto paradossalmente, nel
“gruppo in fusione”, nel momento in cui il singolo coincide,
o si identifica, con la comunita rivoluzionaria in lotta. Li ac-
cade,secondo Sartre, la vera riappropriazione, perché il sen-
so dell’azione che si compie insieme ¢ posseduto in eguali
misura da tutti i partecipanti, senza gerarchie e dunque sen-
za traccia di “alienazione” — che invece si ricostituira (fatal-
mente, per Sartre) quando la rivoluzione sara compiuta e si
distribuiranno i ruoli; il momento che lui chiama del “prati-
co-inerte”.A noi il richiamo serve qui per dire che la “rivolu-
zione culturale” (anche 1’eco di Mao non ¢ puramente
casuale) a cui pensiamo ¢ qualcosa che accade piu a livello
collettivo che individuale. Diciamo meglio, a livello politi-
co. La salvezza dalle minacce del capitalismo puramente
“quantitativo” dominato dal PIL e dal rendimento immedia-
to degli stock azionari — per cui capita che un’impresa chiu-
da le proprie fabbriche e faccia aumentare cosi il valore
delle sue azioni sul mercato — ¢ solo nell’intensificazione
dell’azione politico-culturale. Era cosi anche ai tempi della
rivoluzione francese, di quella inglese del Seicento, di quel-
la russa di inizio Novecento. Si, ma quelle rivoluzioni sono
state, in gran parte, iniziative “borghesi”’, che avevano da
abbattere un dominio a sua volta limitato: si poteva prendere
il Palazzo d’Inverno, occupare il centro del potere e stabilir-
ne uno nuovo. Oggi proprio la logica “microfisica” del pote-
re assegna un nuovo e piu importante ruolo alla coscienza
collettiva. Non si fa la rivoluzione né come singoli n¢ in pic-
coli gruppi di congiurati. E forse nemmeno come “soggetti”



366 Gianni Vattimo

autocoscienti comparabili a quelli che ci fanno da esempio
nella tradizione umanistica occidentale. L’idea di una azio-
ne collettiva simile al gruppo in fusione di Sartre non ¢ solo
modellata sull’azione politica che sempre ha come scopo e
mezzi gruppi, comunita, ecc.; ¢ anche la sola a cui si possa
pensare nelle condizioni attuali — non solo occidentali, ma
anche dei paesi terzi — dove non ha senso pensare di molti-
plicare all’infinito 1 soggetti autocoscienti; come pensare
che una societa “della conoscenza”, cosi 1’ha chiamata un
programma dell’Unione europea (Lisbona, 2000) sia com-
posta di individui modellati su Leonardo da Vinci, sulla fi-
gura dello scienziato, ecc. Difficile, certo, dire quale tipo di
individui immaginiamo, se non questi. Ma gia la diffusione
ormai tendenzialmente universale dell’informatica e della
comunicazione via internet, con le memorie “collettive” che
ci mette a disposizione, fa pensare che il soggetto della rivo-
luzione “qualitativa” futura sia qualcosa di assai piu colletti-
vo di quanto finora noi si sia disposti a pensare. Forse, come
I’universalita che era ideologicamente rivendicata dalla fi-
losofia sta diventando reale nel mondo “globalizzato” — con
tutti i rischi che cio comporta — anche la coscienza innalzata
al livello dell’universalita a cui aspirava Hegel si realizzera
come coscienza effettivamente collettiva. Anche qui, con
molti rischi. Ma si pud cominciare a pensarla non troppo
pessimisticamente sulle tracce di filosofi come Teilhard de
Chardin, a cui, come a tanti altri “utopisti” del passato, do-
vremmo avere il coraggio di ritornare.





