Démocratie mondiale
et Latinité

Sergio Paulo Rouanet

La guerre contre 1’Irak déclanchée I’an dernier par les
Etats-Unis a provoqué un double effet. Outre la transforma-
tion de Bagdad en décombres, le massacre de milliers
d’étres humains et I’encouragement au pillage de sept mille
ans d’histoire, elle a provoqué un effet secondaire (ou dom-
mage colatéral, d’aprés la langue du Pentagone), celui de se-
couer le reste du monde et de le réveiller, face a une vérité
qu’il s’obstinait jusqu’ici & ne pas admettre: la faillite sur
toute la ligne de I’idéal illuministe de I’autonomie, de la rai-
son adulte, souveraine, libérée de toute tutelle. L humanité
n’a jamais été¢ confrontée de facon aussi humiliante a son
hétéronomie et jamais, de telle maniére, nous n’avions été
mis sous tutelle par une volonté extérieure.

Avant la guerre nous savions, bien sir, que nous étions
a la merci du marché, maitre sans piti€¢, mais sans visage,
impersonnel. La globalisation des biens, des services et des

458



Démocratie mondiale et Latinité 459

flux financiers limitait sérieusement notre liberté d’action,
mais au moins conservions-nous une étroite marge de liber-
té dans le choix de nos politiques économiques.

Nous avions, de plus, la consolation de croire que la do-
mination internationale était maintenant exercée par des for-
ces anonymes, détachées de tout interét capitaliste ce qui,
tant bien que mal, représentait un progrés par rapport a
I’époque o nous devions affronter les canoniéres de la rei-
ne Victoria. La mondialisation correspondait, méme pour
les marxistes, a un stade post-national du capitalisme ou le
role des Etats-nations était pratiquement nul, ce qui voulait
dire qu’il n’y avait pas de place pour un impérialisme classi-
que sous-entendant la dispute entre Etats-nations pour des
territoires, pour des marchés et pour des sources de matieres
premieres.

Telle était la these, par exemple, de Hardt et de Negri
pour qui la domination globale était exercée par un empire
et non par une puissance isolée, pour aussi puissante
fut-elle. Les Etats-Unis occupaient un espace privilégié au
sein de cet empire, mais aucun Etat-nation ne détenait le
pouvoir impérial a lui seul. Ces auteurs voyaient une pyra-
mide, dont le sommet était occupé par la super-puissance
américaine mais ou le pouvoir était partagé avec les autre
membres du Groupe des 8, par des organismes tels que le
F.M.I, la Banque Mondiale, I’O.M.C., par les autres Etats,
etc. Un pouvoir impérial existait, mais il n’était pas impéria-
liste.

L’invasion de I’Irak a brutalement rompu ce modeste
optimisme. Par ses caractéristiques unilatérales, par 1’ar-
rogance avec laquelle elle a violé tous les précepts de droit



460 Sergio Paulo Rouanet

international, par la supréme indifférence avec laquelle elle
a tourn¢ le dos aux clameurs de 1’opinion publique mondia-
le, la “nouvelle Amérique” a clairement démontré qu’elle
assumait I’héritage impérialiste de la “vieille Europe”, ex-
pression rancuniére de Donald Rumsfeld pour qualifier les
pays européens qui se sont opposés a l’agression an-
glo-américaine. C’est ainsi que se produisit une deuxieme
perte d’autonomie.

Lors de la précédente, nous avions renoncé a une bonne
part de notre capacité de réaction devant des facteurs
d’origine externe. Nous vivions alors dans un monde ou les
décisions les plus importantes étaient prises derriére les
murs des banques centrales étrangeres, ou la volatilité des
capitaux financiers rendait impossible toute planification a
long terme, ou les innovations technologiques venaient
toujours d’ailleurs, ou I’industrie informatique, qu’elle fiit
nationale ou étrangere, nous soumettait a tous les condition-
nements. C’était un monde ou les pays industrialisés avaient
adopté un nouveau dogme, celui du consensus néo-libéral,
qu’ils imposaient aux institutions multilatérales dont dépen-
dait notre survie et au sein desquelles ils détenaient un pou-
voir quasi absolu (FMI, Banque Mondiale). En bref, ¢’était
le monde de la globalisation dépendante, avec ses aspects
indéniablement positifs, mais qui, en revanche, confinait
notre liberté avec une extréme rigueur.

Nous avions cependant le sentiment que 1’ordre et la sé-
curité dans le monde étaient, vaille que vaille, plus ou moins
garantis par ’ONU au moyen d’un systéme qui excluait
I’usage unilatéral de la force pour la solution d’un conflit.
C’¢était le premier pas franchi pour sortir de 1’état de nature



Démocratie mondiale et Latinité 461

dans lequel vivait la société internationale. Il n’existait pas
encore ce que les juristes du droit naturel appelait le pactum
subjectionis, c’est a dire la soumission des Etats membres
devant une autorité commune dotée d’un pouvoir de coer-
tion ; mais au moins existait-il le pactum societatis qui scel-
lait un engagement mutuel de non-agression. C’est ce pacte
qui a été violé par le gouvernement américain, sur la base
d’une doctrine qui établit un nouveau principe étranger a la
Charte des Nations Unies, celui de la guerre préventive.
Nouvelle perte d’autonomie, notre seconde chute, pour
reprendre le langage théologique. Nous sommes de retour
au monde de Hobbes, au monde de la guerre de tous contre
tous, monde dans lequel la vie de chacun d’entre nous est
“nasty, brutish and short”. Dés lors, nous ne dépendons plus
seulement de la main invisible du marché, mais encore de la
main, bien visible, qui déclanche le lancement des missiles
Tomahawk. Le chatiment de la désobéissance était aupara-
vant celui de I’arrét des flux de capitaux dont nous dépen-
dions pour clore notre balance des paiements. Nous
pouvons désormais Etre punis et transformés en tube
d’essais du Pentagone pour tester sa derniére génération
“d’armes intelligentes”. L’architecture de notre subordina-
tion se structure sur deux paliers. Si nous étions auparavant
soumis a la dynamique de la globalisation, nous sommes
désormais assujettis plus directement, en état de vassalité
politique et militaire. Il s’agit la d’un retour mondial au féo-
dalisme, d’une régression vers des formes concretes et réel-
les de subordination, sans que disparaisse pour autant la
subordination a un capitalisme abstraitement puissant.



462 Sergio Paulo Rouanet

Que faire devant la victoire apparemment irréversible
d’une tendance qui semble condamner les peuples de I'uni-
vers entier a la soumission aux forces de la globalisation et
aux décrets d’un pouvoir suzerain?

Il existe une option, bien évidemment, qui est celle de
ne rien faire ou de se contenter d’arrangements mineurs qui
permettraient a chaque pays de s’insérer dans des conditions
aussi avantageuses que possible dans le processus de globa-
lisation ou bien de préserver au maximum leur autonomie
au sein du pouvoir impérial.

I1 existe une autre option. Celle de réagir. Cette réaction
peut emprunter plusieurs voies.

L’une d’elle est le communitarisme. Il implique 1’aban-
don de la modernité et la régression vers une Arcadie pré-
moderne. C’est la stratégie de la dé-globalisation. Les éco-
nomies seraient réorientées vers une production destinée au
marché interne. Les moyens financiers seraient recherchés a
I’intérieur. Les producteurs pourraient s’organiser en coopé-
ratives. L’économie serait centrée sur la production locale.

Le néo-nationalisme représenterait une deuxi¢me voie.
Ses partisans pensent que le renfort de I’Etat national avec
ses instruments classiques de protectionnisme commercial,
culturel et de régulation de 1’économie constituerait une
stratégie efficace pour résister au néo-libéralisme et a la
globalisation. Ces deux choix ignorent ou sous-estiment
I’importance de la dimension internationale. Cette erreur
n’a pas été commise par G. Bush et nous devons méditer la
legon. Ce ne serait pas la premicre fois que I’envers d’une
pathologie nous montrerait le chemin de la normalité. Le dé-
lire d’un paranoiaque, diment interprété, est parfois plus



Démocratie mondiale et Latinité 463

réel que de nombreuses théories formulées par des esprits
parfaitement lucides. Que nous a appris G. Bush? Que les
Etats-Unis doivent étre des “global players”, joueurs mon-
diaux, s’ils veulent agir en défense de leurs interéts. Leur
champ d’action doit étre celui du monde comme un tout, et
pas seulement le Texas. L’isolationnisme est percu au-
jourd’hui comme étant incompatible avec la doctrine de G.
Bush. Les nouveaux guerriers sont “globalistes” aussi bien
dans le sens ou ils se jugent les défenseurs d’une globa-
lisation néo-libérale qui réponde aux interéts américains,
que dans le sens ou ils s’imaginent étre investis de la mis-
sion globale d’apporter la civilisation américaine au monde
entier. Il nous faut prendre cet enseignement au sérieux. La
solution de notre probléme se trouve la ou il est né: sur le ter-
rain international.

C’estla que s’engage la troisiéme voie: I’'universalisme.
La voie de I’universalisme implique une accélération et un
approfondissement du processus d’universalisation qui, en
créant des espaces transnationaux chaque fois plus vastes
débouche, comme devant un ultime horizon, sur I’implan-
tation d’une démocratie mondiale. Cette démocratie est, au
bout du compte, la seule issue pour échapper a nos deux su-
bordinations: celle qui est créée par la globalisation dépen-
dante et celle qui est créée par le néo-impérialisme.

Ce projet est moins irréaliste qu’il n’y parait. L uni-
versalisation a déja cheminé a grands pas et a mis a jour une
conscience internationale qui ne peut simplement étre annu-
lée par un unilatéralisme quelconque. Le rejet mondial de
I’aventure militariste des faucons du Pentagone montre que
I’humanité n’est pas disposée a renoncer au systéme multi-



464 Sergio Paulo Rouanet

latéral de solution des conflits, systéme conquis au prix de
tant d’efforts au long d’une histoire pluri-millénaire. De sur-
croit, I’objectif d’'une démocratie mondiale pleinement ins-
titutionnalisée se mesure a long terme. A peine s’agit-il,
dans un premier temps, de faire naitre une opinion publique
mondiale capable de penser en termes de citoyenneté mon-
diale.

Telle a été, en bonne part, la fonction du Forum Social
qui a eu lieu au Brésil d’abord, puis en Inde. Quoiqu’il ait
compté, parmi ses membres, plusieurs adeptes d’une ligne
néo-libérale, le Forum a été internationaliste dans sa compo-
sition elle-méme, compte-tenu de la présence de plusieurs
centaines d’ONGs étrangeres et de représentants de mouve-
ments sociaux venus de tous les horizons. A I’inverse des
partis politiques, plus enclins a une orientation nationale,
ces mouvements travaillent em réseaux qui franchissent les
frontiéres nationales et peuvent sceller des alliances provi-
soires avec d’autre réseaux eux-mémes trans-nationaux.
C’est ce qui explique les alliances “contre-nature”, par
exemple entre ambientalistes et syndicalistes qui auraient
toutes les raisons pour étre hostiles les uns aux autres ou en-
tre les agriculteurs européens favorables aux subventions
qui portent préjudice aux produits agricoles brésiliens et les
membres du Mouvement des Sans Terre (MST). La raison
est qu’il existe un combat commun, autour duquel des
alliances transnationales sont possibles méme si leurs posi-
tions sont contradictoires sur d’autres points, ce qui oblige
les participants respectifs a intégrer d’autres réseaux égale-
ment transnationaux. Intentionnellement ou non, ces mou-
vements mettent em pratique les théories de Castells sur la



Démocratie mondiale et Latinité 465

société em réseaux, qu’il considére comme la caractéristi-
que majeure de notre temps.

Le Forum Social — ou se retrouvent tous les mouve-
ments et ou la stratégie des réseaux est mise en évidence —
a été appelé le nouveau Bandung (Conférence de Bandung,
en Indonésie en 1955, au cours de laquelle 24 pays afro-
asiatiques se sont réunis dans le but de remettre le statu quo
international en question. Avec cette différence que Ban-
dung a été le siege d’une réunion de chefs d’Etats (Nerhu et
Nasser étaient présents) alors que Porto-Alegre, dés la pre-
micre année, a accueilli d’innombrables groupes et mouve-
ments sans caractére gouvernemental. Certains préférent
parler d’une nouvelle Internationale, ce qui provoque bien
entendu la question embarrassante de savoir qui, au Forum,
assumerait le role de “classe révolutionnaire” joué par le
prolétariat lors des Internationales Socialistes.

En vérite, il ne s’agit pas d’une révolution, mais bien
plutot d’une longue marche, paciente, pacifiste, a la recher-
che d’une démocratisation croissante et la guerre de G.Bush
a bien prouvé qu’il existe um déficit de démocratie un peu
partout.

Dans les pays non-hégémoniques comme le Brésil et
comme plusieurs pays européens, la démocratie est ampu-
tée, car la globalisation et 1’unilatéralisme politique con-
damnent nos populations a supporter les effets de décisions
au sujet desquelles elles n’ont pas été consultées. La grande
unité¢ préchée par J. J. Rousseau entre le peuple qui obéit,
dans sa condition de sujet et celui qui agit en tant que
souverain disparait ainsi. La globalisation oblige les peuples
périphériques a subir passivement les conséquences de poli-



466 Sergio Paulo Rouanet

tiques qu’ils n’ont pas eu le pouvoir de co-décider. Ces déci-
sions ont ét¢ prises hors de leurs frontiéres, soit par des
conseils d’administration de mégats-conglomérats, soit par
des spéculateurs individuels. Sur le plan politico-militaire la
dépendance est aussi grave, comme le prouve ce qui vient de
se passer avec la guerre d’Irak. Partout, I’opinion publique a
¢té hostile a I’invasion américaine et cependant, ce rejet
massif de la politique de G. Bush n’a eu aucun effet sur le
gouvernement américain. Et, en vérité, il n’avait aucune rai-
son d’en tenir compte, suivant les régles du jeu imposées par
la démocratie américaine ou les €lus ne sont responsables
que devant leurs électeurs méme lorsqu’ils prennent des ini-
tiatives qui affectent profondément la vie et le bien-&tre
d’autres peuples. Ceci s’est déja produit dans le passé, mais
jamais de maniere aussi radicale que dans cette guerre de G.
Bush. Entre ceux qui ont été affectés sans avoir été consultés
se trouve en premier chef le peuple irakien qui n’a accordé
aucun mandat a Bush pour étre libéré de la dictature de Sad-
dam Hussein. Les autres individus affectés représentent la
bagatelle de 5 milliards et demi d’étres humains.

Mais la démocratie se retrouve également amputée dans
les pays hégémoniques eux-mémes, comme on peut s’en
rendre compte au vu des circonstances pour le moins sus-
pectes dans lesquelles s’est déroulée I’¢élection de G. Bush a
la Présidence des Etats-Unis. Et, encore une fois, c’est
I’exemple de la guerre qui démontre la fragilité de la démo-
cratie américaine. Nous savons qu’a la suite des attentats du
11 Septembre 2001, le Congrés américain a approuveé un en-
semble sans précédents de mesures restreignantes des droits
civiques. La liberté de la presse a été systématiquement ba-



Démocratie mondiale et Latinité 467

fouée par un bon nombre des media et I'indice élevé
d’approbation de la guerre par la population a été da, entre
autres, a cette manipulation de 1’opinion publique.

D’aprés Naoum Chomski, une quantité raisonnable
d’américains étaient persuadés, aux alentours de septembre
2002, que Saddam Hussin représentait une menace immi-
nente pour les Etats-Unis et acceptaient sans sourciller la
version suivant laquelle il possédait des armes de destruc-
tion en masse et allait les employer contre leur pays. En ou-
tre, des millions d’américains croyaient aveuglément en
I’existence de liens entre le régime irakien et I’ Al Qaeda.

Tout de suite aprés le 11 Septembre, 3% a peine de la
population américaine croyait a la responsabilité¢ de Saddam
Hussein dans 1’attaque des tours du Word Center. Un an
plus tard, le lavage de cerveaux avait réalisé la prouesse in-
croyable d’¢lever ce pourcentage a 50%. Nous savons aussi
que les images les plus atroces sur les horreurs de la guerre
vues par le reste de la plancte ont été censurées par les chai-
nes de télévision américaines et n’ont pas été montrées aux
Etats-Unis.

On peut donc affirmer que si la démocratie américaine
avait fonctionné convenablement et que la population ait eu
accés aux informations essentielles, G. Bush n’aurait pas
obtenu I’appui populaire qu’il a regu et qu’il n’aurait peut-
étre pas déclanché la guerre, ce qui confirmerait la théorie
politique moderne, suivant laquelle, en régle générale, les
démocraties ne sont pas belliqueuses. Une véritable démo-
cratie obéit a une logique universaliste qui interdit, comme
le rappelle Habermas dans un récent article, I’imposition
unilatérale, a d’autres pays, de valeurs et de régimes politi-



468 Sergio Paulo Rouanet

ques différents. La démocratie exige que tous les intéréts et
points de vue soient considérés. Un pays qui se considére
véritablement démocrate ne se comporte pas en tyran dans
ses relations avec les autres, comme c’est le cas des Etats-
Unis de G. Bush.

Une démocratie mondiale contribuerait a combler ce
déficit. Les pays périphériques participeraient des processus
décisionnels concernant leurs populations. Le démos serait
désormais planétaire, complétant ainsi le démos national qui
ne permet pas aux pays périphériques de participer aux déci-
sions de portée mondiale et les structures démocratiques des
pays hégémoniques se perfectionneraient, d’une part parce-
qu’elles seraient objet d’une meilleure visibilité internatio-
nale et d’autre part parceque les décisions prises gagneraient
en légitimité dans la mesure ou elles tiendraient compte des
perspectives et interéts des autre peuples.

Notre objectif n’est pas d’arriver a un Etat mondial a
I’instar des Etats conquis par la force des armes comme
I’empire d’ Alexandre ou I’empire romain. Il n’aurait rien en
commun avec les spéculations de nombreux réveurs qui ont
proposé 'unification politique de I’Europe et celle du mon-
de entier parceque, dans leurs projets, I’'union entre Etats
¢tait généralement le fruit de I’initiative des gouvernants
eux-mémes, ex parte principis alors que, suivant la logique
de I'universalisme moderne, de telles intiatives devraient
provenir d’en-bas, ex parte populi.

Il nous reviendrait d’imaginer un systéme qui concilie-
rait 'universalisme avec le particularisme dans un monde
ou I'universel ne chercherait pas a tout niveler et ou le parti-
culier ne serait pas anarchique. Il nous faudrait un mode¢le



Démocratie mondiale et Latinité 469

avec deux plateformes. Au premier niveau existerait une su-
per-structure politique commune qui reposerait sur des prin-
cipes et normes applicables a tous les acteurs. Au deuxiéme
niveau régnerait une ample diversité culturelle ou tous les
acteurs seraient libres d’adopter leur propre style de vie et
seraient uniquement assujettis aux limites imposées au ni-
veau universaliste. Le monde serait suffisament unifié pour
pouvoir coordonner les particularismes sauvages et suffi-
samment diversifié pour que la polyphonie culturelle ne soit
pas étouffée.

En clair, la construction d’une démocratie mondiale
sous-entend I’harmonisation entre le systeme actuel des
Etats-nations et un ordre politique supra-national. Dans cet
ordre d’idée, la démocratie mondiale ne peut étre organisée
sur des bases fédératives qui conduiraient a la disparition de
la souveraineté des Etats nationaux, mais doit aller au dela
de la simple confédération qui maintiendrait cette souverai-
neté intacte et ne serait, au fond, rien de bien différend de
I’actuel systeme des Nations Unies dont la limite est préci-
sément le principe de la souveraineté des Etats membres. Je
pencherais plutot vers ce que quelques politologues nom-
ment “démocratie cosmopolite”, hybride entre la fédération
et la confédération et qui ne cherche pas a abolir les
Etats-nations, mais bien plutot a créer des institutions cos-
mopolites qui puissent cohabiter avec eux, ne les plagant
sous son autorité que dans des cas trés précis.

Il existerait plusieurs niveaux de gouvernance, organi-
sés suivant le principe de subsidiarité. Les questions ne se-
raient traitées a 1’échelle nationale que lorsqu’elles ne
pourraient I’étre a I’échelon local, au niveau des régions que



470 Sergio Paulo Rouanet

lorsqu’elles ne pourraient étre discutées sur le plan national
et a I’échelle mondiale que lorsqu’elles ne pourraient étre
résolues au plan régional.

Le niveau le plus élevé représenterait une évolution a
partir de I’organisation actuelle des Nations Unies. Ce ni-
veau serait composé d’une société civile au sein de laquelle
agiraient des institutions telles que les églises, les syndicats,
les associations d’intellectuels et d’artistes et des orga-
nisations non-gouvernementales; a cette société se joindrait
une société politique dont la Constitution inscrirait en son
préambule les principes contenus dans la Déclaration Uni-
verselle des Droits de I’Homme et d’autres documents aussi
importants. Les organes de cette société politique seraient
composés d’un Parlement a deux chambres ou, outre 1’ As-
semblée Générale actuelle dont les membres sont indiqués
par les gouvernements, si¢gerait une Assemblée des Peu-
ples dont les membres seraient ¢lus au suffrage direct. Le
droit qui émanerait de ce Parlement ne revétirait pas un ca-
ractére inter-Etats, comme le droit international moderne,
mais s’approcherait de ce qu’Emmanuel Kant qualifiait de
jus cosmopoliticum. Le Tribunal Pénal International et une
Cour Internationale de Justice remaniée constitueraient le
noyau d’un pouvoir judiciaire efficace, doté d’une autorité
effective pour juger, non seulement les Etats, mais aussi les
individus rendus coupables de violations des droits de
I’homme et de crimes contre I’humanité. Un pouvoir exécu-
tif, enfin, doté d’attributions politiques et économiques ap-
pliquerait les lois de la démocratie mondiale.

Sur le plan économique, ce pouvoir exécutif aurait com-
pétence pour supervisionner le processus de globalisation et



Démocratie mondiale et Latinité 471

corriger ses anomalies. Je veux laisser ici la parole a Joseph
Stiglitz, ex membre de la Banque Mondiale et Prix Nobel
d’économie:

Un processus de globalisation est en cours, analogue aux processus
advenus lors de la formation des économies nationales. Malheure-
usement, nous ne possédons pas de gouvernement mondial, res-
ponsable devant I’ensemble des peuples des nations et qui pourrait
controler le processus de globalisation tout comme les gouverne-
ments nationaux ont conduit le processus de nationalisation. Au
licu de cela, nous patissons d’un systéme que I’on peut qualifier de
gouvernance globale sans gouvernement global, ou quelques rares
institutions, la Banque Mondiale, le FMI, ’OMC et bien peu
d’acteurs, tels que les Ministéres des Finances et du Commerce,
étroitement liés aux interéts financiers et commerciaux, dominent la
scene. Systeme dans lequel nombreux sont ceux qui sont affectés par
des décisions qui les concernent mais que les décideurs ignorent.

Notre proposition permettrait de créér les mécanismes
transnationaux de supervision réclamés par J. Stiglitz. Tou-
tes les victimes du processus de globalisation pourraient
s’exprimer, apportant ainsi I’équivalent fonctionnel des mé-
canismes nationaux qui avaient surveillé le processus
d’industrialisation au début du capitalisme.

Sur le plan politique, 1I’exécutif mondial hériterait des
attributions du Conseil de Sécurité et serait responsable de
la préservation de la paix et de la sécurité internationale. I1
détiendrait, a ce titre, le monopole de la 1égitimité de la vio-
lence. A moyen terme, 1’objectif serait celui de la démilitari-
sation des Etats-nations et de la transformation des forces
temporaires de maintien de la paix des Nations-Unies (pea-
ce-keeping operations) en forces permanentes, subordon-
nées au contrdle des deux premiers pouvoirs.



472 Sergio Paulo Rouanet

On peut imaginer ce qui se serait passé si un systeme de
ce genre elt été¢ déja mis en place lors des attentats du 11
Septembre 2001, avec toutes les conséquences que I’on sait.
Pour commencer, les attentats n’auraient peut-étre pas eu
lieu car le Parlement Mondial aurait déja créé un espace
pour que les interéts et revendications des différentes fac-
tions impliquées dans le conflit puissent étre entendus et
pris en considération, écartant ainsi une des causes principa-
les de radicalisation. Ensuite, en admettant que les attentats
aient eu lieu, la démocratie mondiale aurait disposé d’ins-
tances légitimes pour procéder a la capture et a la punition
des responsables, libérant les Etats-Unis de 1’obligation,
qu’ils se sont imposée a eux-mémes, d’envahir 1’Afgha-
nistan a la recherche des terroristes. Enfin, la guerre d’Irak,
séquelle tragique de la tragédie du 11 Septembre, n’aurait
pas eu lieu non plus: d’un coté parceque les regles du jeu de
la démocratie mondiale n’auraient pas permis I’existence de
la dictature de Saddam Hussein et méme si elle avait existé,
I’exécutif supra-national aurait disposé des mécanismes né-
cessaires pour découvrir si Saddam Hussein avait vraiment
aid¢ les terroristes et s’il possédait vraiment les armes inter-
dites. Au contaire, comme chacun sait, cette tache a été as-
sumée par les Etats-Unis et par la Grande-Bretagne qui ont
présenté de fausses preuves pour justifier une guerre déja
décidée d’avance. Si la démocratie mondiale considérait
que Saddam Hussein était coupable des délits qu’on lui im-
pute, il serait considéré un hors la loi, un outlaw. Mais
seraient également hors la loi les gouvernements qui vou-
draient imiter les cowboys de I’ancien Ouest américain qui
faisaient justice avec leurs propres mains ou les xérifs qui se



Démocratie mondiale et Latinité 473

nommaient eux-mémes, exercant une autorité usurpée en ti-
raillant de tous cotés avec leurs colts-45.

La démocratie mondiale favorise la réconciliation entre
la dimension universelle et la dimension du particulier. Elle
n’est pas destinée a nier la diversité, mais a Iui donner des
conditions d’existence concrétes. Grace au principe de sub-
sidiarité, les différences nationales pourraient co-exister au
sein de cette démocratie mondiale de la méme maniére que
les différences culturelles peuvent co-exister dans une dé-
mocratie nationale: toutes les formes de vie pourraient
s’épanouir librement dés lors qu’elles obéiraient a un noyau
normatif institutionnel commun, consubstantié par une
constitution universelle qui garantirait aux individus, aux
cultures et aux nations le plein droit a auto-réalisation, com-
patible avec le droit a 1’auto-réalisation d’autres individus,
cultures et nations.

Mais pourquoi discuter de ce projet au cours d’une con-
férence programmeée par I’ Académie de la Latinité? Et pour-
quoi en discuter a Alexandrie?

La réponse, a premiere vue est toute simple: c’est
Rome, mére de la latinité, qui est a I’origine du modele poli-
tique a deux niveaux, conciliant ainsi, au moyen d’un sage
exercice d’architecture politique, la dimension universelle
avec la dimension du particulier. Ce qui était universel a
Rome, ¢’¢était I’Etat. Sur tout I’empire régnait un ordre poli-
tique commun, avec des obligations et des droits communs
pour tous les citoyens. Mais la culture, elle, était pluraliste.
A partir du moment ou les lois de ’empire étaient respec-
tées, tous les peuples disposaient du droit de parler leur pro-
pre langue, de pratiquer leurs propres coutumes et d’adorer



474 Sergio Paulo Rouanet

leurs propres dieux. Cette co-existence de I’unité politique
et de la pluralité culturelle est issue des origines mythiques
de la Cité.

Suivant Tite Live, Rémus passa par dessus les murs que
son frére avait fait dresser, novos transilit muros. Romulus
le tua en réprésailles et menaga quiconque voudrait I’imiter
du méme chatiment,quicumque alius transiliet moenia.
Le fratricide se justifiait car le mur délimitait ce qui consti-
tuait ’essence méme de Rome, 1’espace civique ou les lois
¢taient discutées et promulguées. Violer la ligne qui dessi-
nait cet espace revenait a nier I’existence méme de Rome. Et
cependant, sur le plan culturel, Rome était aussi poreuse
qu’une éponge.

Sinous faisons noétre une vieille distinction qui remonte
a Saint Isidore de Séville, nous pouvons dire que la civitas,
instance politique de la ville, était entourée de murs mais
que 'urbs, espace de la vie privée, était ouverte. Il n’y avait
pas d’opposition entre elles, mais bien plutét complémenta-
rité. C’¢était la souveraineté de la civitas qui était la garantie
de I’ouverture de ’urbs. Ce n’était pas le peuple qui formait
I’Etat, mais c’était I’Etat qui transformait un agglomérat
d’individus culturellement hétérogeénes en un seul peuple.
Romulus a rassemblé la multitude et lui a donné des lois,
puisque seules les lois pouvaient amalgamer une masse pour
en faire un seul peuple, coalescere in populi unius corpus
nulla re praeterquam legibus poterat. Le concept d’ho-
mogénéité ethnique était tout a fait éloigné de la tradition ro-
maine et Romulus lui-méme a accru la population de la Cité
en y adjoignant tous les peuples voisins, quelque fut leur
langue ou leur religion, ex eo finitimis populis turba omnis,



Démocratie mondiale et Latinité 475

sine discrimine. C’est lui qui eut I’idée du rapt des Sabines,
donnant ainsi une preuve supplémentaire de la perméabilité
culturelle du /imes romain. Nous connaissons tous I’histoire
de Paul, juif de Tarse, certainement plus versé en grec et en
araméen qu’en latin et qui fut traité avec considération par
les magistrats dés qu’il déclinat sa condition de citoyen ro-
main: ego civis romanus sum.

Cette tolérance vis a vis de la diversité culturelle s’est
prolongée pendant le Bas-Empire. Il suffit de rappeler la
Constitutio Antonina, 1’édit de 212 de notre ere par laquelle
I’empereur Caracalla a donné le droit de citoyenneté a tous
les peuples de I’empire, indépendamment de leur nationalité
ou de leur religion. L’empire romain, a I’apogée de sa gloi-
re, formait une constellation de urbes — des milliers de peu-
ples, des ethnies et cultures les plus diverses, éparpillées a
travers I’Europe, 1’ Asie et I’ Afrique — protégées par les lois
de Rome, la civitas universelle. L universalisme de la civi-
tas rendait la diversité des urbes possible. Il est important
d’insister sur cette ouverture culturelle, car elle représente
une originalité romaine, inexistente chez les grecs. Ceux-ci
ne possédaient ni unité territoriale ni politique, mais te-
naient a affirmer leur unité culturelle. Leur unité se faisait au
travers de leur langue, par laquelle ils se démarquaient des
non-grecs, des barbares.

Cette interaction entre ['universel et le particulier n’¢-
tait pas seulement en pratique dans le systéme politique de
Rome. Elle avait été I’objet de théories entre ses auteurs et
son chemin avait été tracé par les stoiciens grecs, comme
Chrysippe, pour qui ’humanité devait étre considérée com-
me un seul Etat dont les hommes et les dieux étaient les



476 Sergio Paulo Rouanet

citoyens, Etat régit par une Constitution reposant sur la rai-
son et qui permettait de faire la distinction entre le bien et le
mal. Le stoicisme reconnaissait par la méme occasion que
les hommes vivaient physiquement, dans des cités gouver-
nées par les usages, différents d’un endroit a I’autre. Tous
¢taient soumis, en conséquence, a deux lois. La loi de la cité
devrait étre modifi¢e a la lumiére de la raison chaque fois
que le besoin s’en ferait sentir, ce qui ne signifiait pas la fin
de la diversité car les usages les plus variés pouvaient tout
aussi bien étre revétus de raison. Ce fut cependant un roma-
in, Cicéron, qui fut le plus clair a ce sujet.

Il existe, de fait, une loi véritable et de juste raison, qui s’applique a
tous les hommes et conforme a la nature, qui s’applique a tous les
hommes, immuable et éternelle. (...) Révoquer cette loi par la 1égis-
lation des hommes est moralement illégitime. (...) Ni le Sénat ni le
peuple ne peuvent nous soustraire a I’obligation de respecter cette
loi (...). Elle ne peut instituer une régle a Rome et une autre a
Athénes, ne sera pas une aujourd’hui et une autre demain...mais
sera une et unique en tout temps et en tout licu.

Tel ses maitres stoiciens, Cicéron opérait sur deux espa-
ces. Sur I'un il placait ’urbs, particuliére a ses propres cou-
tumes et ses institutions spécifiques. Sur I’autre, se trouvait
la Cité universelle, la civitas maxima, d’ou émane la loi de
nature, vera lex naturae congruens, dont les Etats doivent
tenir compte et a laquelle ils doivent se soumettre en cas de
conflit. Nous savons que ce fopos des deux Cités a été adop-
té par un autre romain, Saint-Augustin, et se retrouve a
I’origine de la philosophie morale de certains penseurs con-
temporains, entre autres Karl-Otto Apel pour qui nous ap-
partenons tous a deux communautés, 1’'une virtuelle sans



Démocratie mondiale et Latinité 477

frontieres ou existent les conditions idéales pour une argu-
mentation libre, égalitaire et I’autre empirique, sujette a des
distorsions internes et externes et a une asymétrie du pou-
voir et de la richesse.

En résumé, nous pouvons dire que Rome a jeté les bases
du modele a deux niveaux — le noyau politique commun
associé a la diversité culturelle — avec une différence, de ta-
ille, a savoir que le centre politique de notre mode¢le est radi-
calement démocratique et n’a rien en commun, ni avec la
politique oligarchique de la Rome républicaine et ni avec la
politique despotique de la Rome impériale.

Mais ce n’est pas seulement pour ces raisons historiques
qu’une Académie de la Latinité posseéde juridiction sur le
théme de la démocratie mondiale, mais bien plutdt parceque
le paradigme romain demeure, dans une certaine mesure,
encore vivant dans le monde latin.

Ce paradigme est présent dés 1’origine du concept fran-
cais de la nation, en opposition au concept allemand. Pour
Sieyes, une nation surgit quand la majorité de la population
— le Tiers Etat — s’entend autour d’objectifs communs et
implante, par la décision d’un acte fondateur, un nouveau
projet de gouvernement et de société. Tel avait été le sens de
la féte de la Fédération du Champ de Mars: provengaux, bre-
tons, normands renouvelaient leur engagement, en saine
conscience et pleine raison, envers un nouveau projet de na-
tion et de liens de solidarité imposés par I’Histoire. Le poli-
tique créait le social et mélangeait tous les hommes, de
toutes origines.

Le concept allemand, basé¢ sur Herder, est bien diffé-
rent. La nation n’est pas une croyance en la liberté. C’est la



478 Sergio Paulo Rouanet

cathédrale, le chant folclorique, 1’épopée populaire. La na-
tion n’est pas le fruit d’un engagement contractuel, mais le
produit de liens affectifs qui viennent de la nuit des temps et
sont transmis de génération en génération. Elle est le produit
de I’histoire et non point d’une raison constituante. Au lieu
de créer une nation, I’individu est créé par elle. Dans la con-
ception allemande, I'unité culturelle du peuple est décisive.
Elle est secondaire dans la conception frangaise: pour cel-
le-ci, la nation est une communauté de citoyens régie par des
principes universalistes contenus dans la Constitution et non
pas une communauté de destinée organisée sur des bases
particularistes suivant des criteéres consanguins et culturels.
Comme a Rome, le peuple est défini politiquement et non
culturellement. Il ne fait aucun doute que le concept francais
a abouti, dans la pratique, a un jacobinisme égalitaire qui
prétendait redessiner la carte culturelle de la France depuis
Paris. En cela, Rome a été plus généreuse. Il faut toutefois
remarquer que cette vision politique représente un rejet total
du concept d’Etat ethnique, vécu de fagon dramatique, au-
jourd’hui, dans plusieurs régions de I’ancien bloc socialiste.
De maniére générale, ce rejet se retrouve dans la plupart des
pays latins, comme le mien, profondément hostile a un con-
cept de nationalité fondé sur le sang, alors qu’il s’est bati sur
le mélange des races et des cultures. En bref, le paradigme
romain survit en partie dans le mode¢le francais et tend a se
généraliser dans le monde latin.

Curieusement, la communauté constituée par les pays
latins s’organise concrétement sur le modele a deux ni-
veaux: pluralisme des cultures et universalité des principes.
Nous formons aujourd’hui 34 pays, presque 34 particularismes



Démocratie mondiale et Latinité 479

différents, de compositions raciales multiples, de religions qui
vont de I’animisme a I’islamisme et au christianisme dans ses
trois expressions, la catholique, la protestante et 1’ortho-
doxe. Et en méme temps nous partageons tous, aujourd’hui,
le méme idéal politique fond¢ sur les postulats universalis-
tes de démocratie et de défense des droits de I’homme.

La redéfinition du pole particulariste en termes pluralis-
tes est essentielle pour le modéele a deux niveaux. Pluralisme
signifie diversité, mais aussi ouverture. Les différentes cul-
tures ne sont pas des totalités auto-suffisantes. Elles sont des
systémes capables d’inter-agir, de se modifier, d’entrer dans
de nouvelles conjonctions, de créer de nouvelles différen-
ces, des syncrétismes imprévus. C’est ce qui arrive dans les
pays latins ou la culture est a la fois individuelle et perméa-
ble. Elle est une particularité universelle, si vous me permet-
tez cet oxymoron. Sa spécifité est d’étre partiellement
universaliste. Pour donner quelques exemples, c’est un pays
latin, la France qui, au XVIIIéme si¢cle a parlé¢ au nom de la
raison universelle. Raison universelle pour tous et pour tou-
jours et dont la Révolution a produit une Déclaration Uni-
verselle des Droits de I’Homme. Le Portugal et I’Espagne
ont étendu les frontieres du monde au XVIeme siecle en
s’aventurant avec succés sur trois continents. S’il en est ain-
si, nous nous trouvons devant une étrange situation ou
I’identité se définit par ’absence d’identité fixe, car toute
démarcation rigide ferait en sorte que le monde latin devien-
ne ce qu’il n’est pas- une particularité parmi d’autres — et ne
soit plus ce qu’il est — une voie d’accés a I’'universel.

Cette particularité sui generis ne peut, pour cette raison,
étre pensée en tant que civilisation. Le concept de civi-



480 Sergio Paulo Rouanet

lisation latine a des connotations historiques qui font de la
latinité le contraire de ce qu’elle est en réalité en la transfor-
mant en espace clos et non en espace de liberté. C’était dans
cet espace clos que circulait Mussolini quand il préchait la
résurrection de I’empire romain et que Charles Maurras ap-
pelait les descendants de la louve a défendre leur lointain
héritage:

La barbarie encercle la latinité européénne. Nous serons un peu
mieux protégés contre I’invasion barbare losque les principes de
I’ordre et de I’autorité seront reconnus et salués de Rio a Buenos
Aires, de Bucarest jusqu’au Québec...

C’est laraison pour laquelle nous remarquons avec sou-
lagement que Samuel H. Huntington ne parle pas de civili-
sation latine. Pour autant que je puisse comprendre, il nous
classe en quatre civilisations — I’occidentale, la latino amé-
ricaine, 1’orthodoxe et 1’africaine. Mais ne nous affligeons
pas pour autant, telles des &mes en peine d’un corps qui leur
accorde I’hospitalité. Cette condition d’ectoplasmes nous
dispense de suivre les conseils que S. H. Huntington distri-
bue aux différentes civilisations et aux Etats qui les compo-
sent. Il conseille par exemple a la Turquie d’abandonner
I’héritage séculaire d’Ataturk si elle veut devenir le noyau
de la civilisation islamique et les Etats Unis sont priés de
revenir aux austeres valeurs des premiers pionniers s’ils
veulent conserver leur place en téte de la civilisation occi-
dentale. Je deviens légerement bléme lorsque je pense a ce
qu’il aurait pu recommander aux pays latins, s’ils avaient eu
droit a une civilisation qui leur fut propre, mais je suppose
qu’il suggererait deux positions toutes deux incompatibles
avec notre concept de latinité largement réceptive: un pro-



Démocratie mondiale et Latinité 481

tectionnisme culturel a outrance empéchant le reste du mon-
de de parvenir jusqu’a nous et de séveres contrdles a la
diffusion de nos idées, ce qui ne nous permettrait pas d’étre
entendus par le reste de I'univers. Les deux recomman-
dations s’inscriraient dans la logique de I’idéologie histori-
ciste sous-jacente dans la these de S. H. Huntington, suivant
laquelle ce qui est bon pour une civilisation ne peut étre
retransmis aux autres. Les historicistes diraient en consé-
quence que nous ne pouvons pas importer de cultures ex-
térieures pour ne pas détruire la ndtre, ni exporter ailleurs
nos opinions au sujet de la liberté et de la dignité de la per-
sonne humaine car elles appartiennent exclusivement aux
valeurs de notre culture.

Si nous prenons notre oxymoron constitutif au sérieux
— celui d’étre une particularité universelle — je crois que
nous devons faire exactement le contraire. D’un c6té nous
devons absorber les cultures étrangeres avec un critére de
sé¢lection envers tout ce qui serait incapable de contribuer a
notre enrichissement culturel, mais il est indispensable d’¢-
viter n’importe quel genre de xénophobie et ici nous ne pou-
vons qu’étre d’accord avec Jorge Luis Borges lorsqu’il dit
que “la latinité est un faux probléme, surtout lorsqu’elle est
dirigée contre les autres”. Je préfére modifier la phrase et
dire que la latinité n’est un faux probléme que lorsqu’elle est
dirigée contre les autres. Pire qu’un faux probléme, c’est
une impossibilité logique, une latinité chauviniste étant la
négation d’elle-méme. Par ailleurs, nous ne devons pas hési-
ter a propaler les vertus de la démocratie et de la dignité de
I’individu parceque ces valeurs imprégnent notre culture
mais ne sont pas conditionnées culturellement.



482 Sergio Paulo Rouanet

La deuxiéme question est également importante: pour-
quoi discuter de ce theme a Alexandrie? La réponse est
implicitement donnée dans tout ce qui précede. Une des mo-
tivations principales pour la construction d’une démocratie
mondiale est celle de la création de conditions pour la coe-
xistence pacifique de toutes les cultures, de toutes les re-
ligions et de toutes les conceptions du monde. Aucune autre
Cité représente avec une telle force symbolique cette ren-
contre des civilisations. Alexandrie a signifi¢ dans 1’an-
tiquité, 'union du monde grec avec le monde égyptien, de
I’Orient avec I’Occident. Sa bibliothéque a ¢été la synthése
du savoir universel de I’époque — hélleniste, judaique, ro-
main. C’est a Alexandrie que se rencontrérent les trois reli-
gions monothéistes d’aujourd’hui: celle des juifs, qui ont
traduit la-bas 1’Ancien Testament, la Septante, celle des
chrétiens; et 'un d’entre eux n’était pas des moindres,
I’évangéliste Saint Marc, qui a préché dans la ville vers la
moitié du Ier siecle ap. J.C. Celle des musulmans, fausse-
ment accusés d’avoir mis le feu a la bibliothéque et qui ar-
riverent a Alexandrie en 642 de notre ére. Alexandrie a été la
scéne de tous les syncrétismes, en commengant par le mé-
lange des religions grecque et égyptienne dans le culte de
Sérapis.

C’est, en quelque sorte, ce que nous aimerions qu’il arri-
ve, une fois la démocratie mondiale instaurée. Sa dimension
politique fournirait le cadre juridico-institutionnel capable
d’éviter des guerres inter-culturelles et inter-Etats et sa di-
mension culturelle favoriserait la naissance d’un nouvel hél-
Iénisme caractérisé par toutes les inter-actions. A I’intérieur
de ce cadre, I’Occident apprendrait a dialoguer avec
I’Orient sur un pied d’égalité au lieu de le transformer en un



Démocratie mondiale et Latinité 483

objet de pseudo-savoir fondé sur I’ignorance et les préjugés,
qui ont amené a une pseudo-discipline qu’Edward Said
nommait “l’orientalisme”. L’Occident apprendrait alors a
reconnaitre I’existence de modernités alternatives et pas
seulement celle qui a été théme de Max Weber. D’un autre
coté, ce méme cadre amenerait peut-étre le monde non-
occidental a se rendre compte que I’Illuminisme n’est pas
une perfide invention de I’Occident, mais bien un ensemble
de valeurs de liberté et de tolérance, souvent violées par
I’Occident lui-méme et qui a toujours existé dans les pro-
pres pays orientaux. En ce sens, dire que ces valeurs sont des
créations occidentales revient a faire a I’Occident un com-
pliment qu’il ne mérite pas.

Les rencontres avec I’Islam sous I’égide de I’ Académie
de la Latinité laissent prévoir ce que ces échanges auront de
féconds. L’espace prévu par la démocratie mondiale pour
un échange entre cultures provoquerait des résultats hybri-
des inespérés qui enrichiraient le patrimoine de I’humanité.
En tant que brésilien, je consideére que ces syncrétismes sont
particuliérement importants. Nous sommes orgueilleux de
ce que le Brésil soit un “presque résumé” du monde, racial et
culturellement parlant. Un pays qui n’est pas tant mul-
ti-culturel que trans-culturel, ou I’Europe se fait mulatre, ou
une sainte d’ Asie Mineure, Sainte Barbara se transforme en
Iansa, divinité du culte afro-brésilien et ou Maria Padilha,
maitresse de Dom Pedro le Cruel, de Castille, tourbillonne
tous les soirs a Bahia sous le nom de Pomba-Gira, et nous
pensons que de semblables métamorphoses pourraient se
produire dans le futur a 1’échelle mondiale.

En conclusion, il me semble que la démocratie mondia-
le, dans I’architecture que Rome nous a 1éguée, nous offre le



484 Sergio Paulo Rouanet

meilleur chemin pour que nous fassions a nouveau usage
d’un des droits humains les plus importants, le droit a
I’autonomie. D’un co6té, elle nous aiderait a récupérer le
contrdle du monde despotique de I’économie globale. D’un
autre coté, elle donnerait le monopole de la violence a une
instance internationale 1égitime, nous libérant ainsi des dé-
cisions unilatérales des nouveaux seigneurs de la guerre et
permettant que toutes les cultures puissent exister et in-
ter-agir.

La démocratie mondiale est-elle une utopie? Peut-étre.
Mais il nous faut distinguer entre bonnes et mauvaises uto-
pies, entre utopies concrétes et utopies abstraites dans le
sens de Ernst Bloch, c’est a dire celles qui sont liées a des
tendances qui existent déja dans le réel. Pour Bloch,
I’espérance est I’idée régulatrice de la conscience utopique,
mais le “principe espérance” doit s’articuler sur des proces-
sus réels. L’espérance doit étre instruite par le présent, étre
une docta spes, ce qui la distingue du simple phantasme sub-
jectif. A la lumicre de tous les signaux qui pointent vers la
montée de la perspective universaliste, I’espérance soulevée
par I’idée de la démocratie mondiale est une espérance ob-
jective et, par conséquent, l’utopie qu’elle permet
d’entrevoir est une utopie concrete.





