Le Sous-Homme:

au-dela du conflit
entre la modernité et la postmodernité

Ali Harb

1. Machines intellectuelles

Ou nous en sommes aujourd’hui par rapport au conflit
intellectuel entre la modernité et la postmodernité? Res-
tons-nous au niveau de la modernité? Allons-nous a la post-
modernité ou bien régressons-nous vers la pré-modernité?
Serait-il raisonnable que nous suivions aveuglément une
¢école, que nous défendions avec véhémence une doctrine ou
que nous nous mettions derriére une méthode? Avons-nous
désormais (dans la culture arabe contemporaine) la 1égitimi-
té de ce que nous prétendons résoudre comme problémes ou

*Traduit de I’arabe par Mohammed Chaouki Zine, écrivain et chercheur Algérien. Univer-
sit¢ d’Aix en Provence.

331



332 Ali Harb

présenter comme solutions ou ce que nous pensons étre le
motif de nos luttes et nos engagements?

Pour justifier cela, nous adhérons au jeu du conflit, de la
définition et de la classification, alors que nous ne sommes
pas les pionniers de la modernité, ni les inventeurs de la
postmodernité. D’ou la crainte que nos débats soient de sim-
ples louvoiements et vacarmes qui gaspillent de 1’effort et
de I’énergie et qu’ils soient des machines intellectuelles qui
engendrent des obstacles épistémologiques, alors que le
souci est le méme: montrer notre capacité a produire des
idées prodigieuses et des connaissances inestimables sur
notre réalité et nos sociétés, ou globalement sur le monde,
capables de créer un espace pragmatique sur le plan interna-
tional et d’étre utiles pour les autres. Quant aux écoles de
pensée, aux doctrines et aux méthodes, elles ne sont que des
cadres conceptuels et des instruments pour réaliser cette re-
quéte existentielle. C’est ce que nous sommes incapables de
faire aujourd’hui de fagon convenable et créatrice.

A mon sens, la question ne réside plus dans le conflit en-
tre une école de pensée et une autre. Il ne s’agit pas de chan-
ter I’apothéose de la postmodernité pour abattre les peres de
la modernité ou d’exercer un rapport avec elle par une sorte
de prétention et de démarquage comme certains le font. La
question n’est pas non plus de se cramponner a la modernité
face a la postmodernité et a la mondialisation et ses conqué-
tes comme le font certains détracteurs. Enfin, il ne s’agit
nullement d’attaquer la modernité et la postmodernité pour
revenir sur nos pas comme certains traditionalistes, diffu-
sant leurs lecons et leurs décrets religieux (fetwas) dans les
canaux de I’audiovisuel.



Le Sous-Homme: 333

Se retrancher derriére les doctrines, diviniser les idées
révolues et vénérer les idées modernes et contemporaines ne
produisent que des modeles archaiques de pensée qui ne
cessent d’envahir la culture. Ces modeles nous font osciller
entre le commun des propagandistes et I’organisation d’al-
Qaida, c’est-a-dire entre “les idiots de la culture” dont I’ame
est vouée au leader et “les intégristes terroristes” qui veulent
préserver la nation et I’humanité en semant la terreur ou en-
tre les néo-conservateurs des organisations islamistes et les
nouveaux réactionnaires parmi les tendances laicistes, na-
tionalistes et marxistes. Bref, nous vacillons entre les “di-
nosaures de la tradition” qui sacralisent les livres et les
ancétres et les “monstres de la modernité” qui ruminent les
mémes slogans depuis des décennies et sont incapables de
rénover le rationalisme, les lumiéres, la liberté et la moder-
nité. En ce sens, I’intellectuel moderniste n’est que 1’autre
face du propagandiste de la tradition dans I’impuissance a
inventer et créer de nouvelles i1dées.

Nous nous sommes longuement déplacés entre les cou-
rants et les écoles de pensée d’un camp a I’autre pour défen-
dre I’un au détriment des autres sans que nous puissions
produire une méthode, inventer une science, formuler une
théorie ou créer une idée prodigieuse.

La cause de ce malaise est le triomphe des doctrines
dogmatiques et péremptoires sur les questions existentielles
et cognitives, de sorte que ce sont les considérations €gois-
tes, idéologiques, partisanes et sectaires qui s’emparent de
la conscience réduisant a néant toute volonté de savoir et de
compréhension et toute source de sens et de puissance. Elles
dissimulent éventuellement les vrais problémes et les réali-



334 Ali Harb

tés comme le montre notre tendance actuelle a hisser les slo-
gans ou a partager les roles les plus impuissants.

2. Les événements discursifs

Ce qui témoigne de cette impuissance, c’est notre ap-
proche des ceuvres intellectuelles. Celles-ci sont la proie du
prosélytisme et du zele idéologique, soit pour les nier et les
condamner, soit pour les affirmer et les exalter. Ainsi, nous
défendons un philosophe, modele de la modernité et de la
rationalité, en dénigrant son adversaire que nous accusons
de traditionalisme. Ou au contraire, nous célébrons un sa-
vant, mod¢le de la tradition en discréditant son antagoniste
comme certains ont fait en comparant Averroes (m. 1198) et
Ghazali (m. 1111) ou en lisant I’écriture religieuse et le dis-
cours philosophique. Le résultat est sans appel: réduire les
ceuvres par des lectures médiocres. En réalité, les textes,
qu’ils soient classiques ou modernes sont, selon “la critique
textuelle”, des événements discursifs qu’il est insensé de
confirmer ou d’infirmer. Ils dépassent leurs auteurs par leur
épaisseur symbolique et intellectuelle et leur enchevétre-
ment conceptuel et sémantique. Ils nécessitent une lecture
vivante et féconde capable de renouveler la pensée en for-
geant de nouvelles approches, méthodes et champs d’inves-
tigation. Les positions vis-a-vis de ces nouvelles données
intellectuelles tiennent lieu d’impulsions qui permettent de
réaliser cet objectif: le renouveau de la langue conceptuelle
et I’¢largissement du champ de la pensée et de la connais-
sance.



Le Sous-Homme: 335

Ainsi, le probléme ne sera plus un conflit entre ’ancien
et le moderne et entre le rationnel et le textuel,” mais une
question de création et de transformation.” Les anciens
¢rudits comme Farabi (m. 950), Ghazali, Averroes, Ibn Tay-
miyya (m. 1328) et Ibn Khaldoun (m. 1406) sont de vérita-
bles créateurs d’idées, chacun a sa maniére. Ce dont nous
avons besoin, c’est de ne pas se ranger du c6té de I’un contre
I’autre, mais de travailler sur leurs textes comme possibili-
tés conceptuelles a la lumicre des interrogations actuelles et
des problémes contemporains. Cette tache intellectuelle nous
permet d’exploiter les réalisations et de défaire les obstacles
et les crises afin de comprendre les insuffisances et les im-
puissances qui caractérisent les cadres de pensée et les ins-
truments théoriques et pratiques. Voici donc le ceeur du
probléme: ne pas prouver la modernité d’un penseur et la ra-
tionalité d’un autre, mais de moderniser nos idées, nos mét-
hodes et nos concepts et d’exercer notre rationalisme de
facon créatrice et fructueuse.

3. La lecture transformationnelle

Parmi les questions qui nous ont longtemps préoccupés
se trouve la dualité de I’'immuable et du transformable (ou le
variable). Le résultat, c’est que nous avons changé a I’en-
contre de ce que nous avons voulu. Nous n’avons pas su
préserver les regles fixes de conduite, ni les exploiter de ma-
niere créatrice. La question n’est pas de distinguer I’immua-
ble et le variable, mais d’assurer “une relation transformable
avec les régles fixes”, quels que soient les origines et les ré-
férences doctrinales. C’est ce que démontre “la logique



336 Ali Harb

transformationnelle” qui dépasse les essences immuables et
brise les identités frivoles. C’est une logique relationnelle
qui concerne les transformations et les mutations ainsi que
les correspondances et les relations analogiques. Les regles
fixes et immuables sont des signes et des noms, c¢’est-a-dire
des formations discursives ayant leurs énoncés audibles et
leurs lettres lisibles. Mais les significations, les concepts et
les intellects sont constamment transformables par des pro-
cédures de déplacement, de mouvement et de devenir. Les
termes de musulman, de chrétien, de marxiste, de mystique,
de bouddhiste ou de démocrate sont des noms stables, mais
la relation que chaque nom entretient avec son dogme ou
son principe fondateur est nécessairement variable et trans-
formable tout en étant la source de la diversité et de la diffé-
rence.

En ce sens, il pourrait paraitre aberrant de comparer le
fondamentaliste et le laic pour figer le texte religieux au dé-
triment de son antagoniste et inversement. La question con-
siste a lire les textes afin de transformer les connaissances
sclérosées en des savoirs vivants et fructueux. Celui qui lit
un texte ne doit pas prétendre maitriser son sens, quelle que
soit la nature du texte, religieux, philosophique, littéraire ou
mythologique. Le texte ne peut étre réduit a une seule
lecture ou a une seule tendance doctrinale. Il recéle plutot
plusieurs interprétations comme le monde contient plu-
sieurs histoires. Tel est le cas du “texte coranique” avec ses
versets non explicites qui recelent des significations trans-
formables et abrogatives dont les noms et les choses évo-
quent leurs contraires. Tel est le cas aussi du “discours
cartésien” ou la raison dissimule ses faces irrationnelles et



Le Sous-Homme: 337

de “la critique kantienne” avec ses paroles équivoques dont
le concept tire sa force de ses couches nébuleuses. Quant a la
lecture unidimensionnelle dont les protagonistes prétendent
détenir le vrai sens, elle provoque la perte du sens, la dissi-
mulation de I’étre et le despotisme intellectuel.

Tel est donc la valeur existentielle et cognitive de 1’idée
du “texte immuable”: la parole vivante n’est pas un simple
instrument, miroir ou forme mais constitue, par ses cumuls,
ses contextes et ses possibilités, un champ fertile pour
I’explication, I’interprétation, I’analyse et la déconstruction.
Elle permet aussi de multiplier le texte, de renouveler les
énoncés, de produire le sens et de construire le concept de
facon transformationnelle et évolutive. Ceux qui compren-
nent le texte a la lettre ne peuvent pas concevoir une telle ri-
chesse par leurs instruments traditionnels antérieurs a I’¢re
de “la critique textuelle”.

I1 est préférable de lire les textes de manicre ouverte et
“obstétrique” permettant 4 la raison de s’ouvrir aux événe-
ments, aux transformations et aux nouveaux défis. Les tex-
tes doivent étre traités comme un capital symbolique ayant
besoin d’échange et de circulation pour avoir une valeur
plausible. Cet échange permet de transformer les capitaux
en événements cognitifs et de produire des relations produc-
tives avec nous-mémes et avec le monde.

4. La raison et ses nécromanciens

Parmi nos habitudes intellectuelles, il est de faire de la
raison la référence absolue en la sacralisant. Faisant ainsi,
nous avons miné nos intellects en exergant un rationalisme



338 Ali Harb

de fagon inefficace et stérile. L autre face de cette opération
de vénération, c’est que nous avons percu la raison de fagon
quelque peu belliqueuse comme la plupart des idéologies de
libération ont fait face aux peuples et aux problémes de
I’époque. Le résultat est la généralisation constante du chaos
et du despotisme. La raison n’est pas une vérité transcen-
dantale ou une identité¢ usurpée, ni une substance pure et
abstraite ou un appareil instinctif réguliérement perverti par
les hommes du dogme et de la politique. La raison est une
activité intellectuelle qui produit des réalités et des rationali-
tés, mais aussi les illusions et les extravagances. Le pro-
bléme est de ne pas libérer la raison de la tutelle des devins
comme prétendent les protagonistes des lumicres. On a
longtemps traité la raison de fagon apostolique et péremp-
toire. Le protagoniste de la raison doit soumettre son intel-
lect a ’autocritique afin de mettre a jour ses mécanismes
irrationnels et sibyllins et ses cadres de pensée figés et han-
dicapants. Franchissant ces obstacles, il peut exercer sa
rationalité de maniére libre et constructive, ouverte et mé-
diatrice, flexible et plurielle, etc.

Il ne s’agit donc pas de libérer la raison. L’homme a la
capacité de franchir sa déficience et ses illusions en exami-
nant sa raison ainsi que ses a priori, ses régimes de pensée et
ses criteres de jugement par la critique positive. Celle-ci sig-
nifie ici travail sur les données, exploration des possibilités
et exploitation des énergies et des aptitudes susceptibles de
changer 1’idée que nous nous faisons de la raison et de nous
libérer de nos conceptions chimériques sur la rationalité, la
pensée illuminée et la liberté. Cette tache doit étre constante
pour ne pas sombrer dans la confusion et dans I’irrationnel.



Le Sous-Homme: 339

La raison, la pondération et la rationalité sont des efforts
doués de sagesse, de création et d’aptitude. Il serait judi-
cieux de ne pas exclure I’irrationnel, mais de le subjuguer
afin de maitriser sa frénésie et de le gérer de fagon positive
et constructive.” Celui qui prétend se libérer de I’irrationnel
ne fait, en réalité, que miner sa raison par les résidus de ce
dernier.

Somme toute, “le probléme n’est pas dans les textes,
mais dans les intellects!”. Le probléme n’est pas dans les
créations humaines (les ceuvres, les textes, etc.), pas plus
que les productions philosophiques des penseurs occiden-
taux envers qui les pseudo-philosophes du monde arabe res-
sentent le complexe de la parité ou le germe du contraste. La
question fondamentale réside dans notre impuissance a pro-
mouvoir nos idées en raison de nos mentalités chancelantes
et nos rationalités gaspillées. Ce qui est paradoxal, ¢’est que
les instigateurs de la rationalisation et de la sécularisation du
discours religieux revendiquent le renouveau de ce dis-
cours, alors que leurs propres discours sont loin d’étre
réformés. Ils considerent la raison comme une identité im-
muable, alors qu’elle n’est qu une notion, une opération ou
un critére que nous inventons.

5. La connaissance pénétrante

L’impuissance apparait aussi dans la facon d’aborder le
réel. Nous avons longtemps considéré celui-ci comme quel-
que chose de statique et unidimensionnel et nous avons cru
savoir préalablement la nature des choses ainsi que leurs
conditions de possibilité et leur régime d’organisation. Ain-



340 Ali Harb

st les notions de démocratie, de développement, de 1’Etat et
de la rationalité que nous avons traité. Nous nous sommes
rendus compte que I’approche de ces notions était un échec
cuisant. Elle n’a produit que des modeles stériles et ineffica-
ces. Car les modeles réussis et les ceuvres importantes sont
ceux qui vont au-dela des limites et des barricades pour ren-
verser la relation avec le possible, ’approche du réel et la
cartographie de la pensée. Ces modeles précedent donc la
connaissance que nous établissons sur eux, celle-ci étant un
travail a posteriori entamé par les savants et les experts. Tel
est le cas d’événements, d’ceuvres et de textes antécédents
comme la naissance de la philosophie, le discours corani-
que, la critique kantienne, la révolution frangaise et la guer-
re mondiale. Ce sont des faits qui ont marqué I’humanité et
transformé le monde au niveau du concept, de la concep-
tion, de I’instrument et de la construction. Tel est le cas aussi
d’un événement qui ne cesse de nous hanter comme le 11
septembre 2001,° un événement pénétrant qui a bouleversé
la donne et chang¢ la fagon d’appréhender les choses.
Connaitre les conditions par anticipation est nécessaire
pour toute approche scientifique ou expérimentale, mais pas
suffisante. Par exemple, connaitre le mod¢le japonais de dé-
veloppement économique ne suffit pas pour construire un
modele similaire dans une autre aire. Le mode¢le japonais a
émergé a I’encontre de toute attente, en bouleversant les
données et les critéres. Selon nous, chaque modele est une
exception et n’est nullement la régle. De méme pour le
modele malaisien qui a réalis¢ un développement prodi-
gieux sans les recommandations de la Banque mondiale.
C’est ce que semble confirmer 1’avis de plusieurs experts:



Le Sous-Homme: 341

I’adhésion au marché international n’est pas une condition
préalable pour réaliser le développement. Le contraire peut
paraitre juste: avoir le progrés dans le domaine économique
et social dans un pays engendre les conditions d’insertion
dans le marché. Ce qui revient a dire que chaque tache im-
portante crée un fait susceptible de changer la relation avec
le réel et chaque connaissance produite est un événement
qui modifie notre relation avec la vérité. La preuve en est la
diversité que le réel recele et qui ne cesse de s’accroitre en
produisant ainsi des rapports complexes et transformables.
Le réel est un monde ayant ses secrets et ses énigmes ainsi
que ses conditions préalables et a posteriori. Il est aussi une
histoire bourrée de traces, de résidus et de couches superpo-
sées ainsi qu’un événement contient ses échos, ses possibili-
tés et ses surprises.

De ce fait, il est impossible de connaitre de fagcon exacte
et péremptoire les lois du réel ou de maitriser ses parcours. 1
est aussi inutile de le nier ou I’outrepasser. Il est plutot rai-
sonnable de voir en lui une énergie sujette a la diffusion, une
structure que nous pouvons déconstruire et transformer, un
obstacle que nous pouvons franchir et une issue dont nous
pouvons produire les clefs de compréhension. Le réel est
une donnée que nous pouvons remodeler a travers la langue,
le symbole, 1’imagination, la compréhension, 1’interpré-
tation, I’institution et 1’approche pragmatique sans oublier
I’information, la communication et la technologie.

A ce niveau, la réalité ne devient plus “réelle” au sens
usuel du mot, mais peut €tre autre ce qu’elle est aujourd’hui,
plus ou moins réaliste. Elle est une réalité linguistique, ima-
ginaire, symbolique, conceptuelle, rationnelle, institution-



342 Ali Harb

nelle, technique et communicationnelle. Par ces multiples
modalités d’étre, la réalité devient un domaine de connais-
sance pénétrante, de création et de dépassement afin de
créer de nouvelles situations capables de transformer la
structure statique, 1’image courante et la force dominante.
Le pari est de passer de notre incapacité a saisir le réel infini
a laptitude de le réinventer et le transformer.

Il ressort de cette analyse que la réalité est une donnée
complexe qui nécessite plusieurs approches et solutions et la
pensée, qui appréhende ce réel, exige une multitude de posi-
tions et de choix. Aucun changement ne procede de I’in-
capacité a créer les idées et les savoirs. Celui qui aspire au
changement ne pense pas a partir de conditions et de causes
déja préparées, mais invente les faits et crée les vérités par
une réflexion attentive et polymorphe. Il percoit le réel
comme étant un réseau ouvert et multiforme de mondes,
d’environnements et de rapports. Le réel est une force multi-
dimensionnelle et un monde multipolaire. La logique du
développement veut que I’aptitude humaine soit capable
d’exposer les solutions adéquates aux multiples formes de
problémes et de déficiences sans se cramponner pour autant
a un modele péremptoire. Elle doit franchir les obstacles et
examiner les valeurs anticipées en se libérant de la vision
unidimensionnelle et de toutes les formes stériles d’appro-
priation et de conformisme.

6. La tutelle ratée

Le despotisme que nous exer¢ons aujourd’hui provient
de la tutelle que nous avons pratiqué sur la vérité, le savoir,



Le Sous-Homme: 343

la liberté et la justice. Cette pratique tyrannique a entrainé
I’effondrement des grands projets quelque peu utopistes et
la chute des réves pour produire plus d’autoritarisme et
d’inégalité. Cette pratique est le fruit d’une vision mono-
lithique qui traite la société et le commun des hommes avec
une mentalité narcissique et insolente en monopolisant les
valeurs de la raison, de la conscience, du savoir et de la créa-
tion: “La fin de I’intellectuel”, I’instigateur du role apostoli-
que qu’il s’était donné et la perte de sa crédibilité face a ce
qu’il prétend dire ou faire! L’intellectuel a raté I’occasion de
I’histoire par deux défaites: une défaite intellectuelle et une
débacle dans le combat. Le paradoxe c’est qu’un pays com-
me les Etats-Unis, que nous qualifions d’impérialiste et
d’hégémonique, nous défie au moyen de ses intellectuels et
ses politiques. Ce pays propose, a tort ou a raison, ce que
nous sommes incapables de faire et de réaliser et revendique
le changement que nous ne cessons de requérir. Certains oc-
cidentaux connaissent plus que ce que nous savons sur le
monde et sur notre propre histoire et tradition. Ils estiment
que la force de la civilisation arabo-islamique résidait dans
I’échange et la communication. La preuve c’est que le
prophete arabe est le seul parmi les prophétes qui ait exercé
le commerce, alors que nous ne cessons aujourd’hui d’at-
taquer la mondialisation, le commerce et le marché des
échanges. Ce genre de pratique a produit I’impuissance, la
dépendance et le marginalisation, car il émane de la myopie
idéologique et du despotisme intellectuel.

Nous sommes incapables de libérer les sociétés, mais
nous voulons qu’elles nous vénérent et nous admirent. Cha-
cun de nous prétend étre 'unique érudit de son domaine et
les titres honorifiques que nous nous sommes attribués dé-



344 Ali Harb

voilent cette réalité amere: le maitre premier, le cceur des
parfaits, le seigneur des connaisseurs, le plus grand signe de
Dieu (Ayatollah), le grand penseur, le grand imam, le doyen
de la littérature, le prince des poétes, la dame du petit écran,
I’astre de I’orient, les grands de I’art, la mémoire de la nati-
on, les intellects de I’humanité comme si les autres n’a-
vaient pas d’intellect, ni de conscience ou de mémoire! Sans
oublier ceux qui attribuent une époque entiere a un seul
homme de lettres, savant, philosophe ou artiste. La dernicre
invention de notre imagination despotique est de transposer
le slogan du leader unique du domaine politique au domaine
culturel. C’est ce qu’un écrivain fait en rendant hommages a
un autre écrivain par des propos €logieux en le considérant
I’unique référence vers lequel tout le monde se tourne en cas
de crises et de dangers! Ce constat est catastrophique: consi-
dérer le probleme comme une solution et prétendre qu’une
seule et unique personne, quelles que soient sa notoriété et
son érudition, est capable d’assumer la responsabilité et de
réfléchir a la place de tous! La référence a une seule person-
ne ne fait que détruire les projets. Nous nous opposons aux
politiques, mais tacitement nous certifions par un acte de
connivence ce qu’ils décident contre ce dont nous préten-
dons défendre. Nous allons jusqu’a les rivaliser pour leurs
titres honorifiques et leur penchant pour la notoriété et
’autoritarisme. Un tel narcissisme, émanant du go(t pour la
vénération et le culte de la personnalité, a poussé les élites
intellectuelles a reproduire les mémes schemas de la crise et
de la voie sans issue. Le fruit de tout cela est I’impuissance
existentielle et I’indigence dans le savoir, la richesse et la
force.



Le Sous-Homme: 345

Ici, les traditionalistes (les religieux) et les modernistes
(les rationalistes) sont sur le méme pied d’égalité. [l n’y a
pas de différence entre ceux qui veulent quitter la sphéere
théologique pour les instruments archaiques de la jurispruden-
ce et de la théologie et ceux qui appréhendent la modernité par
les illusions d’une raison immuable et transcendantale. Ceci a
entrainé I’éclatement méme de la modernité! Il ne s’agit
donc pas d’aller vers un autre role apostolique tout en con-
si, nous tombons dans le méme pi¢ge: croire détenir la vérité
ou la baguette magique pour résoudre les problemes de
I’humanité. N’attendons pas le jour de la libération, lorsque
le soleil de la raison et de la vérité brillera au-dessus de nos
tétes. Aujourd’hui, le temps n’est plus celui de la providen-
ce prophétique et du rdle élitiste de I’intellectuel, I’ami de la
sagesse, le gardien de la vérité et ’envoyé de la noble cause.
En réalité, les principes de la raison et de la modernité sont
des paradigmes relatifs, des catégories transformables, des
valeurs pragmatiques et des instruments cognitifs que nous
exercons afin de les entretenir et les reconstruire. Ces don-
nées nous aident a produire et renouveler les concepts de la
vérité, de la raison, de la connaissance et de liberté.

Il est préférable donc de remettre la pendule a I’heure en
réinventant de nouveaux réles pour nos pratiques, nos pro-
jets et nos aspirations. Ce qui se produit comme injustices,
crises et catastrophes nous pousse a oter la tutelle que nous
avons sur les affaires et les intéréts de la société. Personne
n’est habilité mieux que quiconque a monopoliser le droit a
la vérité, a la liberté et a la justice. Cette approche nous aide
areconsidérer notre role qui est avant tout professionnel et a



346 Ali Harb

considérer les autres non comme des gens crédules, igno-
rants et incompétents qui ont besoin d’un prophéete illuminég,
mais des acteurs humains, chacun ayant son cadre de travail
et de production. Cette approche nous permet, par ailleurs,
de briser la dichotomie injustifiée et injustifiable de 1’¢lite et
de la masse pour parler, désormais, de “la société pragmati-
que & vocation alternative”’ qui n’est pas la société des éli-
tes, ni la société de masse, mais une société complexe et
multiple dans ses structures, ses fonctions et ses forces. Il
s’agit d’une société d’experts ou 1’acteur social joue le role
de médiateur tout en étant producteur dans son domaine.
Tous les acteurs de cette société participent a I’édification
de I'ordre social et mondial par leur activité créatrice. Il
s’agit 1a d’un horizon prometteur ouvert naguére par les
sciences sociales en inventant la notion d’acteur social ou
humain. L’alternance d’aprés cette nouvelle perspective
permet de modifier notre conception de la société et de la re-
lation sociale en fonction de trois modalités:

1) Personne ne produit par lui-méme sans 1’intermé-
diaire des autres. Il n’invente qu’en ayant en sa possession
des instruments produits par ses pairs. En d’autres mots, la
plume par laquelle il écrit, la feuille sur laquelle il transcrit
et le pain qu’il consomme et qui assure sa subsistance sont
produits par d’autres personnes, I’ouvrier et le boulanger en
I’occurrence.

2) Chaque acteur qui produit a un rapport avec la vérité
en créant des faits dans le domaine auquel il est assigné (la
technique, I’économie, la politique, les mass-média, la cul-
ture, le savoir, etc.). Tel est donc “le rapport existentiel”
avec la vérité, un rapport de création et de transformation.



Le Sous-Homme: 347

Le rapport idéologique et militant que les savants, les philo-
sophes et les intellectuelles exercent avec la vérité est une
lame a double tranchant: elle peut produire la lumicre et la
connaissance inestimable comme elle peut engendrer 1’obs-
curcissement, I’incertitude et I’illusion.

3) Chaque individu est doté d’une activité, fut-elle posi-
tive ou négative. Ainsi les chdmeurs, les pauvres et les mar-
ginaux dont on gere la fortune et la destinée. Ils sont des
acteurs 1a ou on s’y attend pas! Ceci prouve incontestable-
ment que les sociétés évoluent parfois a I’encontre de ce que
veulent les élites de I’intelligence et de la politique.

Dépasser la dualité de I’¢lite et de la masse, c’est briser
la dichotomie du savoir scientifique et du savoir ordinaire.
Cette dualité exclut du domaine de la connaissance ceux que
I’on estime les instruments du changement et son but. Et si
ces individus étaient des acteurs d’une autre maniére? Cette
dualité infructueuse empéche toute évolution et développe-
ment. Il serait judicieux de reconnaitre I’autre sur le plan
cognitif. Ceux qui travaillent en dehors du champ scientifi-
que et intellectuel ne sont pas de simples ignorants qui ex¢-
cutent les instructions des experts. Acteurs et producteurs,
ils contribuent a forger le savoir et organiser 1’expérience
dans leurs domaines respectifs. Ils tentent de vulgariser les
théories et les savoirs académiques qu’ils obtiennent et
transformer la somme en savoir-faire sur lequel la connais-
sance scientifique s’ouvre et s’assimile.

7. L’impuissance et la création

Arrétons-nous un peu sur le conflit entre les partisans de
la modernité et les défenseurs de la postmodernité. Certains



348 Ali Harb

adherent a cette polémique au co6té de Habermas qui sou-
tient, entre autres, que la modernité est un projet inachevé.
Nous pensons aujourd’hui dans le cadre de ce projet sans
pouvoir nous en démarquer. Si la position de Habermas est
légitime, certains partisans de la modernité chez nous som-
brent dans la surenchere et le fanatisme a I’instar du traditio-
naliste qui défend frénétiquement les fondements originels.

Nous constatons que certains d’entre aux, qui étaient in-
fluencés par Foucault, Deleuze et Derrida, reviennent sur
leur choix comme s’ils avaient commis un sacrilége. Ils esti-
ment que nous n’avons pas besoin de critiquer la modernité,
car nous n’avons pas encore ¢édifi¢ la notre. D’autres ne
reconnaissent méme pas les philosophes postmodernes,
croyant que leurs ceuvres sont des idées futiles. N’oublions
pas ceux parmi les traditionalistes et les modernistes qui
attribuent le nihilisme et I’athéisme a ces philosophes. Leur
myopie idéologique les empéche de voir au sein méme de la
vision, c¢’est-a-dire qu’ils tiennent a contester leurs idées et
leurs ceuvres. Ils oublient que ce qu’ils contestent jette la lu-
miere sur ’impasse de la raison et sur le désastre du sens et
donne a penser. Il incite a reformuler le discours et reprodui-
re le sens afin de mettre en valeur les situations et les priori-
tés.

N’oublions pas aussi ceux qui redoutent la postmoder-
nité parce qu’elle remet en cause les principes de la vérité,
de I’objectivité et de la certitude. Ils recourent a Christopher
Norris et Thierry Englinton contre Foucault et Rorty et
croient détenir en fin de compte le secret de la réalité. Ils
croient naivement a des vérités immuables, transcendanta-
les et a priori, mais ils ne s’accrochent, en réalité, qu’a des



Le Sous-Homme: 349

illusions chimériques. Les textes et les événements cognitifs
ne cessent de démentir leur dogmatisme péremptoire.

Ces détracteurs ferment les yeux devant “les ruines et
les déboires” qui ne cessent de démasquer la fragilité de la
modernité, je veux dire ses mythes, ses idoles et ses réveries.
La conséquence, c’est qu’une modernité fragile et impuis-
sante a été jugée incapable de faire face aux stratégies
obscurantistes et destructrices. Défendant la vérité, ces dé-
tracteurs se cachent derriere un rapport flasque avec cel-
le-ci. En effet, ils s’avérent incapables de produire des
vérités fructueuses dans leurs domaines et ferment les yeux
sur le débat intellectuel a 1’échelle mondiale.

A force d’étre occulté, le principe évident de la polémi-
que actuelle démontre que tout le monde est créateur d’idées
et de concepts. Par exemple, Habermas n’était pas seule-
ment I’instigateur du projet moderniste, mais aussi un créa-
teur d’idées comme en témoigne sa notion de “la raison
communicationnelle”. Foucault a ouvert des possibilités
prodigieuses de pensée en renouvelant la méthode, la ma-
ni¢re de voir et les instruments d’analyse comme le mon-
trent ses notions: I’ordre du discours, les régimes du savoir,
les techniques du pouvoir, les formations du sujet. Il a aussi
exploré des territoires jusque-1a inconnus en étudiant la pri-
son, la clinique, la sexualité et la folie. Rorty a excellement
profité du détour linguistique et des mutations €pistémlogi-
ques pour redéfinir et reformuler nos rapports avec le réel, la
vérité, I’autre et I’espace publique. C’est pourquoi il est ridi-
cule et stérile de simplifier ses idées fertiles a un ethnocen-
trisme occidental ou a une utopie libérale comme le font
certains falsificateurs arabes. Méme Englinton qui a fait



350 Ali Harb

I’apologie de la modernité a reconnu le bien-fondé des criti-
ques formulées a I’encontre de la modernité.

8. L’impasse de la rationalité

Beaucoup d’entre nous défendent une doctrine ou une
autre pour cacher leur impuissance a créer des idées ou in-
venter des cadres de pensée. Tel est donc le vrai probléme:
on se cramponne a des slogans qu’on ne développe pas ou
bien on revient a des slogans révolus et en faillite, que ces
slogans soient les notre ou ceux des autres. Par exemple, le
manifeste démocratique qui devient aujourd’hui une apolo-
gie en faveur de la dictature, aprés trente années de combat
infructueux. Aussi, la notion de la société civile ou nous
avons trouvé en elle le reméde inestimable, est devenue le
slogan préférable des ¢élites sans qu’elle bouleverse les men-
talités et les modes de gouvernance. Les lumicres que nous
répétons dans les congres et les débats publics deviennent
une demeure ténébreuse et une pratique sinistre. Le rationa-
lisme critique, quant a lui, devient aujourd’hui nécessaire
apres que nous 1’ayons rejeté comme étant une philosophie
idéaliste. Ce rationalisme a besoin aujourd’hui d’un examen
attentif a la lumicre des chutes spectaculaires des projets
modernes. Cela témoigne de notre incapacité a gérer les
idées par la création et la transformation a la lumicre des
bouleversements récents qui affectent le monde, tour a tour,
dans la vision, la conception, la valeur et le défi. Il n’est pas
étonnant que la situation dans notre aire géographique et
historique soit calamiteuse a cause des élites qui pensent de
facon stérile.



Le Sous-Homme: 351

Il me semble que la réponse adéquate a la question cru-
ciale sur le sens et la portée de la pensée, c’est que nous les
arabes, nous pensons de fagon inverse pour produire des
despotes autoritaires ou des criminels suicidaires. N’est-ce
pas ce qui se passe aujourd’hui en Irak, ou la résistance se
transforme en un prétexte pour propager la terreur et semer
la mort?

9. Le sens critique du soi

Comment sortir de I’'impasse? Il faut tout d’abord un re-
tour critique au “soi moderniste” dont le fondement est “un
sujet pensant et indépendant” comme ce fut le cas chez Des-
cartes et Kant, mais aussi “un sujet rationaliste et critique”.
Ceci est possible par la déconstruction des classifications
dualistes des camps intellectuels verrouillés. Faisant ainsi,
nous pouvons “rénover les modalités de la rationalisation”
et adhérer aux débats a I’échelle internationale sur la crise
du rationalisme moderne. Cette crise se manifeste sur plu-
sieurs plans: I’éclatement du contrat social de par ses mode-
les et ses valeurs, la chute des déterminismes historiques et
des utopies progressistes, le retour des fondamentalismes
eschatologiques de par leurs mythes, leurs violences et leur
absolutisme, la perte de la maitrise de soi, indice des chocs
et des désillusions, I’incapacité a résoudre des problemes
qui ne cessent de croitre et de se compliquer, la faillite des
valeurs existentielles qui ne sont plus des cadres de pensée
et de travail, ’impuissance de la démocratie représentative
et la régression du libéralisme politique, les dangers qui
guettent la destinée de I’homme et de la vie sur terre a cause



352 Ali Harb

du progres démesuré des technologies polluantes, la violen-
ce non maitrisée qui ne cesse de s’accentuer jour apres jour
et qui démasque de fagon flagrante “les scandales de notre
humanisme moderne et contemporain”. En réalité, ’homme
utilise sa raison pour limiter les dégats de la violence en re-
courant au dialogue et a d’autres moyens rationnels et rai-
sonnables. Mais que la violence nous envahisse de fagon
terrifiante et imprévisible, ceci prouve que nos instruments
théoriques et nos critéres méthodiques et pratiques ne sont
plus capables d’y faire face. Nos instruments sont usés et
obsolétes et notre action demeure néfaste et infructueuse.

La modernité n’est pas la référence absolue, ni I’icone
sacrée. Elle est une succession de vagues et de devenirs, y
compris la période que nous désignons de postmodernité.
En ce sens, il est impossible de parler de plusieurs moderni-
tés, une premiere modernité, puis une seconde et une troisic-
me, si nous redoutons les nominations et les nouvelles
découvertes. Ceux qui croient que leur modernité est un
principe originel qu’il faut imiter ou une période par laquel-
le il faut passer, s’attachent a des illusions et entravent leurs
actions.

Ceux qui disent qu’il est impossible de franchir la mo-
dernité tant que nous n’avons pas établi la notre pensent de
fagon simpliste et caricaturale. Ils ignorent les créativités la-
tentes de la modernité et passent a coté des opportunités que
causent les doctrines et les courants contemporains. Ils pro-
voquent des ruptures radicales entre les multiples phases et
cadres de pensée. Ils appréhendent aussi le réel vivant et im-
manent (sa complexité, sa richesse, son devenir, ses possibi-



Le Sous-Homme: 353

lités et ses énigmes) par un déterminisme a priori et une
identité immuable.

Ceux qui résistent aux changements se trouveront un
jour en marge de tout développement. Ils se trouveront der-
riére une modernité éphémeére et pratiqueront leur moderni-
té de fagon régressive et inefficace.

D’ou la nécessité de “charger les titres et de rénover les
concepts” en renouvelant les instruments de savoir et les en-
gagements existentiels. Tel est donc le défi que nous évi-
tons: rénover nos conceptions de la vérité, de la raison, de la
liberté, du progres, du développement et de la modernité.

C’est ce que je tente de montrer par la notion de “la rai-
son pragmatique a vocation alternative”. La raison pragma-
tique ne renie pas les réalisations de I’intellect. C’est un
rationalisme composé, divers et mouvant. Il emprunte a la
pragmatique contemporaine ses instruments et ses concep-
tions et a ’herméneutique arabe ses richesses linguistiques
et sémantiques. Il s’ouvre également sur les conquétes de la
mondialisation, emploie la rationalit¢ communicationnelle,
exploite les découvertes des philosophies de la différence
(I’archéologie, la déconstruction, etc.) et travaille sur le lan-
gage de la médiation et de la création. Nous avons besoin
d’une politique de la raison qui bénéficie des écoles de pen-
sée et des méthodes philosophiques. Il s’agit d’un nouveau
rationalisme dont les termes sont: la diversité, la communi-
cation, I’échange, la médiation, I’association, I’hybridation,
la composition, le dépassement, la création et la transforma-
tion. Le fondement de ce rationalisme est la critique. Le su-
jet moderne est fonciérement critique comme ce fut le cas
chez Kant. Mais nous entendons dépasser la face transcen-



354 Ali Harb

dantale du kantisme pour élargir le domaine a d’autres terri-
toires non explorés et généralement exclus ou mal connus.
Ainsi, j’exerce la critique en tant qu’écrivain et intellectuel
au niveau de la profession, en tant qu’arabe et musulman au
niveau de I’identité et en tant qu”humain sur le plan univer-
sel. De cette fagon ouverte et polymorphe, nous pouvons ré-
soudre le probléme qui demeure aujourd’hui universel et
“planétaire”. Cette question nécessite des solutions mondia-
les et démontre “la crise existentielle” a laquelle ’homme
d’aujourd’hui fait face. Ce dernier ne cesse de s’¢loigner de
sa civilité pour sombrer davantage dans sa barbarie.

Etant “mondiale ou universelle”, cette crise dépasse le
conflit des civilisations et le choc des cultures et des identi-
tés. Elle concerne toute forme d’étre et de savoir: religieuse,
socialiste, capitaliste, etc. Elle touche aussi les fondamenta-
lismes répandus qui travaillent avec une mentalité eschato-
logique et manichéenne en divisant le monde en deux
camps: foi/hérésie, vérité/mensonge, civilisation/barbarie,
bien supréme/mal absolu, etc. Ceux qui se croient a la téte
du royaume du bien pour combattre le monde du mal et des
ténébres ne sont que la face cachée et occulte de ce dont ils
prétendent combattre. Ils mettent tout le monde entre
I’enclume et le marteau ne laissant a aucun individu le choix
de libert¢ et de penser. Ils pensent par la logique de
I’exclusion et de la négation et réfléchissent en termes de so-
lution finale. Cette logique produit davantage de malheurs
et de catastrophes.

Les fondamentalismes sont identiques dans la fagon de
propager la ruine, quels que soient les noms et les référen-
ces. Qu’il s’agisse de ’américanisation, du sionisme, de



Le Sous-Homme: 355

I’islamisation, de la laicisation ou de n’importe quel nom
qui ouvre les portes du despotisme, de 1’inquisition et du ter-
rorisme mental. Ces fondamentalismes, bien qu’ils soient
antinomiques, travaillent sous la méme enseigne: le sacré,
I’absolu, le total, I’immuable et le final!

10. Ou est ’homme?

Si la crise aujourd’hui est universelle, elle est avant tout
“existentielle”. Elle renvoie aux prétentions millénaires de
I’humanisation. Elle met en cause 1’anthropocentrisme. On
a longtemps considéré I’homme 1I’étre sacré. On I’a considé-
ré comme 1’idéal parfait, mais on a occulté sa barbarie laten-
te qui apparait aujourd’hui a la surface sous la forme la plus
cruelle qui soit. Cette violence enfouie dans les abysses de
I’homme ne vient pas de I’extérieur de la civilisation, mais
du léviathan, du monstre et du despote qui résident en lui.
Cette violence se nourrie de la volonté de I’homme de se di-
viniser et d’étre vénéré et de la mentalité sélective et exclu-
sive. En effet, ’homme n’a conscience de sa valeur et de sa
notoriété que lorsqu’il annihile la valeur de ses semblables.
Ce qu’on croit étre la solution et le dénouement s’avere plu-
tot le probleme et la crise. Notre humanisme n’est pas le re-
cours ultime pour faire face a la barbarie comme prétendent
les humanistes. Cet humanisme s’avere aujourd’hui ineffi-
cace, car c’est en son nom que les principes élémentaires de
I’humanité ont été bafoués. 1l est la source de tous les maux
dans leur aspect théologique ou dans leur forme laique. Les
deux formes sont deux faces de la méme piece de monnaie.
Elles sont incapables de résoudre les problémes contempo-



356 Ali Harb

rains de I’homme ou faire face aux dangers qui guettent les
sociétés. Les problémes se compliquent et se traduisent en
catastrophes et crises a cause des guerres dites sacrées me-
nées par les fondamentalistes et des dictatures et des straté-
gies mortelles pronées par leurs adversaires.

Il est préférable d’exercer une sorte de “dévotion intel-
lectuelle” pour reconnaitre nos limites en nous libérant des
illusions d’un étre sublime ou surhumain. Nous ne sommes
pas les créatures les plus éminentes, le but ultime de la créa-
tion ou les maitres de la nature. Nous sommes peut étre
moins humains que nous le prétendons, c’est-a-dire des
etres fragiles, ignorants et cruels. La plus belle chose qu'un
savant de I’évolution ait dite est sa réponse a une question
sur le maillon manquant entre ’homme et le singe. I1 répond
avec une ironie socratique: nous ¢étions en train de chercher
en vain! Le maillon manquant, ¢’est nous-mémes (les étres
humains).

Certes nous connaissons et nous produisons par notre
intelligence, mais nous nous détruisons par notre stupidité et
notre propre intelligence. La preuve en est les guerres san-
glantes que nous nous livrons sans compter le massacre de
I’espece animale et végétale. Si nous parvenons a reconnai-
tre ces crises, nous pouvons alors reconnaitre nos sembla-
bles et nous assistons le reste des créatures. Nous devons
exercer une “nouvelle éthique” a vocation universelle qui
contribue a I’émergence d’une nouvelle forme humaine que
je préfere nommer “I’homme d’en-bas” par souci d’hon-
néteté et de responsabilité envers nous-mémes et envers la
nature avec ses especes et ses étres.



Le Sous-Homme: 357

Le défi est de revoir les valeurs, les principes et les
modeles que partagent les hommes a la lumiere des faillites
et des effondrements successifs. Nous devons nous libérer
du poids des déterminismes, des sacralités et des absolutés
pour pouvoir “rénover les formes de 1égitimité¢”. Cela nous
permet aussi d’envisager une tache humaine commune dont
la trame est la communication et le dialogue entre les habi-
tants du monde, qu’ils soient des individus, des cultures ou
des Etats. Ce rapport intramondial est variable et ne cesse de
s’étendre et de s’enrichir grace a la reconstruction efficace
et des solutions plausibles qui nous épargnent I’autorita-
risme, la destruction et la folie meurtriére.

Notes

1. Lacritique du texte est une nouvelle approche que le philosophe Ali
Harb a adoptée pour dépasser le postulat de la critique de la raison
admis par Mohammed Abed al-Jabri et Mohammed Arkoun
Entre la raison et le texte de la tradition

3. Transformation vient de la logique transformationnelle forgée par
Ali Harb pour expliquer le caractére dynamique et évolutif de la
pensée. Voir son livre L essence et la relation: vers une logique
transformationnelle, Beyrouth-Casablanca: ¢d. du Centre culturel
arabe, 1998

4. C’est-a-dire comparable a I’accouchement comme ce fut le cas avec
Socrate qui, dans ses conversations, jouait le role d’accoucheur en
obtenant les idées par le dialogue et 1I’échange.

5. L’irrationnel représente ici toute force de destruction: la violence,
les passions déchainées et le ressentiment qui s’incarnent dans la
forme la plus politique et terrifiante qu’est le terrorisme. En termes
psychanalytiques, ’irrationnel est le ¢a, la forme indéterminée de
tout ¢lan humain. La forme positive de I’irrationnel est de transfor-



358

Ali Harb

mer ses ardeurs en créativité artistique et physique et tout ce qui
constitue le nerf de la civilisation.

L’attaque terroriste contre les symboles de I’ Amérique.

Cette nouvelle approche d’une société pragmatique ou la priorité est
donnée a I’alternance dans tous ses états (politique, économie,
culture et société) est expliquée dans Ali Harb, Le monde et son im-
passe: la logique du conflit et le langage de [’alternance, Bey-
routh-Casablanca: éd. Centre culturel arabe, 2002





