L’universalisme et les différences

Alain Touraine

|

Il est commode et conforme a I’histoire d’entrer dans
I’analyse a partir de ce que fut la société occidentale, et
pourquoi ne pas 1’appeler la civilisation occidentale? Si on
va a I’essentiel, on voit qu’elle a deux faces. La premiére, la
plus originale, est d’avoir rompu avec tout esprit “holiste”,
toute préoccupation de la défense d’un systéme, d’un ordre,
d’une communauté. Cette civilisation occidentale a conquis
le monde, a partir d’un niveau de modernisation relative-
ment bas, parce qu’elle a concentré toutes ses ressources
économiques, cognitives, morales, dans les mains d’une éli-
te dirigeante définie par son opposition avec les catégories
dirigées, de telle maniére que se crée une société polarisée,
dont beaucoup plus tard la machine a vapeur fut le symbole.
C’est la distance entre le pole chaud et le pole froid qui crée
une différence de potentiel et par conséquent qui crée de
I’énergie. On peut parler d’une société de classes, mais cette
définition est trop étroite. C’est dans tous les domaines que
le monde occidental a opposé a une élite dirigeante, énergi-
que et puissante, des catégories définies par leur infériorite,
qui ont donc été toutes, a un titre ou a un autre, des figures de

243



244 Alain Touraine

I’infériorité. Le travailleur salarié a été une figure de
I’infériorité, comme 1’a été le colonisé et aussi la femme et
I’enfant. Cette polarisation extréme, qui a donné a 1’¢lite di-
rigeante une capacité d’action semblable a ce qu’ont été les
divisions blindées des armées du XXe siecle, a donc reposé
tout entiere sur des tensions extrémes qui pouvaient a cha-
que instant se transformer en conflits et en luttes ouvertes.
En fait, pendant toute la premiere partie du processus occi-
dental de modernisation, c’est la polarisation qui I’a empor-
té et qui est finalement arrivée a sa forme supréme qui fut la
monarchie absolue, instrument de 1’élite dirigeante mais
aussi créatrice d’un ordre social dominé par I’inégalité, la
hiérarchie et la domination. L histoire du monde occidental
au cours des siécles suivants, du XVIlle au XXe, considérée
sous cette premicere face, est celle du souleévement des caté-
gories dominées: le citoyen se souléve contre le roi, puis le
travailleur contre son maitre, avant que le colonisé se libére
du colonisateur et que les femmes détruisent la domination
masculine.

Avant d’aller plus loin et de savoir comment cette libé-
ration s’est produite, il faut se tourner vers ’autre face de
cette civilisation occidentale. Cette face a été celle de ce
qu'on peut appeler I’individualisme universaliste. Cette
conception morale s’est développée dans le christianisme,
sous des formes différentes dans le monde catholique et
dans le monde protestant, et elle s’est donné une expression
intellectuelle et philosophique classique avec la philosophie
des Lumiceres.



L universalisme et les différences 245

Les relations entre ces deux faces de cette civilisation ne
sont pas faciles a définir et je ne m’y essaierai pas au-
jourd’hui car cette tdche est si complexe qu’elle m’em-
pécherait de répondre aux questions que je souhaite poser
ici. Mais on s’approche d’une réponse en disant que les
soulévements sociaux qui se sont succédés depuis le XVIle
et le XVlIlle siecles sous la forme d’abord de révolutions
citoyennes, puis a partir du XIXe si¢cle du mouvement ou-
vrier et plus tard du mouvement de décolonisation et du fé-
minisme, ont pris chaque fois deux directions a la fois
complémentaires et opposées. Dans la mesure ou I’emprise
du modeéle universaliste a été forte ou méme s’est renforcée,
la société occidentale s’est construite autour de la notion des
droits de chaque individu, droits dont I’extension n’a cessé
d’augmenter en se diversifiant. La lutte des peuples contre
les rois a fait naitre 1’idée des droits de I’homme et du cito-
yen dont la Déclaration d’Indépendance américaine et sur-
tout la Déclaration frangaise des Droits de I’ Homme et du
Citoyen furent les textes fondateurs. Plus tard et a travers
des difficultés qui furent au départ trés grandes s’est formée
I’idée des droits sociaux, c’est-a-dire comme les Anglais
I’ont compris les premiers, l’extension des droits de
I’homme aux droits sociaux, c’est-a-dire 1’association de
I’universalisme des droits de I’homme au caractére spécifi-
que de toute situation de travail. Beaucoup plus récemment
encore s’est formée, au-dela de 1’idée des droits sociaux,
celle des droits culturels, c’est-a-dire du droit de pratiquer
une culture, une langue, une religion, des manieres de vivre,



246 Alain Touraine

etc., et de méme que ce qui est devenu la social-démocratie a
associé I'universalisme des droits de I’homme a la spécifici-
té des droits des travailleurs, de méme le théme des droits
culturels s’est associé étroitement a 1’universalisme des dro-
its de ’homme. D’une étape a 1’autre de cette évolution his-
torique, ces droits de ’homme se sont donc chargés de
réalités concrétes, sociales et culturelles, en méme temps
qu’ils gardaient leur caractére universaliste.

Mais parallélement, ces soulévements et ces luttes de li-
bération suivaient une autre voie, celle qui rompait a chaque
étape avec I'universalisme au profit de la création de nou-
velles communautés. Contre les rois, en méme temps que
s’affirmaient les droits des citoyens, se formaient des na-
tions qui devenaient leur propre fin et qui écartaient tout
universalisme, en particulier quand chacune d’elles se pro-
clamait la seule expression de ’universel. La France fut le
théatre de la succession rapide entre ces deux faces de la ci-
toyenneté et de la nation puisque la Terreur succéda de tres
pres a la Déclaration des Droits de I’Homme et du Citoyen.
Un siécle plus tard, quand se produisit le soulévement du
mouvement ouvrier, ce qu’on vit d’abord et le plus massive-
ment ne fut pas ’affirmation de droits sociaux associés a
I’universalisme des droits de I’homme, mais au contraire la
revendication d’une société de classe, des travailleurs, reje-
tant comme “petit bourgeois” tout appel a I’universalisme.
En fait, c’est cette tendance qui I’emporta pendant long-
temps et en particulier en 1920 quand éclata la Deuxi¢me
Internationale et que la majorité de ses membres se re-



L universalisme et les différences 247

grouperent dans une Troisieme Internationale, dominée des
le départ par la pensée Iéniniste qui fut prolongée par la pen-
sée maoiste et qui exerca une influence qu’on peut juger do-
minante sur le monde presque jusqu’a la fin du XXe siecle.
La méme rupture entre deux tendances opposées s’est
observée dans les mouvements de décolonisation. D’un coté
il s’est formé, malgré les difficultés immenses a surmonter,
des tentatives de démocratie fondées sur la reconnaissance
de nations, de peuples ou de territoires qui avaient été colo-
nisés. C’est a juste titre qu’on parle de I’Inde comme de la
plus grande démocratie du monde, parce qu’elle est
I’exemple le plus massif — mais pas le plus réussi- de cette
extension de la démocratie a ’ensemble d’une culture et
d’une civilisation. Mais de ’autre c6té, les peuples décolo-
nisés rejetérent souvent toute référence a un universalisme
et un individualisme qui leur apparaissaient comme 1’idéo-
logie des colonisateurs et on vit dans de nombreuses régions
de la terre se créer des nationalismes qui évoluérent de plus
en plus vers des idéologies a la fois religieuses et nationales.
On vit aussi se développer des régimes plus ou moins autori-
taires mais qui en appelaient a la démocratie, comme ce fut
le cas de plusieurs pays asiatiques qui prirent comme mode-
le de démocratie le régime de Singapour qui ne peut certai-
nement pas étre appelé démocratique selon les critéres du
monde occidental. Le phénomene le plus important, celui
qui domine en grande partie le monde d’aujourd’hui, est la
naissance ou la renaissance des communautés, au sens ot on



248 Alain Touraine

parle de mouvements ou de régimes communautaristes. Cet
esprit s’est développé surtout 1a ou se sont développés des
conflits ouverts entre des pays occidentaux et des pays en-
core proches de la situation coloniale qu’ils avaient subie.
Aujourd’hui, le monde est placé sous la double menace d’un
communautarisme chrétien qui n’a cessé de se renforcer aux
Etats-Unis et qui a apporté un soutien décisif au Président
Bush, qui appartient lui-méme a ce mouvement communau-
taire. De 1’autre co6té, les nationalismes arabes ont souvent
été débordés par des mouvements anti-impérialistes en
méme temps que religieux. L’Iran de Khomeiny est encore
aujourd’hui la référence la plus forte de ce type de régime.

Ainsi, tout au long de I’histoire moderne, si I’on con-

sidere celle-ci du point de vue de I’histoire occidentale, on a
assisté a un ensemble de phénomenes sociaux liés les uns
aux autres, parfois a travers leurs contradictions, mais qui
forment un ensemble qu’il faut comprendre dans sa globali-
té pour pouvoir analyser clairement chacune de ses parties.
Résumons maintenant ces grandes composantes de 1’his-
toire de la civilisation occidentale:

1) Une polarisation sociale extréme qui entraine des
tensions également extrémes et qui doivent nécessai-
rement conduire a des ruptures.

2) La formation de plus en plus “humaniste” d’un uni-
versalisme qui s’est parfois perdu dans les tentations
de I'utilitarisme, mais qui, au total, au-dela de cet uti-
litarisme et de I’antimodernisme qui lui a répondu, a



L universalisme et les différences 249

maintenu ce qu’on a appelé les droits de ’homme
qui sont a la fois, il faut le répéter, universalistes et
individuels.

3) La rupture des dominations s’est opérée simultané-
ment dans deux directions opposées. La premicre a
été¢ Dextension de ['universalisme des droits de
I’homme au domaine des situations sociales puis cul-
turelles, de telle sorte que I’Homme des Lumiéres,
qui souffrait de son abstraction, est devenu concret et
de plus en plus complet, car la révolte des dominés a
entrainé le rejet de 1’universalisme et de I’indivi-
dualisme. Le nationalisme des régimes Iéninistes et
maoistes, les origines communautaristes et méme un
certain féminisme qu’on peut appeler aussi commu-
nautaire ont acquis une importance trés grande, par-
fois méme dominante, car ces deux tendances
opposées se sont manifestées dans toutes les parties
du monde, quoique de maniere inégale. L’Europe,
peut-étre parce qu’elle a dépensé une grande partie
de ses forces dans des créations scientifiques et artis-
tiques, a développé avec le plus de conviction un uni-
versalisme de plus en plus présent dans tous les
domaines de I’expérience humaine. Mais c’est ainsi
en Europe que s’est développé le communautarisme
le plus agressif, quand le régime nazi, qui s’appelait
Volkisch et qui se donnait comme but principal
I’extermination des juifs, voulut dominer 1’Europe.
Aux Etats-Unis communautarisme et universalisme
ont presque toujours existé cote a cote.



250 Alain Touraine

11

Avant de définir des adversaires auxquels se heurte cet-
te conception des droits de I’homme élargie aux droits soci-
aux et culturels, je dois dire le plus clairement et le plus
fortement possible que je ne congois pas de communication
interculturelle ou de ce qu’on appelle d’un terme trop géné-
ral de multiculturalisme qui ne donne pas une place centrale
a des ¢éléments universalistes de communication sans les-
quels chaque culture est enfermée en elle-méme et ne peut
communiquer avec les autres que par la guerre. Ce qui veut
dire que, comme I’ont montré les socialistes démocratiques
du XXe siecle, il ne faut en aucun cas opposer des droits gé-
néraux universels mais abstraits a des droits plus concrets
mais qui ne concernent qu’une catégorie ou qu’une commu-
nauté particuliere. Ce qui a toujours fait que les églises ou
les communautés religieuses ont pesé le plus souvent dans
un sens défavorable ou méme directement opposé a la dé-
mocratie, ¢’est précisément que les collectivités religieuses,
surtout quand elles se référent a une foi monothéiste, se con-
sidérent comme dépositaires d’un message universel et par
conséquent confondent ’'universalité¢ du message avec leur
propre puissance et leur contrdle de tous les aspects de la so-
ciété. Cette déclaration peut apparaitre a la fois excessive et
un peu archaique. Je rejette de telles accusations, d’autant
plus fortement que je sais d’expérience combien d’individus
et de groupes ont pris des risques et méme sacrifié leur vie et
leur liberté pour défendre celle des autres et la démocratie
au nom de leurs convictions religieuses. L’intérét que je



L universalisme et les différences 251

porte a I’ Amérique latine et en particulier au Chili me rend
trés sensible au fait que dans ce dernier pays, par exemple, la
Vicaria de la Solidaridad a joué¢ un role essentiel dans la dé-
fense des victimes de Pinochet et des gens menacés par lui et
je n’ignore pas que ¢’est le Cardinal Silva qui a été la figure
la plus forte de la résistance au dictateur. Il ne faut donc voir
aucun contenu antireligieux dans ce que je dis. Mais il ne
faut pas non plus confondre une exigence religieuse et une
spiritualité avec une église, un pouvoir et une influence.
C’est la raison pour laquelle, au-dela de toutes les discus-
sions actuelles, particuliérement vives et en France et en
Turquie, le théme de la laicité, me semble, dans son principe
méme, devoir étre absolument maintenu et ne doit pas souf-
frir d’exception. Nous verrons dans un instant que cette
réponse n’est pas suffisante, mais elle est nécessaire, indis-
pensable, et toutes les analyses complémentaires qui doi-
vent étre faites ne peuvent pas porter atteinte a la défense
d’un espace politique, social et culture, qui est I’espace des
droits et non pas celui des devoirs a I’égard d’une collectivi-
té ou celui de la transmission d’un message divin. Le théme
du multiculturalisme a été si souvent employé¢ et est parvenu
pendant un certain temps a s’imposer si fortement a
I’opinion que je dois ici m’en séparer nettement. Sile mot ne
recouvre qu’une critique du pouvoir culturel autant que po-
litique par lequel les colonisateurs se sont imposés aux colo-
nisés ou le centre aux régions dans un pays donné, il n’y a
aucun inconvénient a I’employer; mais si on veut dire que
dans une société donnée ou au niveau de la planéte tout en-



252 Alain Touraine

tiere les cultures doivent se développer indépendamment les
unes des autres, avec la méme dignité, on avance une affir-
mation a la fois fausse et dangereuse. Aucune culture ne
porte en elle-méme les conditions de sa communication
avec les autres. Pour que cette communication existe, il faut
que soient reconnus des ¢léments d’universalité entre ceux
qui communiquent et les objets de leurs échanges ou de
leurs attitudes. Il me semble inutile de revenir ici sur des
thémes qui ont été et qui demeurent au centre de la pensée de
Jirgen Habermas et constituent un renouvellement impor-
tant de la pensée kantienne. Je I’ai dit et je le répéte, les deux
conditions fondamentales & mes yeux de la communication
entre les cultures ou, pour parler plus simplement, de la mo-
dernité, sont: le respect de I’action rationnelle, qui permet
des jugements objectifs sur des situations et des actions et,
d’autre part, comme je 1’ai déja indiqué, la reconnaissance
des droits de I’individu. Il ne peut pas y avoir d’esprit démo-
cratique et moderne si on ne reconnait de droits qu’a des
communautés ou a des catégories particulieres. Autant il est
vrai que les droits sont mis en jeu et doivent étre défendus
dans des situations sociales, culturelles ou politiques
concretes et donc particulieres, autant il ne faut jamais ou-
blier que ces droits sont définis en termes universalistes et
ne peuvent pas I’étre autrement. Prenons 1I’exemple le plus
évident. Nous souhaitons que soit reconnu le droit de cha-
cun a vivre selon sa foi ou ses croyances religieuses. Par
conséquent, ceux qui appartiennent a une religion ou qui s’y
réferent doivent pouvoir pratiquer les rites que leur impose



L universalisme et les différences 253

leur religion et vivre ’ensemble de leur vie religieuse dans
des conditions de liberté et de bonne organisation, sans la-
quelle il n’existe pas de véritable respect des croyances et
des opinions. Mais la liberté religieuse n’a pas de sens si elle
n’est pas la liberté de chaque individu de choisir sa religion,
de I’exercer ou de ne pas I’exercer, de la garder ou de la
changer pour une autre ou pour une absence de croyance et
de pratique religieuse. Il n’y a pas de droit a la vie religieuse
qui soit seulement le droit d’existence d’une collectivité re-
ligieuse. Ce droit est tout a fait important mais il perd son
sens ou plutot il acquiert un sens opposé s’il ne s’inscrit pas
a I’intérieur d’une conception dont 1’élément central est le
respect du droit de chacun d’appartenir ou de ne pas appar-
tenir a une collectivité religieuse. Ce qui est dit ici
s’applique évidemment a tous les domaines de ce que I’on
appelle la vie culturelle. Par exemple, autant il est essentiel
de permettre la transmission et la protection des héritages
culturels, en particulier de ceux qui définissent I’identité
d’un groupe ethnique, national ou religieux, autant tout indi-
vidu doit étre défini en dehors de son appartenance a une
collectivité, de quelque type que soit celle-ci et doit avoir
une liberté compléete d’adhérer a une tradition ou de la refu-
ser, de I’interpréter de maniére orthodoxe ou au contraire
d’une maniére assez nouvelle pour ne pas étre reconnue par
les autorités qui parlent au nom de cette collectivité.

Ce point central étant posé, la défense des droits cultu-
rels et par conséquent la défense de la pluralité des cultures
se heurtent a deux obstacles opposés. Comme j’ai déja évo-
qué a plusieurs reprises le communautarisme, ¢’est-a-dire la



254 Alain Touraine

subordination des droits individuels a des droits collectifs et
par conséquent aux devoirs qu’a chaque individu a 1’égard
de cette collectivité, il faut maintenant mettre 1’accent da-
vantage sur une attitude tout a fait opposée mais qui menace
tout autant ses droits culturels, et puisque, en Turquie com-
me en France, le probléme de la laicité a depuis longtemps
une importance centrale, je veux dire, en me référant a la
France et en attendant avec intérét que d’autres s’expriment
sur ces themes dans le cas de la réalité turque, que tous ceux
qui ont identifié la rationalité et les droits de I’homme a
I’organisation de I’Etat francais, a sa conception imperson-
nelle de I’enseignement, a la référence a une nation comme
¢tant le porteur privilégié de I'universalisme, commettent
une faute grave et méme trahissent les principes de la philo-
sophie des Lumicres au nom desquels ils parlent. Leur pen-
sée et leur action est plus proche en réalité de celle des
despotes éclairés dont le despotisme était plus visible que
les Lumiéres qu’ils prétendaient répandre sur leur peuple.
On connait I’histoire de la longue lutte en France entre
I’Eglise catholique et les Républicains pour le contrdle de
I’éducation et pour 1’ensemble du gouvernement du pays.
On peut aujourd’hui considérer que les Républicains ont eu
raison contre leurs adversaires catholiques dans des situa-
tions aussi graves que I’affaire Dreyfus, mais ces références
a I’histoire de France ne peuvent pas justifier qu’on identifie
les Lumiéres et par conséquent I’ensemble des droits indivi-
duels avec I’organisation de la République francaise qui est
toujours soumise a des objectifs ou a des représentations
particulieres et qui n’a aucune raison d’étre considérée com-
me supérieure a toutes les autres. La période récente a mon-
tré a la fois 'importance de ce républicanisme, qui a



L universalisme et les différences 255

beaucoup progress¢ au cours des vingt dernicéres années, et
aussi peut-étre son affaibissement relatif, a mesure que se
développe une conscience plus réaliste des probléemes de
I’Islam en France et que, parallé¢lement, on comprend la né-
cessité de réintroduire les faits religieux et la connaissance
des croyances religieuses dans la formation des esprits et
dans I’ensemble de I’opinion publique. J’ai toujours marqué
mon opposition a ce “laicisme” et au “républicanisme” dont
il s’inspire. Mais je dois ajouter aussitot, pour répondre
d’avance a ceux qui tiennent a condamner une proposition
de loi que j’ai approuvée dans son principe, comme tous les
autres membres de la Commission chargée de réfléchir a ces
problémes, que la critique du laicisme et I’opposition au
communautarisme doivent aller de pair, sont si complémen-
taires qu’on ne peut pas choisir [’une contre 1’autre. De sorte
que les jugements que nous sommes amenés a porter sont de
nature politique, se référent & une conjoncture historique
plutét que d’étre simplement ’affirmation d’un principe
aussi général que I’universalité des droits. Pour des raisons
qui ne nous concernent pas ici, la population frangaise et ses
représentants, dans leur trés grande majorité, ont jugé qu’il
fallait donner la priorité & un coup d’arrét indiquant aux
communautaristes, en particulier islamistes, la volonté¢ des
Francgais de s’opposer a toute attaque contre la laicité et en
particulier contre la mixité. Mais, dans le cadre de ma réfle-
xion d’aujourd’hui, j’admets parfaitement qu’on ait accordé
dans son esprit une priorité opposée a celle qui a été choisie
par le gouvernement et par la Commission qui a préparé sa
décision. Il est parfaitement acceptable de dire que le plus
urgent, dans un pays comme la France ou les religions sont
considérées avec suspicion, est de permettre aux lycéennes



256 Alain Touraine

et collégiennes voilées de garder une référence visible a leur
appartenance religieuse, si elles le désirent. Ceux qui pensent
ainsi veulent en général marquer avant tout leur opposition a
un laicisme qui leur semble dangereux et appauvrissant.
Néanmoins, je maintiens, avec la trés grande majorité de la
population frangaise, que dans le monde ou nous vivons, tel
qu’il évolue aussi bien dans le monde occidental qu’ailleurs,
le plus urgent est de s’opposer a toutes les formes de com-
munautarisme. Comment ne pas évoquer ici la situation
analogue qui s’est présentée a la fin du XIXe et au début du
XXe siecle quand beaucoup de dirigeants politiques et
d’intellectuels ont eu a faire un choix analogue: fallait-il
donner la priorité¢ a 1’expression politique de la lutte des
classes ou fallait-il la renforcer a une politique démocrati-
que d’¢largissement des droits sociaux? Placé devant un tel
choix, je me serais placé sans hésiter du coté de ceux qu’on a
appelés les social-démocrates et je me serais tenu éloigné du
grand mouvement léniniste et maoiste qui devait dominer
pendant longtemps une large partie du monde. De la méme
maniere aujourd’hui, la priorité, me semble-t-il, doit étre ac-
cordée au refus des communautarismes et par conséquent a
I’affirmation du caractére universel des droits de chaque in-
dividu.

Je peux maintenant me référer plus directement a la si-
tuation présente. Nous assistons depuis plusieurs années a la
montée rapide des communautarismes extrémes, surtout de
ceux qui croient a la nécessité d’user de la force et de la
guerre contre ce qui les menace. Je crois prioritaire la ruptu-
re avec ces positions, de quelque coté qu’elles viennent,
étant donné qu’elles ont fait des progres considérables, aussi
bien dans le monde occidental que dans des pensées et des



L universalisme et les différences 257

groupes qui combattent 1’Occident. En d’autres termes, il
est indispensable de maintenir la combinaison nécessaire du
respect des cultures et du respect des droits universalistes de
chaque individu. Cette combinaison est difficile; elle s’est
heurtée non seulement a de grandes résistances mais a des
interdictions et a des persécutions. L’importance exception-
nelle de la Turquie pour les Européens vient, a mes yeux, du
fait que la Turquie, plus que tout autre pays, et non sans con-
flits internes graves, a réussi a combiner la laicité héritée du
kémalisme et des croyances religieuses qui ont trouvé de
puissantes expressions politiques en méme temps qu’elles
devenaient de plus en plus visibles sur la scéne publique. A
I’instant présent, ¢’est I’attitude des Européens et tout parti-
culierement des Frangais qui retient ’attention. A juste titre,
puisque le laicisme a la frangaise n’est pas plus favorable
qu’un communautarisme autoritaire a la combinaison du
respect des cultures et du respect qui doit étre prioritaire, des
droits de chaque individu. L’Europe, jusqu’ici, n’est pas in-
tervenue sur la scéne immense des relations entre le monde
islamique et le monde occidental. Ses regles de fonctionne-
ment, fixées d’abord par le Traité de Rome puis par celui de
Maastricht, interdisaient aux institutions européennes
d’¢élaborer une politique mondiale et de prendre des initiati-
ves capables de transformer les rapports de force au niveau
mondial. Si le projet actuel de Constitution — quels que soi-
ent ses qualités et ses défauts- est adopté et si, plus tard, mais
le plus vite possible, la Turquie devient un des membres im-
portants de I’Union Européenne, il sera possible d’¢élaborer
et d’appliquer une conception des relations entre cultures,
dans le respect de 'universalisme des droits individuels, qui



258 Alain Touraine

permettra enfin de faire reculer les idées et les initiatives qui
ne croient qu’a la guerre sainte, a la croisade. Il est rare
qu’une décision politique précise mette en jeu aussi claire-
ment des principes fondamentaux. C’est le cas du débat qui
s’est ouvert sur I’entrée de la Turquie dans 1’Union Euro-
péenne. Si cette entrée est refusée, il est trés peu probable
que puisse progresser cette combinaison de respect des
communautés particuliéres et d’affirmation constante des
droits de caractere universel dont je ne cesse de dire le ca-
ractere indispensable. Cette tentative d’action commune en-
tre la Turquie et les pays membres de I’Union Européenne,
et en particulier ceux qui ont affirmé le plus clairement leur
conviction démocratique en méme temps que leur volonté
de respecter la pluralité des cultures est la seule maniére
dont nous puissions aujourd’hui éviter ce qui a été nommé
“le choc des civilisations” et qui entralnerait une extension
rapide des guerres de religion.

Mais tout sociologue doit ajouter que 1’obstacle princi-
pal, au moins en ce début de processus d’entrée de la Tur-
quie dans I’Union Européenne, vient d’une partie notable de
I’opinion frangaise. On ne peut pas dire que cette opinion
soit mue par la défense du christianisme contre I’islam, pu-
isque la France a refusé I’inscription, dans le projet actuel de
Constitution européenne des sources chrétiennes de la ci-
vilisation européenne moderne. La raison principale de
I’opposition de I’opinion frangaise vient de la volonté prio-
ritaire de défendre 1’Etat, considéré comme le seul garant de
I’universalisme et par conséquent d’une laicité qui se con-
coit elle-méme négativement, ¢’est-a-dire comme une sépa-



L universalisme et les différences 259

ration des églises et de I’Etat, malgré le texte méme de la loi
sur la séparation votée en 1905 et qui, déja, prenait une posi-
tion de principe favorable a la reconnaissance des croyances
religieuses et se contentait de dire que 1’Etat ne devait pas fi-
nancer les organisations religieuses. Une forte majorité des
Frangais considére comme prioritaire la défense de 1’Etat,
du secteur public et surtout des services publics, qui lui ap-
parait comme la garantie principale de défense des intéréts
des catégories qui ont le moins de capacité de se défendre.
La campagne sur le projet de texte constitutionnel qui sera
soumis le 29 mai au referendum en France montre une mon-
tée importante des non, au moins dans cette phase initiale de
la campagne et ce non traduit beaucoup moins une hostilité
a I’égard d’une Europe mal percue ou d’un texte constitu-
tionnel inconnu de la quasi-totalité des votants; en revanche
I’opinion, excitée par des leaders politiques et syndicaux qui
sont avant tout les défenseurs du secteur public ou ils se
trouvent placés eux-mémes en général, veut manifester par
son attitude de refus sa défiance a 1’égard d’une évolution
générale de I’Europe vers un libéralisme qui retire a des ca-
tégories importantes de la population les protections que
leur assurait leur participation au secteur public. En princi-
pe, le probléme de I’entrée de la Turquie dans I’Union Euro-
péenne ne doit pas étre posé ni exercer d’influence au cours
de cette campagne. Il n’est pas certain qu’il en soit ainsi pu-
isqu’une partie de la droite a trouvé ce terrain pour attaquer
le Président de la République qui a pris une attitude favora-
ble a cette entrée de la Turquie. Mais il existe certainement



260 Alain Touraine

une continuité entre la défiance a 1’égard d’un affaiblisse-
ment du secteur public et la défense étroite du laicisme que
j’ai appelé républicaniste et qui est avant tout porté par
I’idée confuse mais forte d’une exception frangaise,
c’est-a-dire en fait de la prétention ou de la conviction que
I’étatisme francais est la seule garantie de la défense des va-
leurs universelles contre le déchainement des forces du mar-
ché qui ne tiennent aucun compte de la justice sociale ou de
la lutte nécessaire contre les inégalités croissantes. C’est
pourquoi les débats frangais autour du théme de la laicité ont
la plus grande importance, une importance égale aux débats
qui agitent depuis tant d’années la société turque sur les mé-
mes themes.

Il serait arbitraire d’isoler la situation francaise de celle
des autres pays européens. Mais il est utile, si on se place du
point de vue de la France, de souligner a quel point
I’hostilité¢ de beaucoup a I’égard de la Turquie s’inscrit a
I’intérieur d’une résistance beaucoup plus globale a la péné-
tration de nouvelles formes de relation et d’organisation
économiques qui menacent, non pas la France ou les Fran-
cais mais avant tout les catégories qui regoivent la protec-
tion de I’Etat et méme parfois de petits priviléges, tout en
connaissant de mauvaises conditions dues a 1’inadaptation
de I’Etat aux formes de la vie économique. Ne confondons
pas le souci de la justice et de 1’égalité avec le maintien d’un
certain étatisme dont les conséquences économiques sont
défavorables et qui n’a pas entrainé de progres dans la lutte
contre 1’inégalité. Cette bréve parenthése n’est ouverte ici



L universalisme et les différences 261

que pour souligner a quel point I’ouverture de la France sur
le monde est indispensable pour la France elle-méme. Notre
campagne en faveur de I’entrée de la Turquie en Europe
n’aurait pour nous, en particulier Frangais, qu’une puissan-
ce bien limitée si nous ne la considérions pas comme un mo-
yen pour faire évoluer une France qui semble toujours,
méme dix ans apres Maastricht, étre tentée de quitter la hau-
te mer pour s’enfermer dans des ports gardés par des fonc-
tionnaires de I’Etat. Le laicisme frangais et I’esprit
républicain en général ne seraient pas si dangereux s’ils
n’étaient pas la manifestation de ce refus d’ouverture qui a
déja entrainé tant de conséquences négatives, en particulier
dans la conception de I’enseignement ou des soins médi-
caux ou du traitement des pathologies sociales.

Le but de cette réflexion n’était pas de justifier la cons-
cience que j’ai de la nécessité d’une entrée de la Turquie en
Europe. D’autres diront beaucoup mieux ce que cette entrée
peut apporter a une Europe qui a besoin de se renforcer et
aussi et surtout d’aller au-dela d’une redistribution des
avantages entre les pays les plus riches et les moins riches
du continent. L’idée européenne telle qu’elle se développe a
les avantages d’une coopérative d’aide mutuelle qui vise a
homogénéiser I’Europe et par conséquent a la fois a en sup-
primer les zones principales de pauvreté et a faciliter
I’extension des marchés. Cette Europe-la doit étre appuyée,
car il n’existe aucune solution en dehors d’elle. Mais une
Europe repliée sur elle-méme et sur ses provinces perdrait,
perd déja la conscience des problémes du monde, ce qui est



262 Alain Touraine

nuisible pour elle aussi bien matériellement qu’intellec-
tuellement, aussi bien philosophiquement que politique-
ment. C’est pourquoi je me suis efforcé ici d’établir une
continuité aussi compléte que possible entre 1’analyse socio-
logique générale des problémes, des rapports entre I’unité
de la modernité et la pluralité des modes de modernisation,
entre I’'universalisme de la raison et les droits individuels et
la diversité des situations sociales et culturelles dans les-
quelles ces droits doivent étre exercés, et a partir de 1a une
prise de position sur les problémes beaucoup plus concrets
mais peu clairs en eux-mémes qui ont ét€ soulevés dans les
débats récents. Prenons garde cependant de ne pas mélanger
la question de la Turquie et de son entrée dans I’Europe avec
la vague actuelle des ratifications par les divers pays du
traité¢ constitutionnel qui donnera une nouvelle force a
I’Europe. Mais ce qui est inacceptable politiquement ne doit
pas nous empécher de remonter intellectuellement a des
problémes plus généraux et la logique de 1’analyse veut
qu’on place au centre de 1’analyse aujourd’hui la conception
frangaise des rapports entre 1’Etat et la société qui fait du
premier le seul détenteur de I’universalisme et de la seconde
un ensemble d’intéréts particuliers livrés a I’anarchie et a la
violence. Il ne faut certainement pas exagérer la spécificité
de la France tout au long de ces débats, car les pratiques sont
moins différentes entre les pays européens que ne le laisse
supposer les discours qu’ils tiennent. Mais il est impossible
de ne pas attaquer de front la conception qu’une partie im-
portante de la France a d’elle-méme, qui la tire vers



L universalisme et les différences 263

I’arriére, qui la freine dans ses résultats, qui la rend de plus
en plus incapable de se penser elle-méme. Ce qui ne doit
évidemment pas empécher de reconnaitre les nombreux do-
maines dans lesquels la France a jou¢ un réle moteur en Eu-
rope, aussi bien dans la construction de celle-ci que dans ses
résultats économiques ou sa vie culturelle. Mais ceux qui se
soucient de cette hésitation dangereuse de la France entre ce
qu’il y a de meilleur et ce qu’il y a de pire en elle doivent se
rendre compte que la rencontre avec la Turquie et 1’accueil
que I’Europe doit faire a celle-ci sont de puissants moyens
dont un pays comme la France a besoin pour remporter des
victoires sur elle-méme.



