
239

“Enracinement” et “déracinement”

François L’Yvonnet

“Le présent, nous y sommes attachés. L’avenir, 
nous le fabriquons dans notre imagination. 

Seul le passé, quand nous ne le refabriquons 
pas, est réalité pure.” (Simone Weil.)

Dans la langue française contemporaine, le mot “en-
racinement” est connoté péjorativement. Il reste attaché à 
des usages idéologiques qui exaltent le “sol” natal, les ra-
cines “terriennes”, les valeurs pérennes de la patrie. Mau-
rice Barrès, écrivain de droite, plus guère lu aujourd’hui, a 
écrit un roman célèbre paru en 1897, Les Déracinés, pre-
mier volume d’une trilogie: Le roman de l’énergie natio-
nale, où il évoque le destin de jeunes lycéens “déracinés”, 
des “bêtes sans tanière”, voués dès lors à toutes les abs-
tractions qui détruisent les traditions, gâtent la vie morale 



240

François L’Yvonnet

et altèrent l’amour de la patrie. La Révolution nationale 
de Vichy puisera abondamment dans ce romantisme de la 
“terre” qui “elle, ne ment pas”, selon le mot du maréchal 
Pétain. L’enracinement deviendra l’un des motifs du natio-
nalisme français lyrico-agrarien. Un nationalisme exclusif, 
dans lequel l’antisémitisme, quelle qu’en soit la forme, tien-
dra une place de choix. Le Juif étant par essence le déraci-
né, le vagabond.

Or, et c’est notre premier paradoxe, il nous paraît pos-
sible, et même légitime, de concevoir un autre usage de 
l’enracinement, qui ne doit rien au nationalisme, aux tenta-
tions de replis identitaires épisodiquement gagnés par des 
accès de fièvres obsidionales. Paradoxe de l’enracinement, 
puisque celui-ci serait à penser dans l’horizon du “voyage”, 
au sens que lui donne Michel de Certeau,1 une sortie hors 
de soi, hors du pays de ses pères, à la manière du geste 
biblique d’Abraham. Une sorte de décentrement “coperni-
cien” — “qui nous ferait passer d’un système de coordon-
nées cartésiennes à un système de coordonnées polaires ré-
axé sur le centre axial de l’autre”2 (Louis Massignon) —, 
une ouverture à l’altérité, à l’étrangeté de l’altérité. Certeau 

1.  Michel de Certeau, L’étranger ou l’union dans la différence, Desclée 
de Brouwer, 1969 (repris au Seuil, coll. Points, 2005).
2.  “Hallâj le disait: comprendre quelque chose d’autre, ce n’est pas s’an-
nexer la chose, c’est se transférer, par un décentrement, au centre même 
de l’autre; c’est comme dans le système de Copernic, quand on l’a substi-
tué au système de Ptolémée; nous nous croyions le centre du monde sur la 
terre, il a fait un décentrement. L’essence du langage doit être une espèce 
de décentrement. Nous ne pouvons nous faire comprendre qu’en entrant 
dans le système de l’autre, comme disait Péguy: celui qui aime entre dans 



241

“Enracinement” et “déracinement”

et Massignon, prêtre l’un et l’autre, s’arrêteront d’abord à 
celle de Dieu, qui “demeure l’Étranger pour nous”, mais 
aussi à celle d’autrui qui ébranle les certitudes, qui porte 
nos pas vers ce que nous ignorons. Entreprendre un tel 
“voyage”, c’est renoncer à toute prétention à détenir une 
quelconque vérité universelle, pour pouvoir dans la diffé-
rence connaître l’union avec celui que l’on rencontre. 

C’est dans cet esprit, nous semble-t-il, qu’il faut conce-
voir la latinité. Nous nous en sommes expliqués déjà, lors 
de précédentes rencontres de notre Académie. La latini-
té est l’expérience d’un ailleurs, d’un au-delà de la limite, 
pour parler dans les mots de Derrida. Elle est l’expérience 
intellectuelle et politique d’un dissensus et donc d’une dis-
sidence, pour parler dans ceux de François Jullien. La la-
tinité est dissidence, dans la mesure où elle est d’abord un 
refus de se soumettre à un ordre mondial de nature hégé-
monique, essentiellement anglo-saxon, un refus d’emboî-
ter le pas à une pensée unique; dans le sens encore où elle 
est une façon de se tenir dans les marges, là où s’exerce 
comme en vertige la forge centrifuge — celle qui nous 
éloigne du centre. 

• • •

Mais alors pourquoi parler d’enracinement? Un terme 
que n’utilisent ni Certeau ni Massignon. N’y a-t-il pas entre 

la dépendance de celui qui est aimé” (Louis Massignon, “L’involution sé-
mantique du symbole dans les cultures sémitiques”, Écrits mémorables, 
tome II, Robert Laffont, coll. Bouquins, p. 268).



242

François L’Yvonnet

les deux notions comme une contradictio in adjecto? La 
première semblant abolir ce sur quoi repose la seconde: 
l’ancrage dans un sol nourricier, dans le pré carré. Il nous 
semble pourtant que l’enracinement ne se réduit pas à cette 
seule dimension et peut au contraire enrichir l’idée de dé-
centrement. 

I — L’usage que nous faisons de cette notion — à la fois 
“théorique” et “métaphorique” — doit beaucoup à Simone 
Weil, qui a écrit en 1943, alors qu’elle était à Londres, un 
essai qui porte précisément ce titre.3 Elle avait en vue non 
seulement les menaces que faisait peser sur les hommes 
le déracinement totalitaire, mais aussi les effets destruc-
teurs de la colonisation et de l’organisation de la produc-
tion industrielle (qu’est-ce qu’un prolétaire, sinon un “dé-
raciné”?). Deux figures paradigmatiques du déracinement, 
parce que déshumanisantes, parce que privant les hommes 
des sources culturelles de la vie intellectuelle, spirituelle et 
morale.4 Ce qui est en cause est rien moins que l’esprit de 
civilisation, “médiation de l’accès à l’éternel”.

L’impératif weilien est de rester en contact avec le 
monde. Avec un triple enjeu: ontologique ou cognitif (il 
s’agit de penser selon le réel); moral (s’obliger à être lu-

3.  Simone Weil, L’Enracinement. Prélude à une déclaration des devoirs 
envers l’être humain, Gallimard, 1949 (repris in Œuvres, Gallimard, coll. 
Quarto, 1993; édition à laquelle nous nous référons).
4.  Cf. Valérie Gérard, “Les contradictions du pouvoir politique”, in Si-
mone Weil, lectures politiques, éditions Rue d’Ulm/Presses de l’École 
Normale Supérieure, 2011, p. 115, sq.



243

“Enracinement” et “déracinement”

cide); et politique (l’organisation sociale est une figure de 
la contingence, c’est la tâche des hommes que de transfor-
mer leurs conditions d’existence). Or, il nous semble que la 
latinité est une manière originale de donner la priorité au 
politique. Au politique, comme nécessité relative. Il faut 
rentrer dans le jeu du politique, fait de rapports de forces, 
de rapports de puissances qui s’exercent sur l’homme par 
l’homme pour maintenir ce qui n’est pas réductible à la 
force: la revendication de justice et de vérité. C’est un autre 
paradoxe, qui est au cœur de L’Enracinement, de Simone 
Weil. Paradoxe que l’on peut faire nôtre. Il faut faire de la 
politique pour échapper à la politique. La latinité n’est pas 
un dispositif politique offensif, qui servirait des intérêts na-
tionaux ou régionaux, elle est une certaine exigence de l’es-
prit, enracinée en des lieux éclatés, une certaine résistance 
de la pensée.

II — En quoi consistent l’enracinement weilien et son 
contraire, le déracinement?5 L’enracinement renvoie à cer-
tains besoins fondamentaux de l’âme humaine, car l’âme a 
des besoins tout comme le corps. Et ne point les satisfaire 
la met en péril. “Chaque être humain, dit-elle, a besoin 
d’avoir de multiples racines.” Les racines sont plurielles, 
elles nourrissent et stabilisent. Elles assurent la croissance. 
Elles permettent l’accomplissement de l’individu humain. 
Le déracinement est l’une des formes de ce qu’elle appelle 

5.  Cf. Joël Janiaud, “Simone Weil et le déracinement du moi”, in Simone 
Weil, lectures politiques, op. cit., p. 35 sq.



244

François L’Yvonnet

le “malheur”, qui est un mal, une maladie qui gangrène la 
société et menace la culture. Mais, et le distinguo est es-
sentiel, poser la nécessité vitale pour l’homme d’un enraci-
nement, ne conduit pas Simone Weil au culte du moi et au 
nationalisme. Rappelons que pour Barrès, l’enracinement 
national est la condition sine qua non de l’accomplissement 
du moi. Or, l’exaltation du moi, comme celle de la nation 
(dans le nationalisme) font horreur à Simone Weil. Elle est 
trop pascalienne pour exalter l’ego, trop marquée par Alain 
pour se satisfaire de l’idole “nationale”. Car la nation est 
une idole, au même titre que l’argent ou la force.

Certes, on peut rejeter radicalement l’idée même d’en-
racinement, comme le fait Emmanuel Lévinas.6 Dans un 
article daté de 1961, il se réjouit que Gagarine ait quitté 
le “Lieu”, que pour la première fois un homme ait existé 
“dans l’absolu de l’espace homogène”. Et de voir, dans le 
cosmonaute russe, une image du judaïsme qui s’oppose au 
paganisme du lieu. L’humanisme doit se détacher “de toute 
mystique de la terre, du lieu ou de la tribu”. Un commenta-
teur fait justement remarquer qu’Emmanuel Lévinas et Si-
mone Weil ne parlent pas des mêmes racines. Il parle du 
lieu, pour en récuser la nécessité, elle du milieu pour en po-
ser la vitalité. Lévinas se méfie des références végétales, 

6.  Emmanuel Lévinas, Difficile liberté, Albin Michel, 1963 (Le Livre de 
poche, 2003, p. 323, sq.). “L’implantation dans un paysage, l’attachement 
au Lieu, sans lequel l’univers deviendrait insignifiant et existerait à peine, 
c’est la scission même de l’humanité en autochtones et en étrangers. Et 
dans cette perspective le technique est moins dangereux que les génies du 
Lieu” (p. 325).



245

“Enracinement” et “déracinement”

avec “l’homme-plante”, “l’humanité-forêt aux noueuses ar-
ticulations de racines et de troncs magnifiés dans la ru-
desse de la vie paysanne”. George Steiner,7 de son côté, ai-
mera rappeler que si l’arbre a des racines, l’homme a des 
jambes. Et de gloser sur le nomadisme constitutif des Juifs. 
Lévinas reproche au christianisme d’avoir renoncé à sa di-
mension révolutionnaire, à son inspiration déracinante ori-
ginelle pour se replier, devenu “affreusement conserva-
teur”, sur l’enracinement. Il en conclut que le christianisme 
n’a pas déraciné le paganisme mais qu’il s’est enraciné en 
lui. Simone Weil tout au contraire dénonce ce qui lui ap-
paraît comme une trahison: l’entreprise de déracinement 
qu’est devenue le christianisme historique.

L’enracinement est d’abord la réalisation d’un équilibre 
entre l’individu et la collectivité. Celle-ci ne vaut que relative-
ment, que par sa fonction nourricière. C’est d’elle que l’indi-
vidu reçoit “la presque totalité de sa vie morale, intellectuelle 
et spirituelle”. Mais cela ne conduit pas à encenser exclusive-
ment le passé, à justifier des positions conservatrices. “D’où 
nous viendra la renaissance? — se demande-t-elle — Du pas-
sé si nous l’aimons”: les termes sont à peser, la collectivité 
est vivante dès lors qu’elle conserve certains trésors du passé 
et certains pressentiments d’avenir. L’enracinement est équi-
libre entre le passé et l’avenir, le moi et la collectivité, le par-
ticulier et l’universel. Il s’agit d’un enracinement “concret”, 
alors que le déracinement est le fruit de l’abstraction, d’une 
désincarnation. Les valeurs s’incarnent dans un individu qui 

7.  Magazine littéraire, n. 454, juin 2006, entretiens avec François L’Yvonnet.



246

François L’Yvonnet

les reçoit de la collectivité, mais que lui seul peut faire vivre. 
Nous sommes loin de l’individualisme méthodologique qui 
a fait florès dans les sciences sociales, comme nous sommes 
loin de l’holisme durkheimien. 

Le déracinement est une destruction. L’enracinement, 
une germination qui doit permettre l’épanouissement et 
l’équilibre des individus dans des sociétés “inspirées”. “Le 
problème d’une méthode pour insuffler une inspiration à 
un peuple est tout neuf”,8 dit-elle.

La critique implacable des Droits de l’homme et de leur 
déclaration solennelle, opérée par Simone Weil dans L’en-
racinement, doit être comprise dans cette perspective. Les 
Droits de l’homme sont critiqués au nom de devoirs répu-
tés absolus et d’un enracinement empirique et concret. En 
d’autres termes, par leur abstraction, ces droits prétendu-
ment universels manquent à la fois les principes “absolus” 
et la réalité concrète. Ils passent à côté de la morale (“la 
notion d’obligation [envers l’être humain] prime celle du 
droit, qui lui est subordonnée et relative”9) et de la vitalité 
(l’enracinement). Une double nécessité: d’un côté le respect 
de l’obligation morale, de l’autre la satisfaction des besoins 
terrestres. L’obligation envers l’être humain consiste en la 
conjonction de ces deux nécessités.10 “C’est donc une obli-
gation éternelle envers l’être humain que de ne pas le lais-

8.  L’Enracinement, op. cit., p. 1143.
9.  C’est l’incipit de L’Enracinement.
10.  Cf. Frédéric Worms “L’obligation dans L’Enracinement”, in Simone 
Weil, lectures politiques, op. cit., p. 17 sq.



247

“Enracinement” et “déracinement”

ser souffrir de la faim quand on a l’occasion de le secou-
rir. Cette obligation étant la plus évidente, elle doit servir 
de modèle pour dresser la liste des devoirs éternels envers 
tout être humain.”11

Un passage tout à fait significatif du style philosophique 
weilien, une manière incomparable de penser ensemble les 
contraires (des besoins qui semblent s’exclurent, ceux du 
corps et ceux de l’âme et, entre eux, ceux du corps et ceux 
de l’âme), non point dialectiquement mais dans l’horizon 
d’un équilibre nécessaire. Ce qui la conduira à dénoncer 
aussi bien l’idéologie libérale que l’historicisme marxiste. 
L’un et l’autre sacrifiant l’un des termes au second, au nom 
d’une primauté sacralisante.

Il peut paraître paradoxal — que de paradoxes — de se 
placer sous l’autorité de Simone Weil pour enrichir l’idée 
de latinité, elle qui méprisait superbement Rome (qu’elle 
mettait dans le même sac impérial que Jérusalem, leur pré-
férant Athènes: “Les Juifs sont le poison du déracinement. 
Mais avant qu’ils ne déracinent par le poison, l’Assyrie en 
Orient, Rome en Occident avaient déracinés par le glaive”). 
Notre dessein n’est pas de “weiliser” la latinité, mais d’es-
sayer d’en enrichir le concept en puisant à diverses sources. 
Nous nous autorisons des abeilles de Montaigne “qui pil-
lotent de çà de là, mais qui font après un miel qui est tout 
leur”. Simone Weil peut être ici une sorte de “personnage 
conceptuel”, au sens où l’entendait Gilles Deleuze, nous ai-
dant à penser les enjeux réellement philosophiques d’une 

11.  L’Enracinement, op. cit., p. 1029.



248

François L’Yvonnet

coexistence planétaire, d’un monde effectivement partagé 
et partant de l’urgence de construire des ponts avec d’autres 
traditions spirituelles.

III — Il y a dans la “latinité” quelque chose de littéra-
lement enracinant, au sens weilien du terme. Les peuples 
latins ont, plus ou moins consciemment, un terreau en 
partage, des racines identifiables. Les identifier ne veut 
pas dire avoir le regard tourné vers elles. Elles ne consti-
tuent pas un destin, mais des possibilités. Mais là n’est pas 
vraiment l’essentiel. Il faut se méfier des filiations. Vu de 
l’embouchure, le fleuve paraît tout entier tendu vers son 
terme. Ce qui nous parait très précieux dans l’idée de lati-
nité, c’est que ce qui l’inspire, héritage romain — en par-
ticulier la triade: Droit [État] / pluralisme / syncrétisme 
—, est à la fois éminemment singulier, une singularité 
“concrète” (façonnant les manières de vivre, organisant 
une Weltanschauung) et une ouverture sur le divers, sur 
la “croissance du divers” (Victor Segalen). Non seulement 
se satisfaire de la différence, mais l’enrichir sans renoncer 
à l’existence d’un monde commun.

Des ayatollahs furent naguère les invités de l’Académie 
de la latinité à Copacabana...12 Ce qui n’est pas politique-
ment très correct. Une invitation faite à des représentants 
de la République islamique d’Iran au plus haut niveau pour 

12.  VIe colloque international de l’Académie de la latinité, “Latinité et hé-
ritage islamique — II”, Rio de Janeiro, 10-13 sept. 2002.



249

“Enracinement” et “déracinement”

des rencontres qui n’éludaient aucun des sujets qui fâchent 
la bonne conscience occidentale. C’est le cas par exemple 
de la charia. La condamner parce que rétrograde ou ar-
chaïque, parce qu’attentant aux principes fondamentaux de 
l’humanisme démocratique est un peu court. Ce qui ne veut 
pas dire, inversement qu’il faut la parer de toutes les qua-
lités. Elle doit être prise pour ce qu’elle est, pour ce qu’elle 
est pour nous qui ne sommes pas musulmans, pour nous 
qui avons par ailleurs des espaces politiques et juridiques 
relativement laïcisés. Mais aussi ce qu’elle est pour les mu-
sulmans. Nous devons prendre en compte cette tradition de 
pensée multiséculaire, qui constitue aujourd’hui, pratique-
ment, pour des millions d’individus une voie alternative, 
une manière de se tenir ensemble dans le temps et l’espace, 
d’échapper au tropisme occidental. Avant de juger, jau-
geons. Ne pas seulement juger de la charia par ses décrets 
(dont on sait qu’ils sont divers et parfois expéditifs), mais 
se demander d’abord quelle vision de l’homme et du monde 
elle porte, quelle exigence de dignité elle fait valoir? 

Ce qu’il faut percer, à la manière dont on perce un mys-
tère, c’est cette inspiration inépuisable, profondément hu-
maine qui est à l’œuvre dans les grandes constructions 
culturelles. Il ne s’agit pas de prôner un nouveau tiers-mon-
disme, de se greffer sur l’altermondialisme ambiant, mais 
d’opposer partout et toujours la mise en relation, horizon-
tale, à la mise sous relation, verticale. À la mesure de ce 
que Glissant appellait le “Tout-monde”.

Il faut concevoir une latinité critique, en infraction 
constante avec ses propres limites, qui promeut une “réali-



250

François L’Yvonnet

té” non point substantielle (il suffirait d’en faire fructifier 
le capital), mais formelle et relationnelle: la latinité n’existe 
que par les liens qu’elle noue, que par les initiatives qu’elle 
risque. On se gardera de toute espèce de confusion avec le 
fait européen, enjeu flou de débats récents, en particulier 
autour de l’adhésion de la Turquie à l’Union européenne. 

Il faut regarder la géographie pour mesurer l’écart qu’il 
y a entre une Europe en expansion et en contraction (pour 
le meilleur ou pour le pire), et une latinité par essence non 
expansive, non extensive. La latinité témoigne d’une am-
bition très différente, celle de participer à la construction 
d’un espace déterritorialisé: en se tenant au plus près de 
sa pluralité native (la latinité est essentiellement plurielle), 
elle offre à l’autre, celui qui est sur l’autre rive, celui qui 
nous fait face, le possible frayement vers sa propre altéri-
té, vers les expressions d’un universel concret. C’est dans 
cet esprit que notre Académie s’est donnée entre autres ga-
geures d’ouvrir sans tarder une brèche dans le dispositif 
qui verrouille le monde islamique, l’enfermant dans une 
négativité radicale, notre Mal fantasmé. 

En ce sens la latinité est aventureuse, car consciente que 
nous n’allons nulle part, que l’idée de finalité, sous toutes 
ses formes, est un leurre, à commencer par l’idée de sens 
de l’histoire qu’il faut enrouler dans le linceul de pourpre 
où dorment les dieux morts. Mais il y a un monde à parta-
ger, un monde commun à inventer…

• • •



251

“Enracinement” et “déracinement”

L’enracinement (et son contraire, le déracinement) est 
une notion féconde, dans la mesure où elle permet de dé-
jouer les pièges de la virtualité (auquel nous voue l’em-
prise médiatique), sans renoncer à l’universel. De déjouer 
les chausse-trappes de la bonne conscience, sans transi-
ger sur certaines valeurs (faute de termes plus adéquats). 
Elle comporte une leçon pour quiconque agit, en particu-
lier politiquement: on ne peut participer au jeu des forces 
qui meuvent l’histoire sans se souiller, on ne peut pas da-
vantage se réfugier dans l’indifférence. L’action la moins 
mauvaise est celle qui répond à des conditions contradic-
toires (Valérie Gérard). La Latinité est une manière origi-
nale et vivante de concilier les contradictoires.


