Identifier I’Europe: est-ce
Altériser la Turquie?

Niliifer Géle®

Montée dans un taxi a la gare de Marseille, je remarquai
trés vite une petite amulette bleue “contre le mauvais ceil”,
suspendue au rétroviseur avant de la voiture. Cette amulette
ressemblait plus a sa version turque, que 1’on retrouve dans
tous les taxis d’Istanbul, qu’a la traduction maghrébine de
ce méme usage contre le “mauvais ceil”. Sur ce, j’engageai
la conversation avec le chauffeur de taxi qui, effectivement,
n’¢tait pas maghrébin mais arménien. Il avait acheté I’amu-
lette en question en Grece. A son tour, il m’interrogea sur
mon “léger accent”. Je lui répondis que j’étais turque. Le si-
lence s’installa entre nous, silence que je tentai de rompre en
lui demandant son avis sur la candidature de la Turquie a
I’Union européenne. Nous étions au milieu du mois de no-
vembre 2004, mois durant lequel le débat sur ’adhésion tur-
que était des plus vifs en France. Sa réponse fut aussi bréve
que catégorique. Il était contre cette adhésion, estimant
qu’un pays musulman n’avait pas sa place en Europe méme
s’il n’éprouvait aucun sentiment hostile a 1’égard des immi-

* Publi¢ dans la revue Confluences Méditerranée, “Turquie, la 28¢me étoile?”, n. 52, hi-
ver 2004-2005.

264



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 265

grés. Je tentai a nouveau ma chance en soulignant la dimen-
sion pacificatrice du projet européen, entre chrétiens et
musulmans, entre arméniens et turcs. Loin d’étre convain-
cu, il m’assura au contraire que “toutes les guerres étaient
des guerres de religion”. Etant arrivés a destination, notre
conversation s’arréta l1a. Celle-ci, pourtant, me restait en
mémoire, autant par les arguments échangés que par une
forme d’examen de conscience. Je n’étais pas insensible au
fait qu’un arménien originaire de 1’est de la Turquie avait
choisi la Grece pour acheter son porte bonheur. Le devoir de
mémoire que les turcs ont a faire a I’égard des arméniens ne
se fait pas seulement au nom des grands principes. Il se rap-
pelle souvent, comme cela m’est arrivé maintes fois, au tra-
vers d'un objet, d’un lieu, d’un échange personnel. Ce devoir
n’est pas désincarné, lointain, “formalisé” par les discours
politiques, mais a la fois concret et personnel au hasard des
expériences de la vie. Je ne pus m’empécher de penser
qu’au-dela des différences de religion, une culture commu-
ne nous rapprochait, nous permettait d’éprouver une fami-
liarité¢ de genre que les membres d’une méme religion ne
partageaient pas forcément. La croyance suivant laquelle on
pouvait se protéger contre le mauvais ceil en était un exem-
ple parmi tant d’autres. A cette superstition, on pouvait
ajouter aussi des golts alimentaires communs, un méme
sens de I’hospitalité. Dans des aires culturelles comme la
Méditerranée ou 1’Orient, on retrouve du commun, de la
connivence en dépit des différences religieuses. La culture
et la religion ne se superposent pas toujours. C’est peut-&tre
justement cette difficulté a séparer, a distancier la culture de
la religion qui, @ nouveau aujourd’hui, est devenu un enjeu
majeur de I’humanité, et de I’Europe en particulier.



266 Niliifer Gole

L’attrait qu’éprouvent les anthropologues et les socio-
logues pour les conversations avec les chauffeurs de taxis
vient sans doute du fait que celles-ci révelent I’interface en-
tre le personnel et le public. La conversation se déroule dans
un transport privé, dans le lieu clos du taxi, mais entre deux
personnes qui sont étrangeres 1’une a I’autre. C’est une ren-
contre fortuite, produit de I’anonymat urbain, mais aussi une
forme de rencontre “privatisée”, protégée de 1’écoute publi-
que. Dans un taxi, nous entrons en circulation non seule-
ment dans la ville, mais aussi avec les informations, les
rumeurs, les opinions. Car I’opinion du chauffeur de taxi
peut acquérir aussi un statut représentatif de 1’opinion dite
publique.

Les propos du chauffeur de taxi marseillais, bien que
personnels et marqués par la mémoire arménienne, font éga-
lement résonance avec une grande partie de I’opinion publi-
que francaise. La correspondance entre 1’opinion d’une
personne et I’opinion publique est un phénomene complexe.
La position sociale, la mémoire subjective, mais encore
I’acces a I’information, au débat public des personnes jou-
ent un role décisif dans la formation des opinions. Chacune
d’elles fait son entrée dans 1’opinion publique par une porte
personnelle, une histoire singuli¢re, pour donner forme a ce
que I’on peut considérer comme un trait manifeste et collec-
tif de I’opinion publique.

Toutefois on ne peut en rester a cette correspondance
entre opinion personnelle et opinion publique. Toute opi-
nion ne constitue pas une opinion publique. Si I’on se réfere



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 267

aux penseurs du XVIIéme siccle, I’opinion n’est que la sim-
ple expression du «sens commun”, des us et des mceurs pré-
valant dans la société, des jugements sans fondements, voire
des préjugés. Il y a donc bien une tension entre cette premie-
re définition de 1’opinion et celle qui lui succéde ensuite,
¢laborant la notion d’opinion publique. Habermas, dans sa
réflexion sur la généalogie du concept d’opinion publique,
montre comment celle-ci évolue en relation avec 1’usage de
la raison et contre les préjugés des opinions. En France,
I’opposition a longtemps été trés nette entre opinion et véri-
té, jugement et raison, opinion et critique. C’est avec les
physiocrates que la notion de “public éclairé” fait son appa-
rition, celui-ci se constituant a travers la discussion critique
dans la sphére publique.’ C’est donc & partir du XVIIIéme
siecle qu’opinion publique et usage de la raison critique
commencent a converger. Mais ces deux notions ne sont pas
toujours pensées comme un couple indissociable. Pour Rous-
seau, par exemple, “la volonté générale” est plus fondée sur
le consensus des coeurs que sur celui des arguments: en
¢vitant les “discussions épineuses”, la société s’en trouve
mieux gouvernée grace a des lois qui correspondent a la
simplicité des us et des opinions.” Or, dans la définition ha-
bermassienne de la sphére publique comme idéal-type de la
démocratie, le débat public est le lieu ou les préjugés et les
opinions font I’objet d’une communication critique et dis-
cursive. L opinion transformée par 1’usage de la raison n’est
plus une simple opinion, dans le sens d’une simple inclinai-
son, mais une réflexion privée sur les affaires publiques et
leur discussion en public.



268 Niliifer Gole

Or, aujourd’hui, I’interprétation plus populiste de la no-
tion d’opinion publique laisse dans I’ombre la notion de pu-
blic éclairé, lui trouvant des connotations trop élitistes. On
assiste ainsi a une sorte de sacralisation de 1’opinion publi-
que comme nouvelle figure positive de la collectivité. Au
sujet de la candidature turque, par exemple, c’est a ’appui
des sondages que 1’on dit constater, en termes de pourcenta-
ge, I’hostilité déclarée de la majorité des francais.” L’opi-
nion publique devient ainsi une donnée indiscutable, qui ne
peut étre soumise au débat critique.

Le débat sur la Turquie illustre une nouvelle étape dans
la construction européenne, montrant que celle-ci n’est plus
le domaine réservé des décideurs politiques ou des eurocra-
tes de Bruxelles, mais qu’il appartient aussi au peuple de se
prononcer, soit a travers les sondages, soit par referendum,
consultation qui entre ainsi dans le jeu politique. On retrou-
ve en quelque sorte, appliquée au projet européen, 1’idée de
souveraineté populaire tout comme le principe de la vérité
de I’Etat nation moderne. Le cheminement politique qui
conduit a juger nécessaire de consulter le “peuple”, donc
d’organiser un referendum sur la constitution européenne et
sur I’ouverture des négociations avec la Turquie, en est un
exemple. La souveraineté populaire, et son corollaire qu’est
I’opinion publique, ont tendance a devenir une persona col-
lective incontournable sur les aspirations démocratiques du
projet européen. Mais il conviendrait alors de s’interroger
sur la nature de cette aspiration démocratique.

La célébration du role que joue I’opinion publique dans
la démocratie ne date pas d’aujourd’hui et ne concerne pas



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 269

le seul débat sur la Turquie. Mais, comme le montre Pierre
Rosanvallon, I’opinion publique change de registre dans les
sociétés démocratiques contemporaines. D ‘une démarche
politique d’opposition, de la voix spontanée de la société ci-
vile, elle évolue vers une démarche de type identitaire.* Ce
qui est en jeu, c’est une nouvelle consécration de 1’opinion
politique: la reconnaissance sociale et la popularité des son-
dages correspondent en effet a la volonté de rompre avec
I’abstraction démocratique et de restituer une voix et un vi-
sage au peuple. Ainsi, la formule du genre “les Francais
pensent que” en est une mise en scene, “il y est presque tou-
jours question d’une société comprise comme une person-
ne”.’> En cherchant a cerner et définir le moral, les humeurs,
les attentes ou les exigences du peuple, on assiste d une cer-
taine maniére, selon Pierre Rosanvallon, au retour a la vieil-
le théorie de la psychologie des peuples du XIXéme siecle.
Et quand I’opinion publique, indispensable a la vie de la dé-
mocratie, devient la consécration d’une nouvelle figure de
“peuple-opinion”, il y a la une tentative de dérive vers “une
démocratie essentialiste”: une telle personnification de la
collectivité “fait dériver 1’identité d’un double mouvement
d’occultation des divisions intérieures a la société et d’exa-
cerbation des différences avec ce qui lui est extérieur ou
étranger”.®. Le spectre permanent d’un ennemi intérieur ou
extérieur, la dénonciation de ce qui peut menacer I’identité
du peuple, encouragent a leur tour, comme le fait encore re-
marquer Rosanvallon, la montée des politiques populistes,
en I’occurrence la montée du Front national en France.”



270 Niliifer Gole

Le débat public sur la compatibilité entre la Turquie et
le projet européen, entamé depuis deux ans et qui n’a cessé
de devenir un sujet de plus en plus central dans la vie politi-
que intérieure frangaise, appelle une réflexion sur la nature
de ce débat et ses dimensions identitaires. C’est, en effet, les
discussions sur la candidature turque qui ont montré combi-
en ¢était difficile la relation entre identité et altérité: 1’éven-
tuelle présence de la Turquie au sein de I’Union européenne
a provoqué un débat sur ce qu’est ou doit étre 1’identité de
I’Europe, tout au moins dans sa version francgaise.

Le débat sur la Turquie est devenu un débat identitaire
ou les partisans du “non” cherchent a identifier soit par les
frontiéres géographiques, la religion, la question des armé-
niens, des femmes et des meeurs culturelles, la différence ou
I’altérité entre deux mondes. Il a dessiné un répertoire de
thémes qui contribue davantage a renforcer la distance qui
sépare la Turquie de I’Europe que I’inverse: les fronticres
géographiques (I’Iran, 1’Irak), mais aussi culturelles, le
spectre islamiste, la taille de la population, des themes qui,
tous, renforcent la réticence et I’imaginaire de la peur. On
assiste a une dynamique de mise a distance de la Turquie,
que je nommerais volontiers par ce néologisme, la volonté
d’ “altériser” la Turquie. Aux vieux clichés, qui signent une
altérité “classique”, vient se surajouter un nouveau répertoi-
re d’arguments qui pese sur I’imaginaire collectif. Le débat
sur la Turquie a invité a la verbalisation de sentiments et de
préjugés qui relévent d’une mémoire historique sédimentée.
Les opinions qui sont considérées comme allant de soi,



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 271

comme naturelles, une doxa en quelque sorte, sont comme
un sédiment historique, une opinion “primordiale” ou un
préjugé qui n’a presque pas changé dans sa structure
psycho-sociologique.® C’est sur ce fond de mémoire histori-
que sédimentée et sur sa structure psycho-sociologique que
s’est greffé le nouveau répertoire des arguments.

Le débat est pris aujourd’hui dans la spirale d’une pro-
duction de I’altérité turque, allant jusqu’a emprunter les
couleurs de la menace, d’un ennemi de I’Europe. (un des ar-
guments consiste a dire que ce sont les ennemis de I’Europe,
I’ Angleterre ou les Etats-Unis, qui ne souhaitent I’adhésion
de la Turquie a I’'U.E que pour affaiblir celle-ci). Cela ne
veut pas dire qu’une critique digne de ce nom soit absente.
Certains hommes politiques ou intellectuels, de toutes ten-
dances confondues, font certes appel a un débat plus raison-
né sur les arguments en faveur de la candidature turque pour
dépasser précisément les fixations identitaires et civilisa-
tionnelles. Mais ces voix sont minoritaires. Dans I’ensemble,
le débat est plutdt monocorde (mais pluri-thematique) qui
n’a d’autre résultat qu’une mobilisation des sentiments et
une pléthore d’arguments négatifs dont le résultat est la for-
mation d’une opinion publique réticente, voire hostile a
I’idée d’une entrée de la Turquie en Europe, ce que viennent
de souligner les sondages a la veille du sommet européen du
17 décembre.

La Turquie au sein de 1I’Europe constitue un cas pour le
projet Européen et il est tout a fait crucial qu’a I’occasion de
la candidature de ce pays un débat soit ouvert, peut étre le



272 Niliifer Gole

premier du genre, sur la définition de 1I’Europe. Mais
I’éventualité d’un rapprochement de la Turquie avec I’Eu-
rope semble toucher quelque chose de plus cache, implicite,
émotionnel, voire irrationnel dans la définition identitaire
des francgais. On peut €¢galement penser que 1’on a tout sim-
plement besoin dans nos démocraties dépassionnées d’une
altérité, d’un autre pour conjurer le déficit identitaire et mo-
biliser les énergies collectives. Le fait que la Turquie soit
devenue le lieu névralgique d’une différence, d’une altérité
capable de rappeler un héritage commun, une assise ho-
mogene, peut paraitre normal, voire souhaitable aux yeux de
certains. Mais nul ne peut ignorer que le débat sur la Turquie
met a I’épreuve I’Europe dans son rapport a I’altérité, dans
sa capacité a construire la démocratie et la paix. Les deux
sont liées car c’est dans et par la constitution de 1’espace pu-
blic que les démocraties européennes pensent le rapport a
I’autre, a I’étranger, ’immigration, mais aussi a toutes les
formes de différences subies ou revendiquées. Il y a un lien
fondamental entre 1’espace public et le rapport a 1’altérité,;
un débat identitaire joue sur les sentiments, les peurs et rend
difficile a penser ce rapport dans des termes inclusifs et dé-
mocratiques.

L’*“altérisation” de la Turquie intervient au moment ou
ce pays se rapproche de I’Europe et montre sa détermination
politique a s’engager dans un processus de transformation
sociale conforme a la perspective européenne démocrati-
que.” Autrement dit, le débat commence au moment méme
ou la Turquie devient une candidate éligible, comme I’a



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 273

confirmé le rapport de la commission européenne, et donc
se positionne comme interlocuteur, partenaire possible de
I’Europe. La Turquie montre en son sein les signes de dé-
passement de 1’altérité, du retard, de la fixation identitaire
d’ordre étatique, nationale ou religieuse.

Les réformes législatives destinées a harmoniser le
systéme juridique turc avec les critéres de Copenhague ont
¢été le fruit d’une mobilisation sociale (seferberlik en turc),
et non des réformes sur papier, réformes “cosmétiques”
comme les turco-sceptiques ont préféré les présenter. Ces
transformations ne peuvent étre réduites a des lois votées
par le Parlement sans que la société turque ait ét¢ mobili-
sée.Elles sont le fruit d’'une mobilisation des associations ci-
viles, du mouvements des droits de ’homme, du milicu des
affaires, des intellectuels, mais également de la détermi-
nation de la classe politique, et surtout du gouvernement.
Faire passer au Parlement, par exemple, la loi sur I’abolition
de la peine de mort pendant qu’Abdullah Ocalan, le leader
du mouvement PKK était en prison, n’aurait pas été possible
sans un débat public virulent sur la question kurde. Une telle
avancée n’a été possible que par une critique du nationalis-
me assimilateur. Toujours dans le méme sens, la pénali-
sation des crimes d’honneur, défendue par les associations
féministes turques, a été soutenue par la perspective euro-
péenne qui a contribué a la démocratisation approfondie de
la société turque et a servi d’idéal consensuel. Le projet eu-
ropéen est devenu un projet interne et partagé.

Il ne s’agit pas de présenter la Turquie comme un pays
dépourvu de problémes, mais de montrer comment fonc-



274 Niliifer Gole

tionne la perspective européenne pour les dépasser. Dans ce
sens, I’européanité est une attitude qui n’est autre que la ca-
pacité d’une société a étre critique sur elle-méme, a détecter
ses propres problémes, a les nommer, en faire une affaire
publique pour proposer des solutions législatives dans un
cadre d’Etat de droit. C’est dans ce sens-la qu’on voit
’européanité ceuvrer en Turquie. A 1’age de la globali-
sation, le projet d’Europe encadre 1’agir social qui risque de
disparaitre entre le néo-libéralisme et I’ultra-conservatisme.

Ne pas reconnaitre 1’européanité¢ de la Turquie, I’al-
tériser, I’orientaliser, 1’islamiser, voire la barbariser, revient
a définir I’Europe comme une identité et non comme un pro-
jet. La candidature turque n’a été possible que par un renon-
cement a la pureté¢ d’une identité définie soit en termes
nationalistes soit en termes religieux. D’autre part, la pré-
sence de la Turquie en Europe questionne et trouble 1’équation
tacite entre identité européenne et héritage judéo-chrétien.
Elle exige une redéfinition du projet européen par une sépa-
ration du culturel et du religieux et par un dépassement des
fixations identitaires. C’est parce qu’elle dérange que cette
équation déclenche tant de passions identitaires.

Si ’on définit ’européanité comme un projet et non
comme une identité donnée, on met 1’accent sur le processus
et sur la capacité démocratique a faire continuellement face
a la question de Dlaltérité. Il s’agit d’un dépassement de
I’identité¢ entre I’Islam et 1’Occident, entre la Turquie et
I’Europe. Ainsi, la question arménienne doit trouver sa pla-
ce dans ce processus de “démantélement” identitaire. Et



Identifier I’Europe: est-ce Altériser la Turquie? 275

ceci exige un travail critique sur I’opinion publique turque,
sur les préjugés, convictions enfouies, sédimentation histo-
rique, bref, nécessite un travail intellectuel et la construction
d’un public éclairé.

Pour revenir a la question initiale sur le rapport entre
opinion publique et public éclairé, j’aimerais évoquer le
contraste entre les notions, nécessairement imbriquées,
d’opinion publique et de secret — une forme dérivée de
’opposition entre intérieur et extérieur.'’ Par définition,
chaque secret délimite un domaine extérieur a I’opinion pu-
blique; une fois institutionnalisé, tout espace public repro-
duit de nouveaux espaces secrets afin de pouvoir continuer a
faire de la politique. Celle-ci exige 1’existence de lieux de
débats, secrets, que les intellectuels comme les groupes
d’intéréts animent. Ces lieux constituent une étape préalable
et indispensable au débat public. I1 s’agit donc de question-
ner les tabous, les préjugés, et de procéder a certaines réfor-
mes dans des cercles restreints — si on espere avoir quelque
chance de les réaliser. Le projet européen ne peut avancer et
répondre au défi identitaire que s’il restaure les limites de
I’opinion publique par le préalable de discussions éclairées.

Notes

1. J. Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere,
Cambridge, MIT Press, 1992 (1962), p. 95.

2. J. Habermas, op. cit. p. 98.

3. Selon un sondage publi¢ dans le journal Le Figaro, a la veille du
sommet européen des 16 et 17 décembre, 67% des francais se sont
prononcés contre 1’adhésion de la Turquie en Europe. 39% d’entre



276

e R A

10.

Niliifer Gole

eux expliquaient ce refus par le fait que “les droits de I’homme n’y
étaient toujours pas respectés” et 34% parce qu’il avait trop “de dif-
férences religieuses et culturelles”. Le Figaro, le lundi 13 décembre
2004.

Pierre Rosanvallon, Le peuple introuvable, Histoire de la représen-
tation déemocratique en France, Paris, ed. Gallimard, 1998. p. 341-3.

1bid., p. 344.

1bid., p. 345.

1bid.

J. Habermas, op. cit. p. 245.

Pour le développement de cet argument, cf. Nilufer Gole “la Tur-
quie: le désir d’Europe qui dérange”, in Lettre aux turco-sceptiques,
Paris, ed. De I’acte du sud, 2004.

Reinhart Koselleck, L’Expérience de [’histoire, Paris, Galli-
mard-Seuil, 1997, p. 188.



