L'Islam et la tolérance

Cesario Melantonio Neto

LA QuEsTION DE L'IsLAM

Peu de monde doute, depuis le 11 septembre 2001, que
nous soyons entrés dans une phase de confrontation avec
le monde de I’Islam. Mais confrontation n’est pas seule-
ment conflit, ni nécessairement, ni in¢luctablement.

Relégué longtemps dans une friche folklorisé de notre
imaginaire, 1’Orient musulman a fait un retour en force
sur la scéne de notre siecle.

Ce texte a pour but essentiel de réfuter les préjugeés
courants sur ce monde et faire comprendre 1’enjeu ma-
jeur que représente la transformation parfois opaque qui
affecte la vie islamique.

215



216 Cesario Melantonio Neto

Je dois rappeler que I’Islam a connu de grandes cho-
ses trés tot mais que le processus qu’il a initié¢ s’est in-
terrompu. L’Islam avait assis sa grandeur au moment ou
I’Europe était en 1éthargie (VIII*-XI¢ siecles) mais n’a pas
su créer les conditions qui doivent préparer 1’avénement
de la science moderne, avec ses corollaires, ¢’est-a-dire
la révolution scientifique et technique, puis la révolution
industrielle.

Il faut comprendre que I’émergence de cet Islam mai-
gre et pauvre agit en premier lieu contre I’Islam lui-méme
en tant que civilisation par moyen de ’intégrisme de la
régression archaique, inconsolé de sa destitution histori-
que.

LA CROISSANCE DU RESSENTIMENT

Le monde islamique a connu un trés grand moment de
civilisation accompagné de I’audace hégémonique. Si je
reprends la notion de capitale-monde inventée par Fer-
nand Braudel, il est raisonnable d’estimer qu’avant son
déplacement vers I’Europe cette notion s’était concréti-
sée dans le Bagdad abbasside des IX° et X siecles, dans
Le Caire fatimide du XI¢ et mamelouk des XIII® et XIV*
siecles, parmi d’autres villes.

Ensuite la capitale-monde a traversé la Méditerranée
et prospéré sur sa rive septentrionale, avec le duo Gé-
nes-Venise, avant qu’elle ne s’exile et ne s’écarte encore
plus du monde islamique en s’installant 8 Amsterdam au
XVII¢ siecle, puis a Londres au XIXe© et a New York au



L’Islam et la tolérance 217

XXesiecle. Et désormais la voyons-nous probablement a
I’ceuvre vers la cote Pacifique dans la dense activité qui
tisse ses réseaux entre 1’Asie et le nord de I’Amérique.

Ainsi, depuis le XVe siecle, la capitale-monde n’a ces-
s¢ de s’¢loigner géographiquent de I’espace islamique.

Pour I’Islam D’entropie était a 1’ceuvre des le XIVe
siécle mais c’est seulement a la fin du XVIII® (avec I’ex-
pédition de Bonaparte en Egypte) que les musulmans
eux-mémes commencent a prendre conscience qu’ils
ne sont plus a la hauteur de I’Occident. Un tel écart a
conduit nombre de pays appartenant a la territorialité
islamique a étre colonisés parce qu’ils étaient colonisa-
bles. Le sujet islamique, qui se revendiquait supérieur ou
ou moins €gal a I’Occidental, ne saisit pas le processus
qui I’a conduit a tant de faiblesse dans sa confrontation
avec le protagonisme européen.

D¢s lors, face a I’Occidental va naitre chez le musul-
man le ressentiment. Le propre de ’homme du ressen-
timent est d’étre dans la posture de celui qui regoit sans
avoir les moyens de donner, ni d’étre affirmatif. Ainsi, le
sujet islamique n’est plus I’homme du “oui”, qui rayonne
par le monde et crée un étre naturellement hégémonique.
De souverain, il est peu a peu devenu I’homme du “non”,
celui qui refuse, qui n’est plus actif mais réactif, celui
qui accumule la haine et attend 1’heure de la vengeance.

Imperceptiblement, ce sentiment, qui était ignoré du
sujet islamique, va croitre en lui et s’installer au centre.



218 Cesario Melantonio Neto

A mon sens, les opérations intégristes dont I’agent est
le sujet islamique s’expliquent par la croissance du res-
sentiment, un état qu’il ignorait historiquement et qui ne
I’avait pas constitué comme tel depuis qu’il était entré en
tant que sujet dans I’histoire.

Ce sentiment nouveau ne s’est pas installé mécani-
quement avec la défaite consécutive a la confrontation
coloniale: un long temps est pass¢ avant que le germe du
ressentiment et de la dévastation ne croisse.

D’apres un argument théologique, si le sujet musul-
man a connu la défaite c’est qu’il a di étre tiede et négli-
gent dans le service réclamé par son Seigneur. D’apres
un autre argument psychologique de bon sens, il est dans
la nature humaine que, par fascination, le vaincu imite le
vainqueur et aille méme jusqu’a apprendre sa langue.

D’apres une juste observation sociologique, adopté
d’abord par I’¢lite, le processus de 1’imitation se propage
ensuite comme un poison dans tout le corps social.

L’argument théologique me semble le plus fort pour
essayer de comprendre le ressentiment qui cherche son
expliquation dans la négligeance vis-a-vis de Dieu (le
Dieu lacheur qui vous abandonne) pour justifier la dé-
faite du musulman face a I’Européen, 1’Occidental.

Dieu abandonnerait les musulmans a cause de I’aban-
don de Dieu.

Cette vision de I’effet divin s’applique a I’intégrisme
islamique.



L’Islam et la tolérance 219

Depuis qu’il a pris conscience de sa stérilité, le sujet
islamique est devenu un inconsolé de la destitution. Or
cet état des choses ne date pas de I’époque coloniale; la
domination impériale qu’ont subie la plupart des pays
d’Islam n’est pas la cause de leur déclin mais la consé-
quence: le sujet islamique n’était plus créateur depuis
plusieurs siecles dans le domaine scientifique et il n’était
pas non plus maitre de I’évolution technique. Il mit plus
d’un siécle pour maitriser la technique, laquelle fut acqui-
se dans la phase postcoloniale, celle de I’américanisation
du monde qui autorise cette acquisition; celle-ci appar-
tient au stade de la consommation et du fonctionnement,
et non pas de la production et de I’invention. Cependant,
mis a part les individualités d’origine islamique qui tra-
vaillent dans les institutions de recherche occidentales,
le sujet de I’'Islam, dans 1’horizon de sa propre territo-
rialit¢ symbolique et linguistique, reste exclu de I’esprit
scientifique; il n’est pas dans le concept de I’avion, ni
dans son invention, ni méme dans sa fabrication, mais il
peut conduire 1’engin volant et aller jusqu’a en détourner
I’usage.

Les grandes choses ont été acclimatées trés tot en
Islam. Mais le processus de leur mutation fut trop vite
interrompu. Le monde islamique n’est plus créateur de
grande science depuis le XVII® siecle; des le milieu du
XIXe siecle, il a vainement essayé de renouer avec 1’es-

prit scientifique qui avait rayonné jadis dans ses cités.



220 Cesario Melantonio Neto
LA TOLERANCE

Ceux qui ne sont pas guéris de la blessure que ressent
le sujet d’Islam, d’avoir été changé en dominé apres
avoir ét¢ dominateur, ont besoin d’étre compris dans
I’esprit de la tolérance.

S’ils sont en effet le résultat éventuel des considéra-
tions ci-dessus rien ne les prédispose fatalement a étre
intégristes.

Nous pouvons apprendre avec Lady Mary W. Mon-
tagu, femme de 1’ambassadeur d’Angleterre aupres de
la Grande Porte (1717-1718), que la tolérance religieuse
¢tait plus positive en Turquie au XVIII® siecle qu’en
Europe.

Dans un monde ou régne I’interférence, dans une pla-
néte soumise a la mondialisation, il faut user les nuances
de la dialectique qui combine le particulier et 'universel,
le spécifique et le commun, le différent et le méme. C’est
seulement dans cet esprit de tolérance, de dialogue de
cultures et de religions qu’on pourra utiliser les frontieres
pour rapprocher les hommes et pas pour les diviser.

C’est dans la perspective qu’il n’y a pas des intolé-
rances raisonnables que I’exercice du dialogue entre
Occident et Orient peut fonctionner pour comprendre
que I’injustice nourrit la haine et le terrorisme, lequel
reste ’arme du démuni, du faible, de celui qui a épuisé
les ressources du droit. Comme a dit Jean Baudrillard, le
11 septembre aurait constitu¢ un événement dont tout le
monde aurait révé, parce que chacun réve de la destruc-
tion de la puissance américaine.



L’Islam et la tolérance 221

Une diabolisation de 1’ Arabe, du musulman, par I’in-
tégrisme occidental ne contribue en rien pour trouver une
solution raisonnable a la confrontation. Il faut approcher
I’Islam avec respect en tant que croyance authentique et
¢tablir un dialogue avec la foi de 1’autre, sans chercher ni
a escamoter ni a déformer ou réduire la différence entre
nos religions.

A ce cheminement vers la reconnaissance du ressenti-
ment j’ajouterai I’importance de la reconnaissance dans
les champs séculiers de 1’art, de la poésie, de la philoso-
phie.

Cette intégration croissante du legs islamique aux
sources de la pensée et de la création serait un gage sup-
plémentaire pour la constitution de la scéne commune
qui devrait étre celle de la culture mondiale, dont les pro-
duits seraient les oeuvres de 1’esprit, se situant au-dela
des traditions sans interrompre le dialogue avec elles.

Il faut apprendre a connaitre les particularités de cha-
que nation, car c’est par elles que 1’échange s’opére et
se réalise dans toute son ampleur. Ainsi I’on parviendra
a une médiation du conflit et a une reconnaissance ré-
ciproque. C’est cette médiation fondée sur la tolérance
et la connaissance qui servira d’intermédiaire entre les
nations.

J’en reviens a la question de la tolérance évoquée par
Voltaire, lequel appelle au bon sens. Le maitre de Ferney
invoque la raison, qu’il congoit comme le remede radical
contre la maladie mentale du fanatisme.



222 Cesario Melantonio Neto

Je voudrais insister sur ce recours a la raison pour
contenir I’intolérance des intégrismes ainsi que le propose
I’ Alliance pour les Civilisations, initiative turco-espagnole
et des Nations Unies qui compte parmi ses membres le
professeur Candido Mendes représentant le Brésil.

Ce groupe de réflexion invoque la raison comme re-
mede au mal pour empécher que les religions divisent
les hommes et utilise la raison pour les rapprocher.

Selon mon expérience le sentiment d’exclusion de
I’Islam peut se modifier si la laicité change, de méme
qu’on demande a Islam de changer. La laicité doit chan-
ger, car aujourd’hui la laicité ne peut se contenter d’une
définition selon laquelle elle cantonne le religieux a la
sphére privée. Le retour du religieux est aujourd’hui
général et il interroge tout le champ social.

UNE POLITIQUE DE LA TOLERANCE

Lorsque je vois I’actualité se dérouler sous mes yeux,
lorsque j’entends les propos tenus par les responsables
américains, toujours partisans dans les positions qu’ils
expriment a propos des faits brllants qui nous parvien-
nent du Moyen et du Proche-Orient, je me dis que le
drame du 11 septembre n’a pas suffi a ouvrir les yeux des
Etats-Unis de 1I’Amérique et éclairer son jugement sur
les raisons de la haine que sa politique actuelle suscite.

Pourquoi cette Amérique-la n’agit-elle pas avec to-
lérance pour rétablir le dialogue avec tous les pays du
Proche et du Moyen-Orient?



L’Islam et la tolérance 223

Le triomphe de la politique des deux poids deux mesu-
res dans cette région exprime I’arrogance de 1’ injustice qui
a son tour nourrit la rage et le ressentiment. C’est I’exer-
cice de I'injustice dans I’impunité qui alimente la haine
et le terrorisme. C’est 1’idéologie sacrale des “dominés”
face a I’idéologie techniciste des “dominants”(qui tentent
de se re-sacraliser en déclarant a leur tour des “Guerres
Saintes”), dans les mots de Georges Balandier.

La diabolisation du Palestinien, de 1’Arabe, des Per-
ses, du musulman en général ne contribue pas du tout
a trouver une solution raisonnable entre Israél et la
Palestine. C’est une vérité qui devra percer la voie de
son destin dans la conscience d’Israél pour trouver un
modus vivendi raisonnable dans la logique de deux Etats
souverains, dont les territoires seraient circonscrits par la
légalité internationale reconnaissant la 1égitimité d’Israél
dans les contours des frontieres d’avant juin 1967 et la
souveraineté de la Palestine dans une continuité géogra-
phique viable.

Cette politique demande de la tolérance mutuelle pour
éviter un immense désordre régional.

Dans ce contexte d’une politique de la tolérance, la
Turquie pourra demain bénéficier de sa double matrice
occidentale et orientale pour devenir un pont de liberté
entre I’Europe de I’Ouest et le Moyen-Orient. Ces deux
sujets géopolitiques qui nous semblent aujourd’hui dé-
terminants, dos a dos comme deux fréres dissemblables,
mais intimement liés par une longue histoire commune,



224 Cesario Melantonio Neto

peuvent combattre aujourd’hui — chacun a leur maniére
— pour le triomphe d’un certain dialogue entre I’Occi-
dent et ’Orient musulman qui a fait un retour en force
sur la scéne de I’historie dans le dernier demi-siecle.

Cette politique de la tolérance doit porter un profond
respect a la conscience de soi du peuple islamique et
a la facon dont sa culture est confrontée aux défis du
capitalisme moderne cherchant a intégrer la modernité
a leurs traditions. La prescription premiére du politique
doit étre la reconnaissance du particulier de 1’altérité
comme moment de I’universel de la citoyenneté. C’est
un réle important pour 1’Académie de la Latinité¢ de
chercher des éléments de convergence entre Latinité et
Héritage Islamique et de “détente” religieuse dans une
situation internationale caractérisée par le danger d’une
domination hégémonique et par I’américanisation du
monde.

Je souhaite que cette Conférence en Jordanie puisse
contribuer a un dialogue culturel plus ample et a concréti-
ser un nouvel ordre moral dans le systéme international.



