
215

L’Islam et la tolérance

Cesario Melantonio Neto

La Question de l’Islam

Peu de monde doute, depuis le 11 septembre 2001, que 
nous soyons entrés dans une phase de confrontation avec 
le monde de l’Islam. Mais confrontation n’est pas seule-
ment conflit, ni nécessairement, ni inéluctablement.

Relégué longtemps dans une friche folklorisé de notre 
imaginaire, l’Orient musulman a fait un retour en force 
sur la scène de notre siècle.

Ce texte a pour but essentiel de réfuter les préjugés 
courants sur ce monde et faire comprendre l’enjeu ma-
jeur que représente la transformation parfois opaque qui 
affecte la vie islamique.



Cesario Melantonio Neto216

Je dois rappeler que l’Islam a connu de grandes cho-
ses très tôt mais que le processus qu’il a initié s’est in-
terrompu. L’Islam avait assis sa grandeur au moment où 
l’Europe était en léthargie (VIIIe-XIe siècles) mais n’a pas 
su créer les conditions qui doivent préparer l’avènement 
de la science moderne, avec ses corollaires, c’est-à-dire 
la révolution scientifique et technique, puis la révolution 
industrielle.

Il faut comprendre que l’émergence de cet Islam mai-
gre et pauvre agit en premier lieu contre l’Islam lui-même 
en tant que civilisation par moyen de l’intégrisme de la 
régression archaïque, inconsolé de sa destitution histori-
que.

La Croissance du ressentiment

Le monde islamique a connu un très grand moment de 
civilisation accompagné de l’audace hégémonique. Si je 
reprends la notion de capitale-monde inventée par Fer-
nand Braudel, il est raisonnable d’estimer qu’avant son 
déplacement vers l’Europe cette notion s’était concréti-
sée dans le Bagdad abbasside des IXe et Xe siècles, dans 
Le Caire fatimide du XIe et mamelouk des XIIIe et XIVe 
siècles, parmi d’autres villes.

Ensuite la capitale-monde a traversé la Méditerranée 
et prospéré sur sa rive septentrionale, avec le duo Gê-
nes-Venise, avant qu’elle ne s’exile et ne s’écarte encore 
plus du monde islamique en s’installant à Amsterdam au 
XVIIe siècle, puis à Londres au XIXe et à New York au 



L’Islam et la tolérance 217

XXe siècle. Et désormais la voyons-nous probablement à 
l’œuvre vers la côte Pacifique dans la dense activité qui 
tisse ses réseaux entre l’Asie et le nord de l’Amérique.

Ainsi, depuis le XVe siècle, la capitale-monde n’a ces-
sé de s’éloigner géographiquent de l’espace islamique.

Pour l’Islam l’entropie était à l’œuvre dès le XIVe 
siècle mais c’est seulement à la fin du XVIIIe (avec l’ex-
pédition de Bonaparte en Egypte) que les musulmans 
eux-mêmes commencent à prendre conscience qu’ils 
ne sont plus à la hauteur de l’Occident. Un tel écart a 
conduit nombre de pays appartenant à la territorialité 
islamique à être colonisés parce qu’ils étaient colonisa-
bles. Le sujet islamique, qui se revendiquait supérieur ou 
ou moins égal à l’Occidental, ne saisit pas le processus 
qui l’a conduit à tant de faiblesse dans sa confrontation 
avec le protagonisme européen.

Dès lors, face à l’Occidental va naître chez le musul-
man le ressentiment. Le propre de l’homme du ressen-
timent est d’être dans la posture de celui qui reçoit sans 
avoir les moyens de donner, ni d’être affirmatif. Ainsi, le 
sujet islamique n’est plus l’homme du “oui”, qui rayonne 
par le monde et crée un être naturellement hégémonique. 
De souverain, il est peu à peu devenu l’homme du “non”, 
celui qui refuse, qui n’est plus actif mais réactif, celui 
qui accumule la haine et attend l’heure de la vengeance.

Imperceptiblement, ce sentiment, qui était ignoré du 
sujet islamique, va croître en lui et s’installer au centre. 



Cesario Melantonio Neto218

À mon sens, les opérations intégristes dont l’agent est 
le sujet islamique s’expliquent par la croissance du res-
sentiment, un état qu’il ignorait historiquement et qui ne 
l’avait pas constitué comme tel depuis qu’il était entré en 
tant que sujet dans l’histoire.

Ce sentiment nouveau ne s’est pas installé mécani-
quement avec la défaite consécutive à la confrontation 
coloniale: un long temps est passé avant que le germe du 
ressentiment et de la dévastation ne croisse.

D’après un argument théologique, si le sujet musul-
man a connu la défaite c’est qu’il a dû être tiède et négli-
gent dans le service réclamé par son Seigneur. D’après 
un autre argument psychologique de bon sens, il est dans 
la nature humaine que, par fascination, le vaincu imite le 
vainqueur et aille même jusqu’à apprendre sa langue.

D’après une juste observation sociologique, adopté 
d’abord par l’élite, le processus de l’imitation se propage 
ensuite comme un poison dans tout le corps social.

L’argument théologique me semble le plus fort pour 
essayer de comprendre le ressentiment qui cherche son 
expliquation dans la négligeance vis-à-vis de Dieu (le 
Dieu lâcheur qui vous abandonne) pour justifier la dé-
faite du musulman face à l’Européen, l’Occidental.

Dieu abandonnerait les musulmans à cause de l’aban-
don de Dieu.

Cette vision de l’effet divin s’applique à l’intégrisme 
islamique.



L’Islam et la tolérance 219

Depuis qu’il a pris conscience de sa stérilité, le sujet 
islamique est devenu un inconsolé de la destitution. Or 
cet état des choses ne date pas de l’époque coloniale; la 
domination impériale qu’ont subie la plupart des pays 
d’Islam n’est pas la cause de leur déclin mais la consé-
quence: le sujet islamique n’était plus créateur depuis 
plusieurs siècles dans le domaine scientifique et il n’était 
pas non plus maître de l’évolution technique. Il mit plus 
d’un siècle pour maîtriser la technique, laquelle fut acqui-
se dans la phase postcoloniale, celle de l’américanisation 
du monde qui autorise cette acquisition; celle-ci appar-
tient au stade de la consommation et du fonctionnement, 
et non pas de la production et de l’invention. Cependant, 
mis à part les individualités d’origine islamique qui tra-
vaillent dans les institutions de recherche occidentales, 
le sujet de l’Islam, dans l’horizon de sa propre territo-
rialité symbolique et linguistique, reste exclu de l’esprit 
scientifique; il n’est pas dans le concept de l’avion, ni 
dans son invention, ni même dans sa fabrication, mais il 
peut conduire l’engin volant et aller jusqu’à en détourner 
l’usage.

Les grandes choses ont été acclimatées très tôt en 
Islam. Mais le processus de leur mutation fut trop vite 
interrompu. Le monde islamique n’est plus créateur de 
grande science depuis le XVIIe siècle; dès le milieu du 
XIXe siècle, il a vainement essayé de renouer avec l’es-
prit scientifique qui avait rayonné jadis dans ses cités.



Cesario Melantonio Neto220

La Tolérance

Ceux qui ne sont pas guéris de la blessure que ressent 
le sujet d’Islam, d’avoir été changé en dominé après 
avoir été dominateur, ont besoin d’être compris dans 
l’esprit de la tolérance.

S’ils sont en effet le résultat éventuel des considéra-
tions ci-dessus rien ne les prédispose fatalement à être 
intégristes.

Nous pouvons apprendre avec Lady Mary W. Mon-
tagu, femme de l’ambassadeur d’Angleterre auprès de 
la Grande Porte (1717-1718), que la tolérance religieuse 
était plus positive en Turquie au XVIIIe siècle qu’en 
Europe.

Dans un monde où règne l’interférence, dans une pla-
nète soumise à la mondialisation, il faut user les nuances 
de la dialectique qui combine le particulier et l’universel, 
le spécifique et le commun, le différent et le même. C’est 
seulement dans cet esprit de tolérance, de dialogue de 
cultures et de religions qu’on pourra utiliser les frontières 
pour rapprocher les hommes et pas pour les diviser.

C’est dans la perspective qu’il n’y a pas des intolé-
rances raisonnables que l’exercice du dialogue entre 
Occident et Orient peut fonctionner pour comprendre 
que l’injustice nourrit la haine et le terrorisme, lequel 
reste l’arme du démuni, du faible, de celui qui a épuisé 
les ressources du droit. Comme a dit Jean Baudrillard, le 
11 septembre aurait constitué un événement dont tout le 
monde aurait rêvé, parce que chacun rêve de la destruc-
tion de la puissance américaine.



L’Islam et la tolérance 221

Une diabolisation de l’Arabe, du musulman, par l’in-
tégrisme occidental ne contribue en rien pour trouver une 
solution raisonnable à la confrontation. Il faut approcher 
l’Islam avec respect en tant que croyance authentique et 
établir un dialogue avec la foi de l’autre, sans chercher ni 
à escamoter ni à déformer ou réduire la différence entre 
nos religions.

À ce cheminement vers la reconnaissance du ressenti-
ment j’ajouterai l’importance de la reconnaissance dans 
les champs séculiers de l’art, de la poésie, de la philoso-
phie.

Cette intégration croissante du legs islamique aux 
sources de la pensée et de la création serait un gage sup-
plémentaire pour la constitution de la scène commune 
qui devrait être celle de la culture mondiale, dont les pro-
duits seraient les oeuvres de l’esprit, se situant au-delà 
des traditions sans interrompre le dialogue avec elles.

Il faut apprendre à connaître les particularités de cha-
que nation, car c’est par elles que l’échange s’opère et 
se réalise dans toute son ampleur. Ainsi l’on parviendra 
à une médiation du conflit et à une reconnaissance ré-
ciproque. C’est cette médiation fondée sur la tolérance 
et la connaissance qui servira d’intermédiaire entre les 
nations.

J’en reviens à la question de la tolérance évoquée par 
Voltaire, lequel appelle au bon sens. Le maître de Ferney 
invoque la raison, qu’il conçoit comme le remède radical 
contre la maladie mentale du fanatisme.



Cesario Melantonio Neto222

Je voudrais insister sur ce recours à la raison pour 
contenir l’intolérance des intégrismes ainsi que le propose 
l’Alliance pour les Civilisations, initiative turco-espagnole 
et des Nations Unies qui compte parmi ses membres le 
professeur Candido Mendes représentant le Brésil.

Ce groupe de réflexion invoque la raison comme re-
mède au mal pour empêcher que les religions divisent 
les hommes et utilise la raison pour les rapprocher.

Selon mon expérience le sentiment d’exclusion de 
l’Islam peut se modifier si la laïcité change, de même 
qu’on demande à Islam de changer. La laïcité doit chan-
ger, car aujourd’hui la laïcité ne peut se contenter d’une 
définition selon laquelle elle cantonne le religieux à la 
sphère privée. Le retour du religieux est aujourd’hui 
général et il interroge tout le champ social.

Une politique de la tolérance

Lorsque je vois l’actualité se dérouler sous mes yeux, 
lorsque j’entends les propos tenus par les responsables 
américains, toujours partisans dans les positions qu’ils 
expriment à propos des faits brûlants qui nous parvien-
nent du Moyen et du Proche-Orient, je me dis que le 
drame du 11 septembre n’a pas suffi à ouvrir les yeux des 
Etats-Unis de l’Amérique et éclairer son jugement sur 
les raisons de la haine que sa politique actuelle suscite.

Pourquoi cette Amérique-là n’agit-elle pas avec to-
lérance pour rétablir le dialogue avec tous les pays du 
Proche et du Moyen-Orient?



L’Islam et la tolérance 223

Le triomphe de la politique des deux poids deux mesu-
res dans cette région exprime l’arrogance de l’injustice qui 
à son tour nourrit la rage et le ressentiment. C’est l’exer-
cice de l’injustice dans l’impunité qui alimente la haine 
et le terrorisme. C’est l’idéologie sacrale des “dominés” 
face à l’idéologie techniciste des “dominants”(qui tentent 
de se re-sacraliser en déclarant à leur tour des “Guerres 
Saintes”), dans les mots de Georges Balandier.

La diabolisation du Palestinien, de l’Arabe, des Per-
ses, du musulman en général ne contribue pas du tout 
à trouver une solution raisonnable entre Israël et la 
Palestine. C’est une vérité qui devra percer la voie de 
son destin dans la conscience d’Israël pour trouver un 
modus vivendi raisonnable dans la logique de deux États 
souverains, dont les territoires seraient circonscrits par la 
légalité internationale reconnaissant la légitimité d’Israël 
dans les contours des frontières d’avant juin 1967 et la 
souveraineté de la Palestine dans une continuité géogra-
phique viable.

Cette politique demande de la tolérance mutuelle pour 
éviter un immense désordre régional.

Dans ce contexte d’une politique de la tolérance, la 
Turquie pourra demain bénéficier de sa double matrice 
occidentale et orientale pour devenir un pont de liberté 
entre l’Europe de l’Ouest et le Moyen-Orient. Ces deux 
sujets géopolitiques qui nous semblent aujourd’hui dé-
terminants, dos à dos comme deux frères dissemblables, 
mais intimement liés par une longue histoire commune, 



Cesario Melantonio Neto224

peuvent combattre aujourd’hui — chacun à leur manière 
— pour le triomphe d’un certain dialogue entre l’Occi-
dent et l’Orient musulman qui a fait un retour en force 
sur la scène de l’historie dans le dernier demi-siècle.

Cette politique de la tolérance doit porter un profond 
respect à la conscience de soi du peuple islamique et 
à la façon dont sa culture est confrontée aux défis du 
capitalisme moderne cherchant à intégrer la modernité 
à leurs traditions. La prescription première du politique 
doit être la reconnaissance du particulier de l’altérité 
comme moment de l’universel de la citoyenneté. C’est 
un rôle important pour l’Académie de la Latinité de 
chercher des éléments de convergence entre Latinité et 
Héritage Islamique et de “détente” religieuse dans une 
situation internationale caractérisée par le danger d’une 
domination hégémonique et par l’américanisation du 
monde.

Je souhaite que cette Conférence en Jordanie puisse 
contribuer à un dialogue culturel plus ample et à concréti-
ser un nouvel ordre moral dans le système international.


