Hégémonie et Civilisation
de la Peur






TEXTES DE REFERENCE

Hegémonie et Civilisation
de la Peur

Candido Mendes
(Editeur)

9¢me Colloque International
Alexandrie, du 13 au 17 Avril 2004



© Académie de la Latinité

Publié par

Educam — Editora Universitaria Candido Mendes
Rua 12 de Margo, 101, Sala 26, Centro

Cep 20010-010 — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

Coordination Editoriale
Hamilton Magalhdes Neto

Révision
Annie Davée, Domenique Grandy et Luiz Carlos Palhares

Couverture
Paulo Verardo

Composition
Textos & Formas Ltda.
(21) 2516-7997

Académie de la Latinité — Siége Amérique latine
Secrétariat general

Rua da Assembléia, 10, 42° andar, Centro, Rio de Janeiro
Tél.: 55.21.531-2310; Fax: 55.21.533-4782

Page WEB: www.alati.org

E-mail: alati@alati.org

Siége a Paris

Maison des Sciences de ’Homme — Bureau 305

54, Bd. Raspail — 75006 — Paris

Tél./Fax: (00.33.1)49.54.22.24 et (00.33)6.89.93.18.54
Mail: nelson.vallejo-gomez@wanadoo.fr



PRESENTATION

Prospective de I’Académie
de la Latinité

Candido Mendes

Donnant suite a plusieurs suggestions apportées au cours
de I’année derniére et surtout en considérant I’ampleur ac-
quise par les derni¢res rencontres, il est fondamental de pen-
ser a la portée future de nos rencontres, face aux nouveaux
blocages survenus aux vis-a-vis culturels, les nouvelles sui-
tes du 11 septembre. L’Académie, en effet, est devenue
aujourd’hui, un pont du dialogue avec I’intellectualité ira-
nienne, comme 1’avait demandé le président Khatami, afin
de poursuivre la rencontre de Téhéran le 7 mars 2002. Toute
une démarche se dégage, de notre propre chef, portant sur le
dialogue entre les civilisations, propos¢ par I’Iran, avant
méme la chute des tours de Manhattan.

Dans la suite de nos entretiens sur “Latinité et Héritage
Islamique” nous remarquerons la présence de la culture ara-
be, apres la rencontre de Paris, en mars 2003, et durant la
préparation de I’entretien d’ Alexandrie, a la réunion de Lis-
bonne, en octobre 2003, avec le concours de penseurs €gyp-
tiens, syriens, algériens, libanais et marocains.

7



8 Candido Mendes

D’autre part, s’est poursuivi I’effort de renforcer le con-
tact avec I’intelligentsia américaine, dans le domaine des
sciences sociales et a partir de centres-clé tels que: Colum-
bia, NY, Cornell, Duke, Berkeley. Nous avons déja pu
compter sur le concours et les conseils de Craig Calhoun,
Susan Buck-Morss, Nelson Mandonado, Walter D. Migno-
lo, James Der Derian, ainsi que Richard Rorty et Fredric Ja-
meson.

Le revers d’Alexandrie

Ce qui est en marche depuis les conversations qui ont
précédé Lisbonne, c’est une rencontre a Duke, en octobre
prochain, pour discuter justement la portée des nouvelles
conditions hégémoniques imposées, aux limites mémes
d’un dialogue interculturel en profitant de tout 1’essor des
échanges de “Latinité et I’Héritage Islamique”. Le projet se
consacre aux scénarios soulevés par les prochaines élections
présidentielles américaines, a la nouvelle teneur du discours
de Bush; aux limites de ses critiques effectives a I’intérieur
des Etats-Unis; au fait accompli de la fermeture hégémoni-
que, et son impact sur le contact interculturel.

Naturellement, les conclusions d’Alexandrie seront
stratégiques pour ce nouveau développement. Le bureau de
I’Académie de la Latinité, outre les conversations avec les
scholars des Etats-Unis qui soutiennent notre réflexion, se
tourne, respectivement, vers le nouveau silence des afro-
islamites dans les campi américaines; vers 1’identité lati-
no-américaine émergeante dans cet espace, face a la nouvel-
le représentation hégémonique du pays; vers le réveil du



Présentation 9

role missionnaire, a tous points de vue, de I’emprise occi-
dentale, devant 1’¢lan de la croisade, et I’enjeu pris par les
modé¢lisations a la suite de I’invasion de I’Irak.

A la reléve de la Culture de la Paix

Nous remarquerons de méme [’engloutissement de
I’issue de la paix, arrivée a son expression radicale comme
culture, et tellement due aux efforts de Federico Mayor le
jour méme du 11 septembre. Sa remise a jour demanderait
une véritable praxis de reléve impliquant les renvois entre
I’exclusion, le pluralisme, le désarmement, que 1’hégémo-
nie désar¢onne en vision totalisante et force a un nouvel
énoncé. Jusqu’ou cette reprise de la paix comme culture
réclame les caveats de reconnaissance, des tenants d’in-
tentionnalités ou sont, a I’imminence de la diaspora a pré-
sent, ou se peuvent éprouver les ruptures des anciennes
entéléchies, tenant aux subjectivités périphériques face a la
coexistence assumée avec 1’exclusion a la retribalisation de
structures identitaires; face a la régression de 1’état national
en Irak ou en Afghanistan, ou, dans des régions d’ Amérique
Latine, comme la Bolivie ou I’Equateur, 4 la percée des fon-
damentalismes mimétiques face au vide identitaire final de
ces périphéries. Comment se porteraient de tels phénome-
nes comme vraies préemptions symboliques d’une politique
de I’énoncé collectif, et du caveat de mémoire possible, face
a I’allure prise par I’hégémonie et I’ersatzen des simulacres
empiétés sur les subjectivités en perte?



10 Candido Mendes

“Latinités de passe” et fondamentalismes
mimétiques

Méme dans les collectivités les plus éveillées, 1’enjeu
du développement manqué, le rappel fondateur n’en devient
pas moins un rassemblement sans issue et ses replis réifient
toute dialectique en avatars. On ne serait qu’a ce premier
éveil, ou toute visée d’un dialogue culturel fuit, face a des
“de reconnaissances” de ces vis-a-vis, arrivés, méme aux
plus fortunées des prospectives du demi dernier siécle; a la
mouvance finalement ratée, a cette véritable déconstruction
de la dite entéléchie de leur représentation identitaire. Une
retombée meurtrie en avatars remplacerait les vrais déploie-
ments des différences fondatrices et ou cette prise de cons-
cience ne fait que commencer dans les diaspora des latinités
atlantiques, les plus solides. La multitude, au sens de Negri
et Hardt, qui se reconnait a Buenos Aires a la fin de ’année
2001, en quoi peut-elle se retrouver si non dans un Kirchner
justicialiste, au mode des généalogies braquées du Péronis-
me ancestral?

Jusqu’ou, par conséquent, le dialogue culturel garde son
herméneutique, en vraie perte de diaspora, en amenant notre
“latinité de passe” a 1’éveil de nos subjectivités englouties,
pour en rétablir encore les paliers identitaires face au terrapla-
nage américain? Qu’est ce que la survie du fonds identitaire
des développements manqués? Ou, déja, les fondamentalis-
mes mimétiques des exclus? Ou les éveils de témoignages
de différence, a I’orée de ’hégémonie, telle la latinité aux
frontiéres des nations, au-dela encore de 1’Occident — em-
pire? Retours formels, déguisés en rappels pluralistes, tel
que Goa? Ou vitrines de reprise, encore, comme Macau?



Collaborateurs

Ahmad Jalali — Ambassadeur de la République Islamique
d’Iran aupres de ’'UNESCO.

Alain Roussillon — Directeur de recherche du Centre Jacques
Berque pour les études en Sciences humaines et sociales. Pu-
blications principales: [’Egypte et [’Algérie au péril de la libé-
ralisation (1996), Réforme sociale et identité: essai sur
[’émergence de l'intellectuel et du champ politique moderne
en Egypte (1998) et Oriente, Islamismo y Diferencia (2003).

Alain Touraine — Agrégé d’Histoire et docteur ¢s-Lettres. Doc-
teur Honoris Causa de plusieurs universités européennes et la-
tino-americaines, dont I’Université Candido Mendes, de Rio
de Janeiro. Il est, respectivement, membre correspondant et
membre de plusieurs académies, dont I’ Académie brésilienne
de lettres et I’ Académie de la Latinité. Il est I’auteur d une ceu-
vre considérable qui, depuis plus de quarante ans, est au centre
des grands débats sociologiques et politiques, notamment en
Amérique latine et dans les pays de I’Europe de I’Est. Parmi
ses derniéres publications, voici Le Retour de I’ Acteur (1984),
Critique de la modernité (1992), Qu’est-ce que la démocra-
tie? (1994) et Comment sortir du libéralisme (1999).

Candido Mendes — Recteur de I’Université Candido Mendes et
président du Forum des Recteurs de Rio de Janeiro. Président

11



12 Candido Mendes

du Senior Bord du Conseil International de Sciences Sociales
de P’'UNESCO. Secrétaire général de I’ Académie de la Latini-
té et membre de I’ Académie brésilienne de lettres. Parmi ses
ouvrages, nous citerons Nationalisme et développement
(1963), Memento dos Vivos: a Esquerda Catolica no Brasil
(1967), Justice: faim de L ’Eglise (1972), Contestation et déve-
loppement (1974), A Democracia Desperdi¢ada (1992), Col-
lor — Anos-Luz, Ano-Zero (1994), A Presidéncia Afortunada
(1999), O Pais da Paciéncia (2000) et Lula — A Opg¢do mais
que o Voto (2002).

Cesario Melantonio Neto — Ambassadeur du Brésil en Iran.

Craig Calhoun — Président du Social Science Research Council
depuis 1999 et professeur de sociologie et d’histoire a New
York University. Il a écrit et édité plus d’une douzaine de li-
vres, entre autres Culture, History and the Challenge of Diffe-
rence (1995), Neither Gods nor Emperors: Students and the
Struggle for Democracy in China (1994) et Habermas and the
Public Sphere, Studies in Contemporary German Social
Thought (1992).

Edgar Morin — Sociologue contemporain. Auteur, entre autres,
de La méthode — La nature de la nature (1977), La méthode
— La vie de la vie (1980), La méthode — La connaissance de
la connaissance (1980), Le vif du sujet (1969), Terre patrie
(1993, avec Anne Brigitte Kem).

Francois L’Yvonnet — Enseigne la philosophie. Il a notamment
publié chez Albin Michel: Louis Massignon, mystique en dia-
logue (avec Dominique Bourel, 1992); Simone Weil, le grand
passage (1994); Le Mal (1996); D 'un millénaire a [’autre
(2000); L’Avenir de [’esprit (avec Thierry Gaudin, 2001);
D’un fragment [’autre (avec Jean Baudrillard, 2001). Chez
d’autres éditeurs: Simone Weil, ADPF, 2000; Discours de la
méthode créatrice (avec Thierry Gaudin), Le Relie, 2003.
Assure la chronique littéraire et les grands entretiens de la re-
vue Question de.



Présentation 13

Helio Jaguaribe — Doyen de I’Institut d’Etudes Politiques et
Sociales de Rio de Janeiro. Ancien Ministre de la Science et de
la Technologie. Auteur, entre autres, de Political Develop-
ment (1968), La nationalisme dans [’actualité brésilienne
(1959), Une étude critique de [’Histoire (2002) et La position
de I’homme dans le monde (2002).

Jean Baudrillard — Philosophe, sociologue et écrivain. Il est
I’auteur de La Société de consommation (1970), Cool Memo-
ries (1987, 1990), La Transparence du mal (1990), L Illusion
de la fin (1992), Le Crime parfait (1994) et A I’Ombre du mil-
lénaire (1998).

Madina Tlostanova — Chercheur associée a I’Institut Gorki de
littérature mondiale et membre de 1’Académie des Sciences
russe.

Marc Guillaume — Professeur a 1’université Paris-Dauphine, a
créé et dirigé I’IRIS, centre de recherche associé au CNRS. 11
est membre du conseil d’administration de I’ANVIE et prési-
dent de son conseil scientifique. Il a publié L Empire des ré-
seaux (1999) et Virus vert (2002). Ses recherches portent sur
I’analyse critique du développement durable.

Mohammad Masjed Jamee — Ambassadeur de I’Iran au Ma-
roc. Ancien directeur des Affaires Culturelles du Ministére
Iranien des Affaires Culturelles. Directeur de I’Institution
pour I’'Islam & Future. Auteur, entre autres, de Ideology and
Revolution, Transformation and Stability in the Persian Gulf
et Inter-Religious Dialogue and Inter-Civilizational Dialo-
gue.

Nelson Vallejo-Gomez — Diplomé de philosophie de la Sorbon-
ne (Paris V), secrétaire exécutif et membre fondateur aux co-
tés de Candido Mendes de I’ Académie de la Latinité, membre
du Conseil de I’Institut des hautes études de I’ Amérique lati-
ne, Université de Paris III, vice-président du GERFLINT-
Synergies.

Sergio Paulo Rouanet — Ambassadeur du Brésil a Prague.
Ancien Ministre de la Culture du Brésil. Scientiste politique et



14 Candido Mendes

essayiste. Il est I’auteur de Imagindrio e Dominagdo (1978),
Teoria Critica e Psicandlise (1983), A Razdo Cativa. As Ilu-
soes da Consciéncia. de Platdo a Freud (1985) et A Razdo No-
made: Walter Benjamin e Outros Viajantes (1994).

Susan Buck-Morss — Professeur de philosophie politique et de
théorie sociale au Department of Government de la Cornell
University. Elle a publié plusieurs ouvrages dont: The Origin
of Negative Dialectics: Theodor W. Adorno, Walter Benjamin
and the Frankfurt Institute (New Y ork, MacMillan Free Press,
1977, Londres, Harvester Press, 1978); Walter Benjamin: Re-
volutionary Writer (New Left Review 128, 1981, et 129, 1981);
The Passagen-Werk: Walter Benjamin’s Theory of Mass Cul-
ture, New German Critique (1984); Walter Benjamin’s Passa-
ges: a Political Allegory of Modernity (Boston, Harvard
University Press, 1986).



@

Du dialogue au discours
hégémonique






Le virtuel et ’événementiel

Jean Baudrillard

Deux images: celle du technocrate de bronze, penché sur
son attaché-case, assis sur un banc au pied des Twin To-
wers, ou plutot enseveli sous la poussiere des tours effon-
drées, tel un de ces corps retrouvés dans les ruines de
Pompéi. 1 était comme la signature de 1’événement, le fan-
tome pathétique d’une puissance mondiale frappée par une
catastrophe imprévisible. Autre figure: celle de cet artiste
travaillant dans son atelier des Twins a une sculpture de
lui-méme, de son corps traversé par des avions — destinée a
se dresser sur le parvis du World Trade Center, tel un
moderne Saint Sébastien. Il y travaillait encore le matin du
11 septembre, ou il fut emporté avec son oeuvre par I’évé-
nement méme qu’elle préfigurait. Consécration supréme
pour une oeuvre d’art, que d’étre réalisée par 1’éveénement
qui la détruit.

Deux allégories d’un événement exceptionnel, fulgu-
rant, traversant d’un coup la monotonie d’une fin annoncée

17



18 Jean Baudrillard

de I’histoire. Seul événement digne de ce nom, tranchant sur
le non-événement auquel nous sommes condamnés de par
I’hégémonie d’un ordre mondial que rien ne doit troubler.

A ce stade d’une mise en réseau de toutes les fonctions,
celle du corps, du temps, du langage, d’une perfusion men-
tale de tous les esprits, a ce stade le moindre événement est
une menace, 1’histoire méme est une menace. Il va donc fal-
loir inventer un systéme sécuritaire qui prévienne I’irruption
de quelque événement que ce soit. Toute une stratégie de
prévention et de dissuasion qui tient lieu aujourd’hui de
stratégie universelle.

L’illustration en est le film récent de Steven Spielberg:
Minority Report. Sur la base de cerveaux doués de prémoni-
tion (les “precogs”), qui reperent a ’avance les crimes im-
minents, des commandos de policiers (les “pré-crimes”),
interceptent et neutralisent le criminel avant qu’il soit passé
a I’acte. Une variante est celle du film Dead Zone: le héros,
doué lui aussi de facultés divinatoires a la suite d’un acci-
dent grave, finit par tuer un politicien dont il entrevoit le
destin futur de criminel de guerre. C’est aussi bien le scéna-
rio de la guerre d’Irak: éliminer le crime dans I’ceuf, sur la
base d’un acte qui n’a pas eu lieu (I'usage par Saddam
d’armes de destruction massive). La question est évidem-
ment de savoir si le crime aurait vraiment eu lieu. Mais on
n’en saura jamais rien. Il s’agit donc de la répression réelle
d’un crime virtuel.

Par extrapolation au-dela de la guerre, on voit se profi-
ler une déprogrammation systématique non seulement de
tout crime, mais de tout ce qui pourrait perturber I’ordre des
choses, 1’ordre policier de la planéte. A cela se résume au-



Le virtuel et [’événementiel 19

jourd’hui le pouvoir “politique”. Il n’est plus animé par
quelque volonté positive, i1 n’est plus qu’un pouvoir négatif
de dissuasion, de salubrité publique, de police sécuritaire,
immunitaire, prophylactique. Cette stratégie ne joue pas
seulement sur le futur, elle joue aussi sur I’événement passé
— par exemple sur celui du 11 septembre, dont elle tente,
par la guerre en Afghanistan et en Irak, d’effacer 1’hu-
miliation. C’est pourquoi cette guerre est au fond un leurre,
un événement virtuel, un “non-événement”, dénuée d’ob-
jectif ou de finalité propre, elle n’a plus que la forme d’une
conjuration, d’un exorcisme. C’est aussi pourquoi elle est
interminable, car on n’en finira jamais de conjurer un tel
événement. On la dit préventive — en fait elle est rétrospec-
tive, elle vise a désamorcer 1’événement terroriste du 11
septembre, dont I’ombre plane sur toute la stratégie de con-
trole planétaire. Effacement de 1’événement, effacement de
I’ennemi, effacement de la mort: I’impératif du Zéro mort
est celui méme de I’obsession sécuritaire.

Ce que vise cet ordre mondial, ¢’est le non-événement
définitif. C’est de quelque facon la fin de I’histoire, non pas
sur la base d’un accomplissement démocratique, comme le
veut Fukuyama, mais sur celle d’une terreur préventive,
d’une contre-terreur mettant fin a tout événement possible.
Terreur que la puissance qui 1’exerce finit par exercer sur
elle-méme, sous le signe de la sécurité.

Il y a 1a une ironie féroce: celle d’un systéme mondial
anti-terroriste qui finit par intérioriser la terreur, par se
I’infliger a lui-méme et se vider de toute substance politique
— allant jusqu’a se retourner contre sa propre population.
Est-ce une trace de la guerre froide et de 1’équilibre de la ter-



20 Jean Baudrillard

reur? Mais cette fois ¢’est une dissuasion sans guerre froide,
une terreur sans équilibre. Ou plutot c’est une guerre froide
universelle, pulvérisée dans les moindres interstices de la
vie sociale et politique.

Cette précipitation du pouvoir dans son propre piege a
atteint une extrémité dramatique dans 1’épisode du théatre
de Moscou, ou otages et terroristes ont été confondus dans le
méme massacre. Exactement comme dans le syndrome de la
vache folle: on abat tout le troupeau par précaution — Dieu
reconnaitra les siens. Ou comme dans le syndrome de Sto-
ckholm: leur confusion dans la mort fait d’eux virtuellement
des complices (ainsi dans Minority Report: que le criminel
présomptif soit réprimé a I’avance prouve a posteriori qu’il
ne saurait étre innocent).

Et c’est 1a en effet la vérité de la situation: c’est que,
d’une fagon ou d’une autre, les populations elles-mémes
sont une menace terroriste pour le pouvoir. Et c’est lui-mé-
me qui, par la répression, scelle involontairement cette com-
plicité. L’équivalence dans la répression montre que nous
sommes tous virtuellement les otages du pouvoir. Par exten-
sion, on peut faire ’hypothése d’une coalition de tous les
pouvoirs contre toutes les populations — nous en avons eu
I’avant gotlt avec la guerre d’Irak, puisqu’elle a pu avoir
lieu, avec I’assentiment plus ou moins camouflé de tous les
pouvoirs, au mépris de 1I’opinion mondiale. Et si les manifes-
tations mondiales contre la guerre ont pu donner I’illusion
d’un contre-pouvoir possible, elles ont surtout démontré I’in-
signifiance politique de cette “communauté internationale”
face a la Realpolitique américaine.



Le virtuel et [’événementiel 21

On a affaire désormais a 1’exercice d’une puissance a
1’état pur, sans souci de souveraineté ou de représentation, a
la réalité intégrale d’une puissance négative. Tant qu’il tire
sa souveraineté de la représentation, tant qu’existe une rai-
son politique, le pouvoir peut trouver son équilibre — en
tout cas il peut étre combattu et contesté. Mais 1’effacement
de cette souveraineté laisse place a un pouvoir effréné, sans
contre-partie, sauvage (d’une sauvagerie non plus naturelle,
mais technique). Et qui par un détour étrange retrouverait
quelque chose des sociétés primitives, lesquelles, ne con-
naissant pas le pouvoir, étaient, selon Lévi-Strauss, des so-
ciétés sans histoire: et si nous, la société mondiale actuelle,
redevenions, & ’ombre de ce pouvoir intégral, une société
sans histoire?

Mais cette réalité intégrale du pouvoir est aussi sa fin.
Un pouvoir qui ne se fonde plus que sur la prévention et la
police des événements, qui n’a plus d’autre volonté politi-
que que d’écarter les spectres, devient lui-méme spectral et
vulnérable. Sa puissance virtuelle est totale, sa puissance de
programmation en termes de logiciel, indiciel, progiciel
etc., mais du coup il ne peut plus se mettre en jeu, sinon con-
tre lui-méme, par toutes sortes de défaillances internes. Au
sommet de sa maitrise, il ne peut plus que perdre la face. Tel
est, littéralement, 1’“Enfer du Pouvoir”.

La police de I’événement est essentiellement assurée
par I’information elle-méme. L’information constitue la
machinerie la plus efficace de déréalisation de I’histoire.
Tout comme 1’économie politique est une gigantesque ma-
chinerie a fabriquer de la valeur, a fabriquer les signes de la
richesse, mais non pas la richesse elle méme, ainsi tout le



22 Jean Baudrillard

systeme de 1’information est une immense machine a pro-
duire I’événement comme signe, comme valeur échangea-
ble sur le marché universel de 1’idéologie, du spectacle, de
la catastrophe etc. — bref, a produire du non-événement.
L’abstraction de I’information est la méme que celle de
I’économie. Et comme toutes les marchandises, grace a cet-
te abstraction de la valeur, sont échangeables entre elles,
ainsi tous les événements deviennent substituables les uns
aux autres sur le marché culturel de I’information. La singu-
larité de I’événement, irréductible a sa transcription codée et
a sa mise en scene, ce qui fait événement tout simplement,
est perdu. On entre dans un domaine ou les événements
n’ont plus véritablement lieu, en fonction méme de leur pro-
duction et de leur diffusion “en temps réel” — 1a ou ils se
perdent dans le vide de I'information. La sphére de I’in-
formation est comme un espace ou, aprés avoir vidé les
événements de leur substance, on recrée une pesanteur arti-
ficielle et on les remet sur orbite dans le “temps réel” — ou
apres les avoir dévitalisés historiquement, on les reprojette
sur la scéne transpolitique de I’information.

Le non-événement n’est pas la ou il ne se passe rien.
C’est au contraire le domaine du changement perpétuel,
d’une actualisation sans répit, d’une succession incessante
en temps réel, d’ou résulte cette équivalence générale, cette
indifférence, cette banalité qui caractérise le degré zéro de
I’événement.

Escalade perpétuelle, qui est aussi celle de la croissance
— ou celle de la mode, domaine par excellence du change-
ment compulsif et de 1’obsolescence intégrée. L’emprise
des modeles suscite une culture de la différence qui met fin a



Le virtuel et [’événementiel 23

toute continuité historique. Au lieu de se dérouler au fil
d’une histoire, les choses se mettent a se succéder dans le
vide. Profusion de discours et d’images devant lesquelles
nous sommes sans défense, réduits a la méme impuissance
et a la méme attente médusée que dans I’imminence de la
guerre. Ce n’est pas une question de désinformation ou
d’intoxication. C’était I’erreur naive des services du FBI de
vouloir créer une Agence de Désinformation, a des fins de
manipulation dirigée — entreprise parfaitement inutile,
puisque la désinformation vient de la profusion méme de
I’information, de son incantation, de sa répétition en bou-
cle, qui crée un champ de perception vide, un espace dé-
sintégré, comme par une bombe a neutrons, ou celle qui
absorbe tout I’oxygéne alentour. Tout y est pré-neutralisé, y
compris la guerre, par la précession des images et des com-
mentaires, mais c’est peut-étre qu’au fond il n’y a rien a dire
d’une chose qui se déroule, comme cette guerre, selon un
scénario implacable, sans une lueur d’incertitude sur le ré-
sultat final.

C’est dans la sphere des media qu’on voit le plus clairement
I’événement court-circuité par son retour-image immédiat. L. in-
formation est toujours déja la. En cas de catastrophe, les journa-
listes et les photo-reporters sont la avant les secours. S’ils le
pouvaient, ils seraient la avant la catastrophe, le mieux étant
encore d’inventer ou de provoquer 1I’événement pour en
avoir la primeur.

Cette spéculation culmine dans I’initiative prise par le
Pentagone d’une “Bourse des Evénements”, d’une cotation
en Bourse de I’attentat ou de la catastrophe. Vous pariez sur
son occurrence probable contre ceux qui n’y croient pas. Ce



24 Jean Baudrillard

marché spéculatif est appelé a fonctionner comme celui du
soja ou du sucre. On pourrait aussi bien spéculer sur le
nombre de victimes du sida en Afrique ou les probabilités
d’effondrement de la faille de San Andréa (1’initiative du
Pentagone viendrait du fait qu’il crédite le marché libre de la
spéculation d’une capacité de prévision bien meilleure que
celle des services secrets). Bien sir, il n’y a qu’un pas de la
au délit d’initié: parier sur I’événement avant de le provo-
quer est encore le plus sir (on dit que Ben Laden 1’a fait en
spéculant sur les actions de la TWA avant le 11 septembre).
C’est comme de prendre une assurance-vie sur sa femme
avant de 1’assassiner.

Il y a une grande différence entre 1’événement qui ad-
vient (qui advenait) dans le temps historique et celui qui
advient dans le temps réel de I’information. A la pure ges-
tion des flux et des marchés sous le signe d’une dérégulation
planétaire correspond I’événement “mondial”, ou plutot le
non-événement mondialisé: le Mondial de football, I’An
2000, la mort de Diana, Matrix etc. Que ces événements
soient fabriqués ou non, ils sont orchestrés par 1’épidémie
silencieuse des réseaux d’information. Fake-events.

Francgois de Bernard analyse ainsi la guerre d’Irak com-
me un pur décalque de la théorie et de la pratique cinémato-
graphique. Ce a quoi nous assistons, tétanisés sur nos
strapontins, ce n’est pas “comme un film”, c’est précisé-
ment un film. Avec un script, un scénario qu’il s’agit des
lors de mettre en oeuvre sans s’en écarter. Le casting, les
moyens techniques et financiers ont ét¢ méticuleusement
programmeés: ¢’est une affaire de professionnels. Y compris
la maitrise de la diffusion et des canaux de distribution. Fi-



Le virtuel et [’événementiel 25

nalement la guerre opérationnelle devient un gigantesque
effet spécial, le cinéma devient le paradigme de la guerre, et
nous I’imaginons “réelle” alors qu’elle n’est que le miroir
de son étre cinématographique.

La virtualité de la guerre n’est donc pas une métaphore.
C’est le passage littéral de la réalité dans la fiction, ou plutot
la métamorphose immédiate du réel en fiction. Le réel n’est
plus que I’horizon asymptotique du virtuel. Dans cette his-
toire d’ailleurs, ce n’est pas seulement la réalité du réel qui
esten jeu, c’est aussi la réalité du cinéma. C’est un peu com-
me Disneyland: au regard de la disneyfication universelle de
la vie ordinaire, les parcs d’attraction ne sont plus qu’un ali-
bi— qui cachent méme d’une certaine fagon le fait que c’est
tout le contexte de la vie qui a été disneyfié¢. Méme chose
pour le cinéma: celui qui se produit aujourd’hui n’est plus
que I’allégorie visible de la forme cinématographique qui
s’est emparée de tout, de la vie sociale et politique, du pay-
sage, de la guerre etc. — la forme totalement scénarisée de
la vie. C’est d’ailleurs sans doute pour cela que le cinéma
disparait: c’est parce qu’il est passé dans la réalité. Celle-ci
disparait sous le coup du cinéma, et le cinéma disparait sous
le coup de la réalité. Transfusion meurtriére ou chacun perd
sa spécificité. Si on considere ’histoire comme un film —
ce qu’elle est devenue malgré nous — alors la vérité de
I’information consiste dans la post-synchronisation, le dou-
blage et le sous-titrage du film de I’histoire.

On va créer en R.F.A. un parc d’attraction ou seront res-
titués et mis en scene le décor et ’ambiance de la défunte
République Démocratique (I’““ostalgie” comme forme de la
nostalgie). Toute une société ainsi mémorialisée de son vi-



26 Jean Baudrillard

vant (elle n’a pas complétement disparu). Le simulacre en
vient ainsi non seulement a télescoper 1’actualité, mais a
donner I'impression que le “Réel” n’aura bientot plus lieu
qu’“en temps réel”, sans méme passer par le présent et par
I’histoire. Du coup celle-ci redevient pour nous un objet
nostalgique, et on voit fleurir partout un désir d’histoire, de
réhabilitation, de lieux de mémoire — comme si, tout en la
subissant, nous nous efforcions d’alimenter cette méme fin
de I’histoire.

L’histoire elle aussi fonctionne au-dela de sa propre fin.
I1'y avait une définition de I’événement historique, la Révolu-
tion en était le modele, et les concepts mémes d’événement et
d’histoire datent véritablement de 1a. Il pouvait s’analyser
comme point fort d’un déroulement continu, et sa discontinuité
elle-méme faisait partie d’une dialectique d’ensemble.

I n’en est plus du tout ainsi avec la montée en puissance
d’un ordre mondial, exclusif de toute idéologie, et exclusi-
vement soucieux de la circulation des flux et des réseaux.
Dans cette circulation généralisée se perdent tous les objec-
tifs et les valeurs des Lumiéres, qui en étaient pourtant
I’origine. Car il y avait une idée, un idéal, un imaginaire de
la modernité, mais ils ont disparu dans 1’exacerbation de la
croissance.

Il en est de I’histoire comme de la réalité. Il y avait un
principe de réalité. Puis le principe a disparu, et la réalité, li-
bérée de son principe, court encore par inertie. Elle se déve-
loppe de maniere exponentielle, elle devient la réalité
intégrale, qui n’a plus ni principe ni fin, mais qui se contente
de réaliser intégralement toutes les possibilités. Elle a dévo-
ré sa propre utopie, elle fonctionne au-dela de sa propre fin.



Le virtuel et [’événementiel 27

Mais la fin de I’histoire n’est pas le fin mot de I’histoire.
Car, sur ce fond de non-événement perpétuel, se profile un
autre type d’événement. Evénements de rupture, événe-
ments imprévisibles, inclassables en termes d’histoire, hors
de la raison historique — événements qui se produisent con-
tre leur propre image, contre leur propre simulacre. Evéne-
ments qui brisent I’enchainement fastidieux de ’actualité
médiatisée, mais qui ne sont pas pour autant une réappa-
rition de I’histoire, ni d’un réel faisant irruption au cceur du
virtuel (comme on 1’a dit du 11 septembre). Ils ne font pas
événement dans 1’histoire, mais au-dela de 1’histoire,
au-dela de sa fin, ils font événement dans un systéme qui a
mis fin a I’histoire. Ils en sont la convulsion interne. Et du
coup ils apparaissent inspirés par quelque puissance du Mal
— non plus porteurs d’un désordre constructif, mais d’un
désordre absolu. Indéchiffrables dans leur singularité, ils
sont & la démesure d’un systéme lui-méme indéchiffrable
dans son extension et sa fuite en avant.

Dans le Nouvel Ordre Mondial, il n’y a plus de révo-
lutions, 1l n’y a plus que des convulsions. Comme dans une
mécanique qui se veut parfaite, dans un systéme trop bien
intégré, il n’y a plus de crises, mais des dysfonctionnements,
des failles, des défaillances, des ruptures d’anévrisme. Ce-
pendant, I’événement est autre chose que 1’accident.
Celui-ci n’est qu’un symptome, une dysfonction épisodi-
que, une anomalie de I’ordre technique (ou naturel), qu’on
peut éventuellement prévenir: ¢’est toute la politique actuel-
le du risque et de la prévision. L’événement, lui, est contre-
offensif, et d’une inspiration plus étrange: il réintroduit,
dans tout systéme a son apogée, a son point de perfection, la
négativité interne et la mort. Il est une modalité du retour-



28 Jean Baudrillard

nement de la puissance contre elle-méme, comme si tout
systéme alimentait secrétement, en méme temps que les in-
grédients de sa puissance, un malin génie qui veillerait a son
retournement. C’est dans ce sens qu’a la différence de
1’accident, on ne peut pas le prévenir, et qu’il ne rentre dans
aucun jeu de probabilités.

L’analyse que fait Marx de la révolution et du spectre du
communisme offre bien des analogies avec la situation
actuelle. Lui aussi faisait du prolétariat I’agent historique de
la fin du capital — son malin génie en quelque sorte, puis-
que le capital fomentait avec la montée du prolétariat le vi-
rus interne de sa propre destruction. Cependant il y a une
différence radicale entre le spectre du communisme et celui
du terrorisme. Car le tour de force du capital fut de transfor-
mer le ferment de désagrégation qu’il portait en lui en un en-
nemi visible, un adversaire de classe et de changer ainsi,
au-dela de I’exploitation marchande, ce mouvement histori-
que en une dynamique de réintégration vers un stade plus
avancé du capital.

Le terrorisme, lui, joue a un niveau de radicalité su-
périeur: ce n’est pas un sujet de 1’histoire, c’est un ennemi
insaisissable. Et si la lutte de classes générait des événe-
ments historiques, le terrorisme génére un autre type d’évé-
nements. La puissance mondiale (qui n’est plus exactement
le capital) s’y trouve directement affrontée a elle-méme.
Elle a désormais affaire, non plus au spectre du communis-
me, mais a son propre spectre. La fin des révolutions (et de
I’histoire en général) n’est donc pas du tout une victoire
pour la puissance mondiale. Ce serait plutdt un signe fatidi-
que pour elle.



Le virtuel et [’événementiel 29

L’histoire, ce fut notre hypothese forte, celle d’une in-
tensité maximale. Le changement, lui, correspond a une in-
tensité minimale — la ou tout se succeéde et s’annule,
jusqu’a recréer I’équivalent d’un immobilisme total: cette
impression, dans le tourbillon méme de 1’actualité, que rien
ne change.

L’échange généralisé, celui des flux, des réseaux, de la
communication universelle, aboutit, au-dela d’un seuil criti-
que que nous avons depuis longtemps dépassé, a sa propre
dénégation, qui n’est plus alors une simple crise de croissan-
ce, mais une catastrophe, une involution brutale, sensible
aujourd’hui dans ce qu’on pourrait appeler “la baisse ten-
dancielle du taux de réalit¢ (de méme, la profusion de
I’information correspond a une baisse tendancielle du taux
de connaissance). Degré zéro de la valeur dans I’équiva-
lence totale.

La globalisation croyait réussir dans la neutralisation de
tous les conflits vers un ordre sans défaut — mais c’est un
ordre par défaut: tout s’équivaut dans une équation a som-
me nulle. Finie la dialectique, le jeu de la thése et de
I’antithése qui se résolvent dans la synthése. Désormais les
termes opposés s’annulent réciproquement dans un nivelle-
ment de tous les conflits. Mais cette neutralisation, a son
tour, n’est jamais définitive, car, en méme temps que dispa-
rait toute résolution dialectique, il y a montée en puissance
des extrémes.

Plus question d’une histoire in progress, d’un schéma
directeur, ni d’une régulation par la crise. Plus de continuité
rationnelle ni de dialectique des conflits, mais un partage
des extrémes.



30 Jean Baudrillard

Une fois 1’universel écrasé par la puissance du mon-
dial, et la logique de I’histoire effacée par le vertige du chan-
gement, il ne reste face a face qu’une toute-puissance
virtuelle et ceux qui s’y opposent farouchement. Ainsi
I’antagonisme de la puissance mondiale et du terrorisme —
la confrontation actuelle de I’hégémonie américaine et du
terrorisme islamiste n’étant que la péripétie visible de ce
duel entre une réalité intégrale de la puissance et le refus in-
tégral de cette méme puissance.

Pas de réconciliation possible, il n” y a jamais d’ar-
mistice entre les forces antagonistes, ni de possibilit¢ d’un
ordre intégral. Jamais d’armistice de la pensée non plus, qui
y résiste farouchement — ni d’armistice de 1’événement
dans ce sens: tout au plus les événements font greve pendant
un certain temps, puis soudainement ils refont irruption.
Ceci est rassurant en quelque sorte: I’Empire du Bien, s’il ne
peut étre défait, est aussi voué a un échec perpétuel.

I1 faut garder a I’événement sa définition radicale et son
impact dans I’imagination. Il se caractérise, d une fagon pa-
radoxale, tout ensemble par son inquiétante étrangeté: c’est
I’irruption de quelque chose d’improbable et d’impossible
— et par son inquiétante familiarité: il apparait d’emblée
avec une ¢évidence totale, comme s’il était prédestiné, com-
me s’il ne pouvait pas ne pas avoir lieu. Il y a la quelque cho-
se qui semble venu d’ailleurs, quelque chose de fatal, que
rien ne peut prévenir.

C’est a ce titre, a la fois complexe et contradictoire,
qu’il mobilise I’imagination avec une telle force. Il brise la
continuité des choses et, en méme temps, il fait son entrée
dans le réel avec une facilité stupéfiante.



Le virtuel et [’événementiel 31

C’est ainsi que Bergson éprouva I’événement de la Pre-
micere Guerre Mondiale. Elle apparaissait alors, avant
qu’elle éclate, tout a la fois comme probable et comme im-
possible ( I’analogie avec le suspense de la guerre d’Irak est
totale), et il éprouve en méme temps un sentiment de stupé-
faction pour la facilité avec laquelle une éventualité aussi
formidable a pu passer de 1’abstrait au concret, du virtuel au
réel. Le méme paradoxe se retrouve dans le mélange de jubi-
lation et de terreur qui a marqué, d’une fagon plus ou moins
inavouée, 1’événement du 11 septembre. C’est le sentiment
qui nous saisit devant 1’occurrence de quelque chose qui se
produit sans avoir été possible.

Communément les choses se doivent d’étre d’abord
possibles, et ensuite seulement de s’actualiser. C’est 1’ordre
logique et chronologique. Mais alors, précisément, elles ne
sont plus un événement au sens fort. Tel est le cas de la guer-
re d’Irak, tellement prévue, programmeée, anticipée, prescri-
te et modélisée, qu’elle a épuisé toutes ses possibilités avant
méme d’avoir lieu. Elle aura été tellement possible qu’elle
n’a plus besoin d’avoir lieu. Il n’y a plus rien en elle d’un
événement. Il n’y a plus rien en elle de ce sentiment
d’exaltation et d’effroi éprouvé dans I’événement radical du
11 septembre, et qui ressemble au sentiment du sublime tel
qu’en parle Kant. Le non- événement de la guerre ne laisse
qu’un sentiment de mystification et de nausée.

C’est ici qu’il faut introduire quelque chose comme une
métaphysique de 1’événement, dont on trouve la encore les
indices chez Bergson. Comme on lui demandait s’il était
possible qu’une grande oeuvre apparaisse, il répondit: non,
elle n’est pas possible, elle ne I’est pas encore, elle devien-
dra possible une fois qu’elle sera apparue:



32 Jean Baudrillard

Qu’un homme de talent ou de génie surgisse, qu’il crée une oeuvre
— lavoilaréelle, et par 1a méme elle devient rétrospectivement, ré-
troactivement possible.

Transposé sur 1’événement, cela signifie qu’il a lieu
d’abord, ex nihilo en quelque sorte, imprévisible, et qu’en-
suite seulement on peut le concevoir comme possible. Tel
est le paradoxe temporel, la temporalité inversée qui désigne
I’événement comme tel. Habituellement nous concevons une
ligne ascendante qui va de I’impossible au possible, puis au
réel. Or ce qui désigne 1’événement véritable, c’est juste-
ment que le réel et le possible adviennent simultanément et
que I’imagination en soit immédiate. Mais cela, c’est de
I’ordre de 1I’événement vivant, d’une temporalité¢ vivante,
d’une profondeur du temps qui n’existe plus du tout dans le
temps réel. Le temps réel, c’est la violence faite au temps, la
violence faite a I’événement. Avec I’instantanéité du virtuel
et la précession des modeles, c’est toute la profondeur de
champ de la durée, de I’origine et de la fin qui nous est enle-
vée — c’est la perte d’un temps toujours différé au profit
d’un temps immédiat et définitif.

11 suffit de tout concentrer sur une actualité immeédiate,
en accentuant la simultanéité de tous les réseaux et de tous
les points du globe pour réduire le temps a son plus petit élé-
ment simple: 1’instant — qui n’est méme plus un instant
“présent”, mais qui incarne la réalité absolue du temps, dans
son abstraction totale — prévalant ainsi contre I’irruption de
tout événement et contre 1’éventualtié de la mort.

Tel est le “temps réel”, celui de la communication, de
I’information et de I’interaction perpétuelle: le plus bel es-
pace de dissuasion du temps et de I’événement.



Le virtuel et [’événementiel 33

Sur I’écran du temps réel, au fil d’une simple manipula-
tion digitale, tous les possibles sont virtuellement réalisés
— ce qui met fin a leur possibilité. Via I’¢lectronique et la
cybernétique, tous les désirs, tous les jeux d’identité et les
potentialités interactives y sont programmeés et auto-pro-
grammeés. Que tout y soit d’emblée réalisé interdit 1’émer-
gence de quelque événement singulier. Telle est la violence
du temps réel, qui est aussi celle de I’information.

Le Temps Réel immatérialise aussi bien la dimension
du futur que celle du passé, immatérialise le temps histori-
que, pulvérise I’événement réel: la Shoah, I’An 2000, can’a
pas eu lieu, ca n’aura pas lieu. Il pulvérise méme 1’évé-
nement présent dans I’information, qui n’en est que le re-
tour-image instantané. L’ information se double de I’illusion
de P’actualité, de la présence — c’est I’illusion médiatique
du monde en direct, en méme temps que 1’horizon de dispa-
rition de I’événement réel.

De la le dilemme que posent toutes les images que nous
recevons, I’incertitude sur la vérité de 1°’événement, des lors
que I’information en est partie prenante. Dés lors qu’elle est
a la fois partie prenante et partie prise du déroulement
phénoménal, c’est I’information qui fait événement. C’est
I’événement de I’information qui se substitue a 1’infor-
mation de I’événement.

Le temps historique de 1’événement, le temps psycho-
logique de I’affect, le temps subjectif du jugement et de la
volonté, le temps objectif de la réalit¢ — tous sont remis en
cause simultanément par le temps réel.

S’il y avait un sujet de 1 histoire, un sujet du savoir, un
sujet du pouvoir — tout cela a disparu dans I’effacement par



34 Jean Baudrillard

le temps réel de la distance, du pathos de la distance, dans la
réalisation intégrale du monde par I’information.

Avant 1’événement, c’est trop tot pour le possible.
Apres 1’événement, c’est trop tard pour le possible. C’est
trop tard aussi pour la représentation, et rien ne pourra vrai-
ment en rendre compte. Le 11 septembre, par exemple, est 1a
d’abord — ensuite seulement il est rattrapé€ par sa possibilité
et par ses causes, par tous les discours qui vont tenter de
I’expliquer. Mais la représentation en est tout aussi impossi-
ble que I’¢tait la prévision avant qu’il ait lieu. Ainsi les
experts de la CIA disposaient de toute 1’information sur
I’éventualité d’un attentat, mais ils n’y ont tout simplement
pas cru. Ca dépassait I’imagination. Un tel événement la dé-
passe toujours. Il dépasse toutes les causes possibles (peut-
étre méme les causes, selon Svevo, ne sont-elles qu’un ma-
lentendu qui empéche le monde d’étre ce qu’il est?).

Il faut donc passer a travers le non-événement de
I’information pour détecter ce qui lui résiste. Trouver en
quelque sorte la “monnaie vivante” de I’événement. En faire
une analyse littérale, contre tous les dispositifs de commen-
taire et de mise en sceéne qui ne font que le neutraliser. Seuls
les événements délivrés de ’information (et nous avec)
créent une aspiration fantastique. Ceux-la seuls sont “réels”,
car rien ne vient les expliquer, et tout dans 1’imagination est
prét a les accueillir.

Il y a en nous un immense désir d’événement. Et une
immense déception, car les contenus de 1’information sont
désespérément inférieurs a la puissance des moyens de dif-
fusion. Cette disproportion crée une exigence préte a fondre
sur n’importe quel incident, a cristalliser sur n’importe quel-



Le virtuel et [’événementiel 35

le catastrophe. Et la contagion pathétique qui s’empare des
foules en telle ou telle occasion (Diana, le Mondial) n’a pas
d’autre cause. Ce n’est pas une affaire de voyeurisme ou de
défoulement. C’est une réaction spontanée a une situation
immorale: I’exces d’information crée une situation immora-
le en ce qu’il n’a pas d’équivalent dans 1’événement réel.
Automatiquement on a envie d’un événement maximal,
d’un événement “fatal” — qui répare cette immense banali-
sation de la vie par I’information. On réve d’événements in-
sensés qui nous libérent de cette tyrannie du sens et de la
contrainte des causes. Nous vivons en méme temps dans la
terreur de I’excés de signification et dans celle de I’in-
signifiance totale. Et dans le contexte banal de la vie sociale
et personnelle, ces événements excessifs sont 1’équivalent
de I’exces de signifiant pour le langage selon Lévi-Strauss:
ce qui le fonde comme fonction symbolique.

Désir d’événement — désir de non-événement: les deux
pulsions sont simultanées et aussi puissantes sans doute I’'une
que I’autre. De la ce mélange de jubilation et de terreur,
d’exaltation secréte et de remords. Exaltation liée non pas tel-
lement a la mort qu’a I’imprévisible, dont nous sommes telle-
ment friands. Tous les justificatifs ne font que masquer cet
obscur désir d’événement précisément, de bouleversement de
I’ordre des choses, quel qu’il soit. Désir parfaitement sacrile-
ge d’irruption du Mal, de restitution d’une reégle secrete qui,
sous la forme d’un événement totalement injustifié (telles
sont aussi les catastrophes naturelles) rétablit comme une ba-
lance des forces du Bien et du Mal.

Toutes nos protestations morales sont a la mesure de la
fascination immorale qu’exerce sur nous la réversibilité au-
tomatique du Mal.



36 Jean Baudrillard

On dit que Diana a été victime de la “société du specta-
cle”, et nous voyeurs passifs de sa mort. Mais il s’agit d’une
dramaturgie bien plus complexe, d’un scénario collectif ou
Diana elle-méme n’est pas innocente (en termes d’exhi-
bition), mais ou les masses jouent un réle immédiat, dans un
véritable reality-show de la vie publique et privée de Lady
Di, dont les média sont ’interface. Les paparazzi ne sont
que les vecteurs, avec les média, de cette interaction meur-
triére, et derriére eux, nous tous, dont le désir informe les
média — nous qui sommes la masse et le médium, le réseau
et I’¢électricité conductrice. [1 n’y a plus d’acteurs ni de spec-
tateurs, tous sont immergés dans la méme réalité, dans la
méme responsabilité tournante, dans un méme destin, qui
n’est que ’accomplissement d’un désir collectif. La encore,
on n’est pas loin du syndrome de Stockholm: nous sommes
les otages de 1’information, mais nous acquiesgons secréte-
ment a cette prise d’otage.

En méme temps nous désirons violemment 1’événe-
ment, n’importe quel événement, pour vu qu’il soit excep-
tionnel, et nous désirons tout aussi passionnément qu’il ne
se passe rien, que les choses soient dans 1’ordre et y restent,
au prix méme d’une désaffection de I’existence, elle-méme
insupportable — d’ou les convulsions soudaines et les af-
fects contradictoires qui en découlent: jubilation ou terreur.
D’ou aussi deux types d’analyse: ’'une qui répond a la sin-
gularité extréme de 1’événement, et I’autre dont la fonction
serait de le banaliser, une pensée orthodoxe et une pensée
paradoxale. Entre les deux il n’y a plus de place pour une
pensée simplement critique.

Qu’on le veuille ou non, la situation s’est radicalisée. Et
si on pense que cette radicalisation est celle du mal — le mal



Le virtuel et [’événementiel 37

étant au fond la disparition de toute médiation au profit du
seul affrontement entre les extrémes — alors il faut prendre
acte de cette situation et affronter le probléme du mal.

I n’y a pas a parier sur ’un ou sur ’autre. Nous éprou-
vons I’attraction et la répulsion simultanées de 1’événement
et du non-événement. Tout comme, selon Hannah Arendt,
nous sommes affrontés, dans toute action, a I’imprévisible
et a ’irréversible. Mais I’irréversible étant aujourd’hui le
mouvement d’emprise virtuelle sur le monde, de maitrise
totale et d’“arraisonnement” technologique, de la tyrannie
d’une prévention et d’une sécurité technique absolues, il ne
nous reste plus que 1’imprévisible, la chance de 1’évé-
nement. Et tout comme Mallarmé disait que jamais un coup
de dés n’abolirait le hasard — c’est-a-dire qu’il n’y aurait
jamais un ultime coup de dés qui, par sa perfection automa-
tique, mettrait fin au hasard, ainsi peut-on espérer que ja-
mais la programmation virtuelle n’abolira 1’événementiel.
Jamais ne sera atteint le point de perfection technique et de
prévention absolue tel que 1’éveénement fatal en ait disparu.
Il y aura toujours une chance pour I’inquiétante étrangeté de
1’événement, contre 1’inquiétante monotonie de 1’ordre
mondial.

Une belle métaphore en est cet artiste vidéo qui planta
sa caméra face a la presqu’ile de Manhattan durant tout le
mois de septembre 2001, afin d’enregistrer le fait qu’il ne se
passe rien, afin de filmer le non-événement. Et voila que la
banalité explose devant sa caméra avec les Twin Towers!



Is it Time To Be
Postnational?

Craig Calhoun

In the wake of 1989, talk of globalization was often cele-
bratory. This was true not only among anti-communist
ideologues, corporate elites, and followers of Fukuyama’s
Hegelian announcement of the end of history. Enthusiasm
for globalization was also prominent on the left. Even while
an anti-corporate movement gathered strength, many were
eager to proclaim the rise of international civil society as a
transcendence of the nation-state. Very few listened to re-
minders that national struggles in much of the world were
among the few viable forms of resistance to capitalist glob-
alization.'

Many embraced an ideal of cosmopolitan democracy.
That is, they embraced not just cosmopolitan tastes for cul-
tural diversity (which too often rendered culture an object of
external consumption rather than internal meaning); not just
the notion of hybridity with its emphasis on porous bound-

38



Is it Time To Be Postnational? 39

aries and capacious, complex identities; and not just cosmo-
politan ethics emphasizing the obligations of each to all
around the world. They embraced also the notion that the
globe could readily be a polis, and humanity at large orga-
nized in democratic citizenship.” This is an attractive but
very elusive ideal.

The discourse of globalization is gloomier early in the
first decade of the 20" century than it was in the 1990s.
Stock market bubbles burst, and even recovery has felt inse-
cure; reviving equity prices have not been matched by cre-
ation of jobs. The world’s one superpower has announced
and implemented a doctrine of pre-emptive invasion of
those it sees as threatening. Awareness of the global vitality
of religion is growing, but intolerant fundamentalists seem
to thrive disproportionately. Despite new doctrines of active
intervention a host of humanitarian emergencies and local
or regional conflicts kill by the tens of thousands and im-
poverish by the millions. And the dark side of globalization
includes diseases from SARS to AIDS and trafficking in
women, drugs and guns.

If 1989 symbolized (but only partly caused) the
pro-global enthusiasms of the 1990s, 9/11 symbolizes (and
also only partly caused) the reversal in mood. Some ask why
we didn’t see it coming. Focusing on 9/11 encourages the
sense that simply a new event or malign movement defines
the issue—as though, for example, terrorism were the fun-
damental underlying issue rather than a tactic made newly
attractive by a combination of global organization and com-
munications media on the one hand and local grievances
and vulnerabilities on the other. We would do better to ask



40 Craig Calhoun

why we didn’t see “it”"—the dark side of globalization, or at
least its Janus-faced duplicity—already there?

As globalization proceeded after 1989, shocks and en-
thusiasms alternated. The relative peacefulness of most
post-Communist transitions—despite the dispossession and
disruption they entailed—brought enthusiasm. Fighting
among national groups in the former Soviet Union and Yu-
goslavia was a shock. There was an enthusiasm for global
economic integration and the rapid development of Asian
“tigers” and a shock with the currency crisis of 1997. There
was an enthusiasm for information technology as the har-
binger and vehicle of freer communication and new wealth
and a series of shocks with the extent to which the Internet
brought pornography and spam, then the dot.com bust, then
arange of new surveillance regimes. There was enthusiasm
for European integration and repeated shocks when wars
erupted in Europe and the European Union could not
achieve an effective common defense or foreign policy, and
when immigration produced resurgent racism and national-
ism. There was enthusiasm for global democracy and shock
and disillusionment as war came even to highly touted new
democracies like Ethiopia and Eritrea and intertwined po-
litical and economic meltdown in Argentina. There was
enthusiasm for both human rights and humanitarian inter-
vention and shock when the two came into conflict as the
world failed to find an adequate way to address genocide
and ethnic war in Central Africa.

Indeed, an explicit attack not only on nationalism but on
the state was important to many of the enthusiasts. This was
fueled not only by a growing confidence in global civil soci-



Is it Time To Be Postnational? 41

ety (and potential supports for it, like the Internet). It was
also driven by the tragic civil wars and ethnic slaughters of
the era. Not only did these offer extreme examples of the
evils associated with ethnicity and nationalism, they pro-
vided spectacles of possibly avertable tragedies in the face
of which self-interested governments refused to act, some-
times citing notions of state sovereignty as rationale. So
support grew for “humanitarian” interventions into crises,
and also the belief that the crises were evidence of failed
states and sovereignty only a distraction.’

For most of the 1990s, shocks failed to hold back enthu-
siasm. This was nowhere more evident than in the prolifera-
tion of cosmopolitan visions of globalization. These were
(and are) internally heterogeneous. All, however, partici-
pated in a common contrast to overly strong politics of iden-
tity or claims to group solidarity. They extolled human
rights and humanitarian interventions by ‘“global society”
into local messes. They praised hybridity and multiple,
overlapping political memberships. Mostly produced from
the political center and soft left, they shared with neo-
liberalism from the harder right a contempt for states which
they understood mainly as authoritarian and dangerous. In
this they reflected the libertarian side of 1960s conflicts,
New Left disappointments in the welfare state, and a general
anti-authoritarianism.* They focused not only on multilat-
eral institutions but on the possibility that individuals might
emancipate themselves from the sectionalism and restric-
tions of groups. Whether mainly ethical, political, socio-
psychological, or cultural in their orientation, advocates of a
more cosmopolitan world rejected nationalism, at least fun-



42 Craig Calhoun

damentalism if not all religion, and most strong claims on
behalf of ethnic groups. And so, the cosmopolitans suffered
September 11 as an especially severe shock, and the contin-
uing prominence of national security agendas and both reli-
gious and ethnic identities as a gloomy regression from
what had seemed a clear progress.

To some extent this continues—in speeded up form—a
pattern common to the whole modern era. Enthusiasms for
transcending old forms of political power have alternated
since the Enlightenment—perhaps since the 17" cen-
tury—with appeals for solidarity in the face of insecurity
and state action to build better societies.

In a pattern of maniacal relapses and recoveries throughout Euro-
pean history, globalism keeps promising to arrive, always seems,
in fact, to be just around the corner if not already here, but which
continues to find its reality only in an unfulfilled desire against a
backdrop of preparations for future war.’

There is much to feel gloomy about in the contemporary
world, including the crisis of multilateral institutions, the
prominence of reactionary political groups including but not
limited to nationalists, and the assertion of military power as
the solution to many of the problems of global inequality
and instability. But this chapter is not about the dark side of
globalization nor is it a challenge to the cosmopolitan ideal.
Rather, it is an attempt to raise some sociological questions
about what cosmopolitanism means as a project, rather than
an ideal, and how it relates to nationalism. Perhaps most ba-
sically, I shall suggest cosmopolitanism and nationalism are
mutually constitutive and to oppose them too sharply is mis-
leading.® To conceptualize cosmopolitanism as the opposite



Is it Time To Be Postnational? 43

to nationalism (and ethnicity and other solidarities) is not
only a sociological confusion but an obstacle to achieving
both greater democracy and better transnational institutions.
And I shall suggest there are good reasons why nationalism
survives—even though nationalist projects are certainly not
all good—and good reasons to doubt whether we are enter-
ing a postnational era.

Beyond the Nation-State?

Advocates for a cosmopolitan global order frequently
present this as moving beyond the nation-state. Jiirgen
Habermas, for example, writes of a “post-national constella-
tion,”” Martin K6hler sees movement from “the national to
the cosmopolitan public sphere,” with

a world developing as a single whole thanks to the social activity
and the deliberate will of a population sharing common values and
interests, such as human rights, democratic participation, the rule
of law and the preservation of the world’s ecological heritage.®

Kohler certainly recognizes that adequate structures of
authority are not yet in place on a global scale; he is a mod-
erate cosmopolitan who still sees a role for states. Ulrich
Beck is more extreme. He describes a “politics of post-
nationalism” in which “the cosmopolitan project contradicts
and replaces the nation-state project.””

Many other writers discuss the end of the Westphalian
state system—by which they mean mostly an idea about
sovereignty and the mutual recognition of states introduced
at the end of the Thirty Years War.'” The Treaty of West-
phalia is perhaps a convenient marker for the transition to a



44 Craig Calhoun

global order of nation-states, and the development of an in-
ternational approach to national sovereignty, but the image
of Westphalia is usually evoked in a way that exaggerates
the extent to which nation-states were already effective and
discrete power-containers in 1648, the basic units of inter-
national politics for the next three and a half centuries. In the
first place, empires thrived for the next 300 years, though
mostly as European projects abroad, not on the Continent of
Europe itself. Secondly, the nation-state order was hardly
put in place in 1648, even in Europe. It would be more accu-
rate to say that after 1648 nation-state projects increasingly
shaped history, both domestically in efforts to bring nation
and state into closer relationship and internationally in the
organization of both conflict and peace-making. Indeed, the
very distinction of domestic from international is a product
of these projects; it was minimally conceptualized in 1648
and for a very long time the interplay of nationalism and
cosmopolitanism was not at all a simple opposition."'

The nation-state became relatively clearly formulated
and increasingly dominant in Europe and the Americas dur-
ing the 19" century. In much of the rest of the world, nation-
alism flourished more in the 20th century and the project of
trying to make states and nations line up plausibly remains
very active in the 21%. Indeed, conflicts in central Asia, the
Balkans, Central Africa, and South Asia reveal the extent to
which nationalism and the nation-state project are current
and not merely historical concerns. Moreover, these are not
conflicts of a radically different sort from those that best
Europe in the era when modern states were first being con-
solidated there. Religion, culture, language, kin relations,



Is it Time To Be Postnational? 45

demagogues, and economic opportunists mixed with the
pursuit of political power, defensible borders, and state sov-
ereignty in Europe as well. And Europeans complicated the
matter further by pursuing overseas empires even while they
consolidated national states at home. France—the paradig-
matic nation of most theories of nationalism—was not only
forged out of local wars and impositions of state power that
unified the hexagon, even in its most revolutionary and na-
tionalist moments it was also imperial. The first French Re-
public tried to repress Haitian independence just as the
Fourth and Fifth Republics tried to repress Algerian inde-
pendence.

The image of a Westphalian order thus marginalizes
empire inappropriately, and deflects attention from the dis-
order and conflict wrought by attempts to make nation-
states the dominant organizational units of sovereignty and
monopolies of force. It flattens into legal abstraction an era
that saw the world’s most destructive wars and the develop-
ment and recurrence of modern genocide, as well as the
creation of a rich range of interstate institutions and agree-
ments. The Peace of Westphalia certainly did not usher in a
350 year reign of peace, though arguably it inaugurated the
cycle of philosophical and political declarations of plans for
perpetual peace and wars to end all wars."

And so it is unclear just what a “post-Westphalian” or-
der signifies. For some, especially those for whom the Euro-
pean continent is the primary referent, it is more or less
synonymous with “post-national constellation.” And here
too there are both domestic and international implications.
The first is that cultural commonalities organized and mobi-



46 Craig Calhoun

lized in nationalism underwrote the necessary solidarities of
citizens with states through most of the modern era, though
now it is in some combination necessary and desirable to
move beyond this. What lies beyond may be either solidari-
ties based on the loyalties of citizens to specific political in-
stitutions, such as what Habermas has called “constitutional
patriotism,” or a move beyond particularistic solidarities
altogether to some sort of ethical cosmopolitanism in which
obligations to humanity as such supersede citizenship,
community, and other more local bonds."> Secondly, inter-
nationally, the implication is simply that states cannot orga-
nize global politics or even the affairs once ostensibly
contained in their own boundaries well enough to be consid-
ered the primary units of global order.

One of the problems with this discussion is that its em-
pirical referents are unclear. Assertions are made like “in the
second age of modernity the relationship between the state,
business, and a society of citizens must be redefined.”"
Which state (and for that matter what organization of busi-
ness and society of citizens)? Discussion of whether the
state of growing stronger, declining, effective in interna-
tional relations or for securing domestic welfare is quite fre-
quently carried on without specification as to whether the
state in question is, say, the United States of America or
Chad. There is also an elision between discussions of a pos-
sible global “postnational constellation” or cosmopolitan
democracy and debates over the integration of the European
Union. The latter may be a model for what a postnational or-
der might look like. Without going into that in any depth,



Is it Time To Be Postnational? 47

however, it needs to be said (a) that it is not clear how well
this is proceeding, and (b) that while European integration
might be “post” the specific nation-state projects dominant
for the last 300 years, it is not at all clear that it does not in-
volve a new project of much the same kind, rather than fun-
damentally different."

The last is an important point. The European Union is
clearly an important innovation in many ways, and it clearly
goes beyond anything imagined by the signatories of the
Treaty of Westphalia. But one could focus on continuity
rather than novelty. One could see the European Union as
potentially a further centralization of political power and in-
tegration of both state administration and civil society of
much the same sort as that which made modern France or
Germany out of once less unified and often warring smaller
polities. Indeed, Habermas’s idea of “constitutional patrio-
tism”—the loyalty of citizens to their political institutions
rather than to any pre-existing ethnic nation—is itself a re-
working of the idea of civic nationalism.'

Many discussions of globalization and cosmopolitan
governance proceed as though it were obvious that the spe-
cific states that have claimed sovereignty in the language of
Westphalia define a determinate scale of social organiza-
tion, as though “nation” must refer to the cultural solidari-
ties and identities organized at the level of those states. But
what we see all over the world is that the scale of national
projects varies and is hotly contested—precisely because
there are no “natural” nations and is no naturally best scale
for a state. It was an illusion of Romantic nationalism and



48 Craig Calhoun

the “Springtime of Peoples” in the first half of the 19™ cen-
tury that there could somehow be an autonomous state for
every nation.

A post-Westphalian Europe does not in itself invalidate
the projects of sovereignty and self-determination in coun-
tries of Asia or Africa. Nor does it necessarily mean in all
senses a postnational Europe (though it may mean tran-
scending the limits of existing European nation-states). As
David Held says,

globalization is best understood as a spatial phenomenon, lying on
a continuum with “the local” at one end and “the global” at the ot-
her. It denotes a shift in the spatial form of human organization and
activity to transcontinental or interregional patterns of activity, in-
teraction and the exercise of power.'’

But this “shift” is not neutral. It advantages some and
disadvantages others. And that is in fact a crucial reason for
the continuing reproduction of nationalism, and a reason
why caution is warranted before suggesting that nationalist
projects are inherently regressive and cosmopolitan projects
progressive. And it is especially problematic to suggest that
from a standpoint of apparent academic neutrality that in
fact coincides with the centers of current global political and
economic power or former colonial power. The liberal state
is not neutral. Cosmopolitan civil society is not neutral.
Even the English language is not neutral. This doesn’t mean
that any of the three is bad, only that they are not equally ac-
cessible to everyone and do not equally express the interests
of everyone.



Is it Time To Be Postnational? 49
Transformations in Scale and Struggles for Equity

Globalization doesn’t just happen. It is to a large extent
imposed. This is misrecognized, though, when globaliza-
tion is presented as simply the course of history, the man-
date of necessity to which individuals and states must adapt
or perish. Fortunately, as Kymlicka has noted, “globaliza-
tion, far from encouraging political apathy, is itself one of
the things which seems to mobilize otherwise apathetic peo-
ple.”'

One of the dominant patterns in modern history is the
organization of power and capital on ever larger scales, and
with new intensity. This precipitates a race in which popular
forces and solidarities are always running behind. It is arace
to achieve social integration, to structure the connections
among people, and to organize the world. Capital and politi-
cal power are out in front—sometimes in collusion and
sometimes in contention with each other. Workers and ordi-
nary citizens are always in the position of trying to catch up.
As they get organized on local levels, capital and power in-
tegrate on larger scales.

The formation of modern states was both a matter of ex-
pansion, as smaller states gave way in the process of estab-
lishing centralized rule over large, contiguous territories,
and of intensification, as administrative capacity was in-
creased and intermediate powers weakened. Likewise, the
growth of capitalism involved increases in both long dis-
tance and local trade, the development of both larger and
more effectively administered enterprises, the extension of
trade into financial markets and production relations, and
the subjection of more and more dimensions of social life to



50 Craig Calhoun

market relations. State formation and capitalism coincided
in empires and sometimes imperialism without formal em-
pire. Postcolonies, even where they did constitute more or
less integrated nation-states, could seldom achieve the au-
tonomy promised by nationalist ideology precisely because
they confronted global capitalist markets and unequal terms
of trade.

Certainly there have long been and still are outright re-
jections of capitalist globalization, including communi-
tarian efforts to defend small islands of self-sufficiency and
larger-scale socialist projects of autochthonous develop-
ment. And there are certainly rejections of governmental
power, whether articulately anarchist or simply resistant.
But for the most part, popular struggles have demanded nei-
ther an end to economic expansion nor the elimination of
political power but a much greater fairness in the structure
of economy and polity. They have sought, in other words,
that integration come with equity and opportunity (the latter
commonly of problematically identified with growth). This
1s the primary concern of trade unions in advanced capitalist
countries. It is the primary concern of minority groups in
multicultural polities (and nearly all polities are multicul-
tural). And it is the primary concern of people in the world’s
poorer and less powerful states—if not necessarily of those
running the states. Indeed, an important dimension of na-
tionalism is rooted in popular demands for equity. Though
cosmopolitan thought often rejects nationalism as some
combination of manipulation by the central state, ancient
ethnic loyalty, or desire to benefit at the expense of oth-
ers—all phenomena that are real—it commonly misses the



Is it Time To Be Postnational? 51

extent to which nationalism not only expresses solidarity or
belonging but provides a rhetoric for demanding equity and
growth.

The demand that states operate for the benefit of nations
comes in part from “below” as ordinary people insist on
some level of participation and commonwealth as a condi-
tion of treating rulers as legitimate. But the integration of
nation-states is an ambivalent step. On the one hand, state
power is a force its own right—not least in colonialism but
also domestically—and represents a flow of organizing ca-
pacity away from local communities. On the other hand, de-
mocracy at a national level constitutes the greatest success
that ordinary people have had in catching up to capital and
power.

Ordinary people in many countries have achieved a mo-
dicum of democracy, and a number of other gains, but they
did not choose the “race” in which electoral democracy is
one of their partial victories. This was for the most part im-
posed by the development of more centralized states and the
integration of capitalist markets. Most ordinary people ex-
perienced a loss of collective self-determination before the
eventual gains of 19™ and 20™ century democratization.
They experienced this loss as the communities and institu-
tions they had created were overrun and undermined by
state and market forces. This doesn’t mean that workers two
generations later were not in many ways materially better
off, or that life chances in the advanced industrial countries
were not generally better than in those that did not go
through similar transformations. It does not mean that many
workers would not have preferred the chance to be owners.



52 Craig Calhoun

It does mean that many of those who lived through the trans-
formations lost—and bitterly resented losing—both what
has recently been called “social capital” and the chance to
choose ways of life based on their own values and manner of
understanding the world. And there are threats of similar
loss today if neoliberal ideology leads to both the “ex-
tensification” and the “intensification” of market economies
and capitalist production without provision of greater
equity.

Struggles against colonial rule have often reflected sim-
ilar issues and paradoxes. Dominated peoples have simulta-
neously sought to resist foreign rule and to forge nations by
drawing disparate “traditional” groups together."” A claim
to common “traditional” culture underwrites both national-
ism and sectional or “communal” resistance to it (each of
which is a project of groups placed differently in a larger
field, not simply a reflection of pre-existing identity—though
never unrelated to ongoing cultural reproduction). Nations
appear simultaneously as always already there cultural com-
monalities, as new projects occasioned by colonialism and
independence struggles, and as impositions of certain con-
structions of the national culture over others identities and
cultural projects within the ostensible nation. The situation
of struggle against external colonial power makes larger
categories of “indigenous” solidarity useful, but the
achievement of these is always a redistribution of power and
resources—usually away from more or less autonomous lo-
cal communities, subordinated cultures, and other groups.
The sociologist Pierre Bourdieu describes one version of
this, as true he argues for early 21* century neoliberal glob-
alization as it was for the French colonization of Algeria:



Is it Time To Be Postnational? 53

AsIwas able to observe in Algeria, the unification of the economic
field tends, especially through monetary unification and the gene-
ralization of monetary exchanges that follows, to hurl all social
agents into an economic game for which they are not equally pre-
pared and equipped, culturally and economically. It tends by the
same token to submit them to standards objectively imposed by
competition from more efficient productive forces and modes of
production, as can readily be seen with small rural producers who
are more and more completely torn away from self-sufficiency. In
short, unification benefits the dominant.*

Those who resist such market incursions or the similar
centralizations of state power are commonly described as
“traditional” by contrast to modern. Their defense of com-
munity, craft, religion, and kinship is seen as somehow irra-
tional. It is indeed often backward-looking, though not
always and not for this reason incapable of generating social
innovation and sometimes truly radical visions of a better
society. But to look backward is not inherently irratio-
nal—especially when there is no guarantee that the future
amounts to progress—or that what some deem progress will
advance the values ordinary people hold dearest.

Moreover, the communities and institutions that are de-
fended by those who resist the incursions of expanding and
intensifying capitalist markets and state administrations are
not simply dead forms inherited from the past. They are so-
cial achievements, collectively created often in the face of
considerable opposition. They provide some level of capac-
ity for ordinary people to organize their own lives—imper-
fectly, no doubt, but with potential for improvement and
some level of autonomy from outside forces. As Bourdieu



54 Craig Calhoun

remarks, their defense is rendered all the more rational by
the extent to which unification benefits the dominant. And
as [ shall argue here, extremely rapid changes in social orga-
nization may especially benefit the dominant, disrupt life
more, and reduce chances for social struggle to win compro-
mises and create alternative paths of development.

The same is true, at least potentially, for the project of
unifying the working class in order to fight better against
more centralized capitalism. The Marxist notion of a prog-
ress from local struggles through trade union consciousness
to class struggle is an account of “modern” unification in the
pursuit of more effective struggle (based, according to the
theory, on recognition of true underlying interests in soli-
darity). But even if unification is necessary to contest impo-
sitions of power from “outside” it is not necessarily
egalitarian in its “internal” organization. Class unification
can only come about if non-class goals and identities are
subordinate. Marxists often discuss nationalist or ethnic
struggles as though these are merely diversions from the
“correct” solidarity necessarily based on class.”’ But all
such unifying solidarities—class and nation alike—are
achieved in struggle and at the expense of others. This
makes them neither artificial nor erroneous, but products of
history.

Products of history may nonetheless be constitutive for
personal identity, social relationships, and a sense of loca-
tion in the world. In other words, it is a mistake to leap from
the historical character of national and other solidarities to
an account of “the invention of tradition” which implies that
national traditions are mere artifice and readily swept away.



Is it Time To Be Postnational? 55

Among other things, this misrepresents what is at stake in
discussion of “tradition.” Too often, to be sure, scholars
take at face value (and perhaps have their own investments
in) traditionalists’ accounts of respect for ancient ways of
life. But it is equally erroneous to imagine that demonstrat-
ing a point of origin sometime more recent that the primor-
dial mists of ancient history debunks national culture. It is
not antiquity that defines tradition. Rather, tradition is better
grasped as a mode of reproduction of culture and social
practices that depends on understandings produced and re-
produced in practical experience and interpersonal rela-
tions, rather than rendered entirely abstract, as a set of rules
or more formal textual communication. So tradition is not
simply a set of contents, but a mode of reproduction of such
contents. It works for people when it successfully organizes
projects in their lives.

As akind of ubiquitous involvement in culture, often in-
corporated prereflectively as habitus, tradition works best
where change is gradual so that there can be continual adap-
tation embedded in the ordinary processes of reproduction.
But it is misleading to approach “tradition” as the opposite
of progress, as referring to simple continuity of the past, or
as simple backwardness. Tradition is partly backward look-
ing, a project of preserving and passing on wisdom and right
action. But as a project, it is also forward looking. Traditions
must be reconstructed—sometimes purified and sometimes
enhanced—whether this is explicitly announced or not.
Moderns have tended to look on changes to a story or a
statement of values as necessarily falling into three catego-
ries: deceptions, errors, or clearly announced revisions. But



56 Craig Calhoun

in fact the constant revision of living traditions works differ-
ently. It is not as though there is simply a “true” or authorita-
tive version at time one, against which the “changes” are to
be judged. Rather, the tradition is always in the process of
production and reproduction simultaneously. Usually the
latter predominates enormously over the former—and thus
there is continuity from the past. But this is achieved not
merely by reverence but by action. People put the culture
they have absorbed (or that has been inculcated into them)
to work every time they take an action. But they also adapt
it, mobilize the parts of it that fit the occasion and indeed
their strategy. They do this commonly without any con-
scious decision and certainly without the intent of acting on
the tradition. Put another way, tradition is medium and con-
dition of their action, not its object, even though their ac-
tions will (collectively and cumulatively) have implications
for tradition. Language is a good example, as people use it to
accomplish innumerable ends, and shape it through the
ways in which they use it, but only very exceptionally
through an intention to do so.

It is misleading, thus, to equate tradition simply with an-
tiquity of cultural contents. Max Weber is often cited for
such a view, but this is am incomplete reading. Like most
thinkers since the Enlightenment, Weber opposed mere un-
conscious reflex or unexamined inheritance to rationality as
conscious and sensible action. He saw traditional action as
“determined by ingrained habituation,” and thought that it
lay very close to the borderline of what could be called
meaningfully oriented action.”* I would suggest that we see
this account as a forerunner—albeit problematic and lim-



Is it Time To Be Postnational? 57

ited—of Bourdieu’s deeper development of the idea of
habitus. The latter reaches beyond mere habituation and is
less deterministic. Above all, it situates action in a field of
social relations, not as the decontextualized expression or
choice or even interaction of individuals.”® Bourdieu reveals
habitus to matter more in modern societies than Weber
thought traditional action did; indeed, in important ways
Bourdieu deconstructs the opposition of traditional to mod-
ern, showing for example how much reproduction there is
within ostensibly progressive modernity. The crucial point,
however, is that Weber approached tradition through its me-
dium of reproduction—ingrained habituation. He may have
grasped that too narrowly, but the approach was sound.
What Weber defined by its backward-looking character
was not so much tradition as traditionalism. This was what
Weber described as “piety for what actually, allegedly, or
presumably has always existed.”** Here too there is an echo
in Bourdieu, who in his studies of colonial Algeria made
much of the difference between “traditional” Berber soci-
ety, which he was obliged as much to reconstruct as he was
able to observe it in his fieldwork in Kabylia, and the tradi-
tionalism that was deployed by various indigenous inter-
preters of Berber culture in the context of rapid social
change and destabilization of old ways of life. Both in the
countryside and among labor-migrants to Algerian cities,
Bourdieu observed self-declared cultural leaders who prof-
fered their accounts of true and ancient traditions. But these
accounts were already codifications—whether formally
written down or not—at least one step removed from the



58 Craig Calhoun

ubiquitous reproduction of social life and culture in constant
interaction.”> We could think of traditionalism as the mobi-
lization of specific contents of older culture as valuable in
themselves, even if now disconnected from their previous
modes of reproduction and ways of life.

This excursus on tradition is important because cosmo-
politans are apt to see traditional culture as a set of contents,
possibly erroneous, rather than a basic underpinning for
many people’s practical orientation to the world. They are
apt to approach it with an eye to sorting its good from its bad
elements—keep that folk art perhaps but lose that patriar-
chy. They are apt to regard it as a kind of possession, a good
to which people have a right so long as it doesn’t conflict
with other more basic goods. This not only misses the extent
to which culture is constitutive.” It also misses the extent to
which rapid social change is not merely disorienting but
disempowering. And finally, it misses the extent to which
roots in traditional culture and communal social relations
are basic to the capacity for collective resistance to inequita-
ble social change—Ilike that brought by global capitalism
and perhaps exacerbated by some of the ways in the United
States uses its state power. Last but not least, absorbing the
typical modern orientation to tradition as simply backward
looking leads many cosmopolitans to miss the extent to
which new forward looking projects are built—perhaps
“grown” would be a better word—on traditional roots. I re-
fer both to the extent to which self-conscious projects for a
better society draw on themes in traditional culture—seek-
ing not simply to resist change but to achieve in new ways
things traditionally thought good—and to the extent to



Is it Time To Be Postnational? 59

which even without self-conscious projects tradition offers
a medium for bringing diverse people together in common
culture. Indeed, much of the actually existing cosmopolitan
bridging of ethnic boundaries depends not on abstract uni-
versalism but on the commingling of older traditions and the
production of new ones in informal relationships and local
contexts.

Both roots and the need for roots are asymmetrically
distributed. It is often precisely those lacking wealth, elite
connections, and ease of movement who find their member-
ship in solidaristic social groups most important as an asset.
This is so whether the groups are communities, crafts, eth-
nicities, nations, or religions. Different groups of people
struggle both to maintain some realms of autonomy and to
gain some voice in (if not control over) the processes of
larger scale integration. The idea that there are clearly pro-
gressive and clearly reactionary positions in these struggles
is misleading. So is the idea that there is a neutral position
offering a cosmopolitan view that is not itself produced in
part through tradition.

Philosophers have long proposed both ideal social or-
ders and ethical precepts for individual action based on the
assumption that individuals could helpfully be abstracted
from their concrete social contexts, at least for the purposes
of theory. The motivations for such arguments have been
honorable: that existing social contexts endow much that is
both evil and mutable with the force and justification of ap-
parent necessity, and that any starting point for understand-
ing persons other than their radical equality in essential
humanness and freedom opens the door to treating people as



60 Craig Calhoun

fundamentally unequal. Such theories, grounded in the ab-
stract universality of individual human persons, may pro-
vide insights. They are, however, fundamentally unsound as
guides to the world in which human beings must take ac-
tions. They lead not only to a tyranny of the abstract ought
over real moral possibilities, and to deep misunderstandings
of both human life and social inequality, but also to political
programs which, however benign and egalitarian their in-
tentions, tend to reproduce problematic power relations.

Among the instances of these problems is the overeager
expectation that the world could happily be remade through
ethical, political, socio-psychological, and cultural orienta-
tions in which individual freedom and appropriations of the
larger world would require no strong commitment to in-
tervening solidarities. This reveals a certain blindness in
cosmopolitan theory, blindness toward the sociological
conditions for cosmopolitanism itself and toward the rea-
sons why national, ethnic, and other groups remain impor-
tant to most of the world’s people. It is about the ways in
which cosmopolitanism—however attractive in some
ways—is compromised by its formulation in liberal individ-
ualist terms that block appreciation of the importance of
social solidarity. Nussbaum, for example, discerns two op-
posing traditions in thinking about political community and
the good citizen. “One is based upon the emotions; the other
urges their removal.””” While each in its own way pursues
freedom and equality, the first relies too much on compas-
sion for her taste.

The former aims at equal support for basic needs and hopes
through this to promote equal opportunities for free choice and
self-realization; the other starts from the fact of internal free-



Is it Time To Be Postnational? 61

dom—a fact that no misfortune can remove—and finds in this fact
a source of political equality.

But surely this is a false opposition. Instead of adjudi-
cating between the two sides in this debate, perhaps we
should ask how to escape from it.

The Social Bases of Cosmopolitanism

“To belong or not to belong,” asks Ulrich Beck, “that is
the cosmopolitan question.”*® Indeed perhaps it is, but if so,
one of the most crucial things it reveals about cosmopolitan-
ism is that some people are empowered to ask the question
with much more freedom and confidence than others. An-
other is the extent to which cosmopolitanism is conceptual-
ized as the absence of particularism rather than a positive
form of belonging.

Oddly, Beck asks the question in a paper devoted to “the
analysis of global inequality.” His agenda is to focus our at-
tention on the “big inequalities” between rich and poor na-
tions. These, he suggests, dwarf inequalities within nations.
There is much to this, though it oversimplifies empirical
patterns of inequality. Beck is certainly right that

It is surprising how the big inequalities which are suffered by hu-
manity can be continuously legitimized through a silent complicity
between the state authority and the state-obsessed social sciences
by means of a form of organized non-perception.”

But what he doesn’t consider is the extent to which par-
ticipation in a superficially multinational cosmopolitan elite
is basic to the reproduction of that non-perception. The



62 Craig Calhoun

elites of “poor” countries who participate in global civil so-
ciety, multilateral agencies, and transnational business cor-
porations not only make money their compatriots can barely
imagine but make possible the cosmopolitan illusion of
elites from rich countries. This is the illusion that their rela-
tionships with fellow cosmopolitans truly transcend nation
and culture and place. Cosmopolitan elites too often mis-
recognize transnational class formation as the escape from
belonging.

Elsewhere, I have analyzed the “class consciousness of
frequent travelers” that underwrites this misrecognition.™ I
mean to call attention not just to the elite occupational status
of those who form the archetypal image of the cosmopoli-
tans, but to the grounding certain material privileges give to
the intellectual position. “Good” passports and easy access
to visa, international credit cards and membership in airline
clubs, invitations from conference organizers and organiza-
tional contacts all facilitate a kind of inhabitation (if not nec-
essarily citizenship) of the world as an apparent whole. To
be sure, diasporas provide for other circuits of international
connectivity, drawing on ethnic and kin connections rather
than the more bureaucratically formalized ones of bu-
sinesspeople, academics, and aid workers. But though these
are real, they face significantly different contextual pres-
sures.

Post 9/11 restrictions on visas—Iet alone immigra-
tion—reveal the differences between those bearing Euro-
pean and American passports and most others in the world.
The former hardly notice the change and mover nearly
freely as before. The latter find their international mobility



Is it Time To Be Postnational? 63

sharply impeded and sometimes blocked. Or else they find it
to be forced—as for example thousands who have made
lives and put down roots in America are deported each year,
sometimes, especially children born in the US, to “homes”
they barely know or even have never inhabited. European
intellectuals like Georgi Agamben might cancel lecture en-
gagements to protest the exercise of “biopower” by a US ad-
ministration eager to print, scan, and type any visitor. But
his cosmopolitan challenge to a regrettable national re-
gime—however legitimate—is altogether different from the
unchosen circumstances of those who migrated to make a
better life, did so, and had it snatched from them.*!

The global border control regime thus encourages a
sense of natural cosmopolitanism for some and reminds oth-
ers of their nationality (and often of religion and ethnicity as
well). However cosmopolitan their initial intentions or self-
understandings, these Asians, Africans, and Latin Americans
are reminded by the ascriptions and restrictions with which
they are confronted that at least certain sorts of cosmopoli-
tanism are not for them. Normative cosmopolitans can (and
do) assert that this is not the way the world should be, and
that borders should be more open. But they need also to take
care not to deny the legitimacy of any anti-cosmopolitan re-
sponses people may have to this regime of borders, includ-
ing not just resentment but renewed identification with
nations and even projects of national development which
hold out the prospect of enabling them to join the ranks of
those with good passports.

The point is not simply privilege. It is that a sense of
connection to the world as a whole, and of being a compe-



64 Craig Calhoun

tent actor on the scale of “global citizenship” is not merely a
matter of the absence of more local ties. It has its own mate-
rial and social conditions. Moreover, the cosmopolitan
elites are hardly culture-free; they do not simply reflect the
rational obligations of humanity in the abstract (even if their
theories try to).

To some extent, the cosmopolitan elite culture is a prod-
uct of Western dominance and the kinds of intellectual ori-
entations it has produced. It reflects “modernity” which has
its own historical provenance.

This revenant late liberalism reveals, in a more exaggerated form, a
struggle at the heart of liberal theory, where a genuine desire for
equality as a universal norm is tethered to a tenacious ethnocentric
provincialism in matters of cultural judgment and recognition.”

But the cultural particularity is not simply inheritance,
and not simply a reflection of (mainly) Western modernity.
It is also constructed out of the concrete conditions of cos-
mopolitan mobility, education, and participation in certain
versions of news and other media flows. It is the culture of
those who attend Harvard and the LSE, who read The Econ-
omist and Le Monde, who recognize Mozart’s music as
universal, and who can discuss the relative merits of Austra-
lian, French, and Chilean wines. It is also a culture in which
secularism seems natural and religion odd, and in which re-
spect for human rights is assumed but the notion of funda-
mental economic redistribution is radical and controversial.
This culture has many good qualities, as well as blindspots,
but nonetheless it is culture and not its absence.

Martha Nussbaum and some other “extreme” cosmo-
politans, present cosmopolitanism first and foremost as a



Is it Time To Be Postnational? 65

kind of virtuous deracination, a liberation from the possibly
illegitimate and in any case blinkering attachments of local-
ity, ethnicity, religion, and nationality.” But like secular-
ism, cosmopolitanism is a presence not an absence, an
occupation of particular positions in the world, not a view
from nowhere or everywhere. All actually existing cos-
mopolitanisms, to be more precise, reflect influences of so-
cial location and cultural tradition. The ways in which any
one opens to understanding or valuing of others are specific
and never exhaust all the possible ways. Secularism is again
instructive. The parameters of specific religious traditions
shape the contours of what is considered not religious, nor
not the domain of specific religions. The not-specifically-
religious, thus, is never a simple embodiment of neutrality.
What is “secular” in relation to multiple Christian denomi-
nations may not be exactly equivalent to what is secular in
the context of Hindu or Muslim traditions (let alone of their
intermingling and competition). So too, cosmopolitan tran-
scendence of localism and parochialism is not well un-
derstood as simple neutrality towards or tolerance of all
particularisms. It is participation in a particular, if poten-
tially broad, process of cultural production and social inter-
connection that spans boundaries.

To say that the cosmopolitanism of most theories re-
flects the experience of business, academic, government,
and civil society elites, thus, is not merely to point to some
reasons why others may not so readily share it but also to
suggest sources of its particular character. It is a neither
freedom from culture nor a matter of pure individual choice,
but a cultural position constructed on particular social bases



66 Craig Calhoun

and a choice made possible by both that culture and those
bases. It is accordingly different from the transcendence of
localism on other cultural and social bases. Cosmopolitan-
ism has particular rather than solely universal content, thus,
so its advocates sometimes fail to recognize this. Moreover,
the content and the misrecognition are connected to social
bases of relative privilege.

Much thinking about ethnicity and the legitimacy of lo-
cal or other particularistic attachments by self-declared cos-
mopolitans reflects their tacit presumption of their own
more or less elite position. I do not mean simply that they act
to benefit themselves, or in other ways from bad motives.
Rather, I mean that their construction of genuine benevo-
lence is prejudiced against ethnic and other attachments be-
cause of the primacy of the perspective of elites. Any
prejudice by elites in favor of others in their own ethnic
groups or communities would amount to favoring the al-
ready privileged (a very anti-Rawlsian position). So the cos-
mopolitans are keen to rule out such self-benefiting
particularism. But ethnic solidarity is not always a matter of
exclusion by the powerful; it is often a resource for effective
collective action and mutual support among the less power-
ful. While it is true, in other words, that in-group solidarity
by those in positions of power and influence usually
amounts to discrimination against less powerful or privi-
leged others, it is also true that solidarity serves to streng-
then the weak. Indeed, those who are excluded from or
allowed only weak access to dominant structures of power
and discourse have especially great need to band together in
order to be effective. Of course, elites also band together to



Is it Time To Be Postnational? 67

protect privilege (and as Weber emphasized, exclusivity is a
prominent elite weapon against the inclusive strategies of
mass activists).”* And elites manipulate solidarities to pur-
sue their own advantages rather than considering equally the
interests of all. Nonetheless, elites are typically empowered
as individuals in ways non-elites are not.

In short, when cosmopolitan appeals to humanity as a
whole are presented in individualistic terms, they are apt to
privilege those with the most capacity to get what they want
by individual action. However well intentioned, they typi-
cally devalue the ways in which other people depend on
ethnic, national, and communal solidarities—among oth-
ers—to solve practical problems in their lives. And they typ-
ically neglect the extent to which asserting that cultural
difference should be valued only as a matter of individual
taste undermines any attempt to redistribute benefits in the
social order across culturally defined groups. They can extol
multiculturalism, in other words, so long as this is defined as
a harmonious arrangement in all cultures are seen as attrac-
tive parts of a mosaic, but not when members of one cultural
group organize to demand that the mosaic be altered.”

Cosmopolitanism, Liberalism, and Belonging™

As political theory, cosmopolitanism responds crucially
to the focus of traditional liberalism on the relationship of
individual persons to individual states (and sometimes to
markets). Ideas of citizenship and rights both reflect the at-
tempt to construct the proper relationship between liberal
subjects and sovereign states. The cosmopolitan theorists of



68 Craig Calhoun

the 1990s recognized problems both in how this constituted
international relations as relations among such states, ne-
glecting the many other ways in which individuals partici-
pated in a transnational or indeed nonnationally trans-state
activities, and in the difficulty of accounting for why spe-
cific populations of individuals belonged in specific states.

Earlier liberals had often relied at least tacitly on the
idea of “nation” to give an account of why particular people
belong together as the “people” of a particular state. So long
as the fiction of a perfect match between nations and states
was plausible, this was relatively unproblematic, though it
meant liberal theory was sociologically impoverished. To
their credit, the various theorists of a new cosmopolitan lib-
eralism recognized that it was no longer tenable to rely so
uncritically on the idea of nation.

The prioritization of the individual society came to
seem increasingly untenable. It began to seem fundamental
and not contingent that markets and other social relations
extend across nation-state borders, that migration and cul-
tural flows challenge nationalist notions of the integral char-
acter of cultures and political communities, that states are
not able to organize or control many of the main influences
on the lives of their citizens, and that the most salient in-
equalities are intersocietally global and thus not addressed
by intrasocietal measures. Accordingly, an important pro-
ject for liberals was to work out how to extend their theories
of justice and political legitimacy to a global scale.

A cosmopolitan attitude appeared both as a timeless
good and as a specific response to current historical circum-
stances. The extension of markets, media, and migration



Is it Time To Be Postnational? 69

has, advocates of a new cosmopolitan liberalism argue, re-
duced both the efficacy of states and the adequacy of moral
and political analysis that approaches one “society” at a
time. At the same time, “identity politics” and multicultural-
ism have in the eyes of many liberals been excessive and be-
come sources of domestic divisions and illiberal appeals to
special rights for different groups. Accordingly, cosmopoli-
tan theorists argue that the “first principles” of ethical obli-
gation and political community should stress the allegiance
of each to all at the scale of humanity.

The new cosmopolitans retain, however, one of the
weaknesses of older forms of liberalism. They offer no
strong account of social solidarity or of the role of culture in
constituting human life. For the most part, they start theoriz-
ing from putatively autonomous, discrete, and cultureless
individuals. Reliance on the assumption that nations were
naturally given pre-political bases for states had helped
older liberals to paper over the difficulty of explaining why
the individuals of their theories belonged in particular states
(or conversely could rightly be excluded from them). The
new cosmopolitanism is generally antinationalist, seeing
nations as part of the fading order of political life divided on
lines of states. Its advocates rightly refuse to rely on this
tacit nationalism. But as they offer no new account of soli-
darity save the obligations of each human being to all others,
they give little weight to “belonging,” to the notion that so-
cial relationships might be as basic as individuals, or that in-
dividuals exist only in cultural milieux—even if usually in
several at the same time.

Indeed, much of the new liberal cosmopolitan thought
proceeds as though belonging is a matter of social con-



70 Craig Calhoun

straints from which individuals ideally ought to escape, or
temptations to favoritism they ought to resist. Claims of spe-
cial loyalty or responsibility to nations, communities, or
ethnic groups, thus, are subordinated or fall under suspicion
of illegitimacy. To claim that one’s self-definition, even
one’s specific version of loyalty to humanity, comes
through membership of some such more particular solidarity
is, in Martha Nussbaum’s words, a “morally questionable
move of self-definition by a morally irrelevant characte-
ristic.”’

The individualism the new cosmopolitanism inherits
from earlier liberalism is attractive partly because of its em-
phasis on freedom, which encourages suspicion of argu-
ments in favor of ethnicity, communities, or nations. These,
many suggest, can be legitimate only as the choices of free
individuals—and to the extent they are inherited rather than
chosen they should be scrutinized carefully, denied any
privileged standing, and possibly rejected.*®

Nonetheless, it is impossible not to belong to social
groups, relations, or culture. The idea of individuals abstract
enough to be able to choose all their “identifications” is
deeply misleading. Versions of this idea are, however,
widespread in liberal cosmopolitanism. They reflect the at-
tractive illusion of escaping from social determinations into
a realm of greater freedom, and from cultural particularity
into greater universalism. But they are remarkably unrealis-
tic, and so abstract as to provide little purchase on what the
next steps of actual social action might be for real people
who are necessarily situated in particular webs of belong-
ing, with access to particular others but not to humanity in



Is it Time To Be Postnational? 71

general. Treating ethnicity as essentially (rather than par-
tially) a choice of identifications, they neglect the omnipres-
ence of ascription (and discrimination) as determinations of
social identities. And they neglect the extent to which peo-
ple are implicated in social actions which they are not en-
tirely free to choose (as, for example, I remain an American
and share responsibility for the invasion of Iraq despite my
opposition to it and distaste for the current US administra-
tion). Whether blame or benefit follow from such implica-
tions, they are not altogether optional.

Efforts to transcend the limits of belonging to specific
webs of relationships do not involve freedom from social
determinations, but transformations of social organization
and relationships. Sometimes transcendence of particular
solidarities involves no neat larger whole but a patchwork
quilt of new connections, like those mediated historically by
trading cities and still today by diasporas. But transcending
local solidarities has also been paradigmatically how the
growth of nationalism has proceeded, sometimes comple-
menting but often transforming or marginalizing more local
or sectional solidarities (village, province, caste, class, or
tribe). Nations usually work by presenting more encom-
passing identities into which various sectional ones can fit.
And in this it is crucial to recognize that nations have much
the same relationship to pan-national or global governance
projects that localities and minorities had to the growth of
national states.

Will Kymlicka has argued that it is important “to view
minority rights, not as a deviation from ethnocultural neu-
trality, but as a response to majority nation-building.”* In



72 Craig Calhoun

the same sense, | have suggested that it is a mistake to treat
nationalism as a deviation from cosmopolitan neutrality. In
the first place, cosmopolitanism is not neutral—though cos-
mopolitans can try to make both global institutions and
global discourse more open and more fair. In the second
place, national projects respond to global projects. They are
not mere inheritances from the past, but ways—certainly
very often problematic ways—of taking hold of current pre-
dicaments.

The analogy between nations faced with globalization
and minorities within nation-states—both immigrants and
so-called national minorities—is strong. And we can learn
from Kymlicka’s injunction “Fairness therefore requires an
ongoing, systematic exploration of our common institutions
to see whether their rules, structures and symbols disadvan-
tage immigrants.”*’ Cosmopolitanism at its best is a fight
for just such fairness in the continued development of global
institutions. But the analogy is not perfect, and is not perfect
precisely because most immigrants (and national minori-
ties) make only modest claims to sovereignty. Strong
Westphalian doctrines of sovereignty may always have
been problematic and may now be out of date. But just as it
would be hasty to imagine we are embarking on a
postnational era—when all the empirical indicators are that
nationalism is resurgent precisely because of asymmetrical
globalization—so it would be hasty to forget the strong
claims to collective autonomy and self-determination of
those who have been denied both, and the need for solidarity
among those who are least empowered to realize their pro-
jects as individuals. Solidarity need not always be national,



Is it Time To Be Postnational? 73

and need not always develop from traditional roots. But for
many of those treated most unfairly in the world, nations
and traditions are potentially important resources.

Conclusion

I have argued that there are good reasons to think we are
not entering very abruptly into a postnational era. It is not at
all clear, for example, that the European Union is a
“postnational” project rather than a continuation of the same
trend that produced national unification in France and Ger-
many and subordinated Scottish, Irish, Welsh and indeed
English identities in the British state. Nor is it clear that the
projects of broadening and deepening national solidarities
and trying to join them to popular states are without value
for people in most of the world’s developing—or undevel-
oping—countries.

Fairness in global integration is not just a matter of
achieving the “best” abstract design of global institutions. It
necessarily also includes allowing people inhabiting diverse
locations in the world, diverse traditions, and diverse social
relationships opportunities to choose the institutions in and
through which they will integrate.

I have suggested that most cosmopolitan theories are in-
dividualistic in ways that obscure the basic importance of
social relationships and culture. I have defended tradition,
thus, and urged thinking of it as a mode of reproduction of
culture and practical orientations to action, not as a bundle
of contents. On this basis | have suggested that when global-
ization causes abrupt social transformations it is typically



74 Craig Calhoun

disempowering, but that tradition importantly underpins
popular resistance to asymmetrical globalization. Projects
grounded in tradition can be forward-looking; they are not
always captured by demagogic traditionalists extolling sta-
sis or a return to some idealized past.

No one lives outside particularistic solidarities. Some
cosmopolitan theorists may believe they do, but this is an il-
lusion made possible by positions of relative privilege and
the dominant place of some cultural orientations in the
world at large. The illusion is not a simple mistake, but a
misrecognition tied to what Pierre Bourdieu called the
“illusio” of all social games, the commitment to their struc-
ture that shapes the engagement of every player and makes
possible effective play.*' In other words, cosmopolitans do
not simply fail to see the cultural particularity and social
supports of their cosmopolitanism, but cannot fully and ac-
curately recognize these without introducing a tension be-
tween themselves and their social world. And here I would
include myself and probably all of us. Whether we theorize
cosmopolitanism or not, we are embedded in social fields
and practical projects in which we have little choice but to
make use of some of the notions basic to cosmopolitanism
and thereby reproduce it. We have the option of being
self-critical as we do so, but not of entirely abandoning cos-
mopolitanism because we cannot act effectively without it.
Nor should we want to abandon it, since it enshrines many
important ideas like the equal worth of all human beings
and—at least potentially—the value of cultural and social
diversity. But we should want to transform it, not least be-
cause as usually constructed, especially in its most individu-



Is it Time To Be Postnational? 75

alistic forms, it systematically inhibits attention to the range
of solidarities on which people depend, and to the special
role of such solidarities in the struggles of the less privileged
and those displaced or challenged by capitalist globaliza-
tion.

Notes

1. Butsee Timothy Brennan, At Home in the World: Cosmopolitanism
Now (Cambridge, MA, Harvard University Press, 1997).

2. The most important theorist specifically of cosmopolitan demo-
cracy was David Held, Democracy and Global Order (Cambridge,
Polity, 1995). Held drew on the more general theory of Jiirgen Ha-
bermas who himself developed a similar idea of postnational solida-
rity (e.g., The Postnational Constellation, Cambridge, MA, MIT
Press, 2001). And a wide variety of approaches shared much of the
same vision if not the same specifics. Anthologies representing di-
verse approaches include Daniele Archibugi and David Held, eds.,
Cosmopolitan Democracy (Cambridge, Polity, 1995); Daniele
Archibugi, David Held, and Martin Kohler, eds., Re-Imagining Po-
litical Community (Cambridge, Polity, 1988); Pheng Cheah and
Bruce Robbins, eds. Cosmopolitics: Thinking and Feeling Beyond
the Nation (Minneapolis, University of Minnesota Press, 1998);
Daniele Archibugi, ed. Debating Cosmopolitics (London: Verso,
2003); and Steven Vertovec and Robin Cohen, eds., Conceiving
Cosmopolitanism (Oxford, Oxford University Press, 2002). The
last two of those anthologies include my own less optimistic assess-
ments.

3. That there are only a handful of clear successes—say, Mozambi-
que—seems not to dim enthusiasm for humanitarian intervention.
This is renewed as part of a broader social imaginary and ethical
stance more than simply a utilitarian calculation. See Calhoun, “The
Emergency Imaginary,” in D. Gaonkar and T. McCarthy, eds., Mo-



76

10.

11.

12.

Craig Calhoun

dernity and Social Imaginaries: Essays in Honor of Charles Taylor
(Minneapolis, University of Minnesota Press, forthcoming).

This produced a disabling coincidence of attacks on the state from
the Hayekian right and the cosmopolitan left, a coincidence that
greatly weakened defense of the welfare state when its dismantling
began. Hostility to the state was redoubled by desire to achieve dis-
tance from any association with the Soviet model. As Timothy
Brennan suggests, “attacks on the viability of the nation-state have
been the contemporary form that an attack on socialism takes. For,
apart from ethnic purists and right-wing nationalists, socialists are
the only ones who still defend national sovereignty in the age of the
global subaltern...” (1997, p. 301).

Brennan, At Home in the World, p. 139-40

As Friedrich Meinecke argued “The current view...sees cosmopoli-
tanism and national feeling as two modes of thought that mutually
exclude each other, that do battle with each other, and that supplant
each other. Such a view cannot satisfy the historical mind that has a
deeper awareness of circumstances...” Cosmopolitanism and the
National State (Princeton, Princeton University Press, 1970), p. 21.
Habermas, The Postnational Constellation.

“From the National to the Cosmopolitan Public Sphere,” in Archi-
bugi, Held, and Koéhler, eds., Re-Imagining Political Community,
p- 231.

Beck, “Sociology in the Second Age of Modernity,” in Vertovec
and Cohen, eds., Conceiving Cosmopolitanism (Oxford, Oxford
University Press, 2002).

See, e.g., Andrew Linklater, “Citizenship and Sovereignty in the
Post-Westphalian European State,” in Archibugi, Held, and Kéhler,
eds., Re-Imagining Political Community.

Micheline Ishay, The Betrayal of Nationalism (Minneapolis, Uni-
versity of Minnesota Press, 1995); Meinecke, Cosmopolitanism
and the National State.

See the excellent anthology revisiting Kant’s classic cosmopolitan
essay on perpetual peace: James Bohman and Matthias Lutz-Bach-
mann, eds., Perpetual Peace: Essays on Kant’s Cosmopolitan Ideal



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

Is it Time To Be Postnational? 77

(Cambridge, MA, MIT Press, 1997). Also see Hans Joas, War and
Modernity (Cambridge, MA, Blackwell, 2002).

Habermas, Inclusion of the Other (Cambridge, MA, MIT Press,
1998); Martha Nussbaum, For Love of Country (Boston, Beacon,
1996). See also the essays in Daniele Archibugi, ed., Debating Cos-
mopolitics and my own discussion of these and other variants of
cosmopolitanism in “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary,”
Ethnicities, v. 4 (2003), p. 531-3.

Beck, “Sociology in the Second Age of Modernity,” p. 77.

See M. Berezin and M. Schain, eds., Europe without Borders:
Re-Mapping Territory, Citizenship and Identity in a Transnational
Age. Baltimore, Johns Hopkins University Press, which includes
my “The Democratic Integration of Europe: Interests, Identity, and
the Public Sphere,” p. 243-74.

Habermas, The Inclusion of the Other. See also Friedrich Meinecke,
Nationalism and Cosmopolitanism (Princeton, Princeton Univer-
sity Press, 1970) and Hans Kohn, The Idea of Nationalism (New
York, MacMillan, 1944) on the classic traditions of German
thought that try to reclaim civic nationalism from the notion that
Germans are essentially ethnic nationalists. As Meinecke wrote in
1928, “the best German national feeling also includes the cosmopo-
litan ideal of a humanity beyond nationality and that it is
‘un-German to be merely German’” (p. 21).

Held, “Democracy and Globalization,” in Archibugi, Held, and
Kohler, eds., Re-Imagining Political Community, p. 13. See also
Hans Kohn’s words from 60 years ago: “Important periods of his-
tory are characterized by the circumference within which the
sympathy of man extends. These limits are neither fixed nor perma-
nent, and changes in them are accompanied by great crises in his-
tory,” The Idea of Nationalism, p. 21.

Will Kymlicka, Politics in the Vernacular (Oxford, Oxford Univer-
sity Press, 2001), p. 322.

The work of Partha Chatterjee is particularly informative on this is-
sue. See Nationalist Thought and the Colonial World: A Derivative
Discourse? (London, Zed Books, 1986) and The Nation and Its



78

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.
28.

29.
30.

31.

Craig Calhoun

Fragments (Princeton, Princeton University Press, 1994). See also
Calhoun, Nationalism (Minneapolis, University of Minnesota
Press, 1997).

Pierre Bourdieu, “Unifying to Better Dominate,” in Firing Back
(New York, New Press, 2002).

Eric Hobsbawm Nations and Nationalism Since 1780: Programme,
Myth, Reality (Cambridge, Cambridge University Press, 1990) is
paradigmatic, but the tendency is widespread.

Ibid., p. 25.

See Bourdieu’s discussion in The Field of Cultural Production
(New York, Columbia University Press, 1993), esp. the title essay.
Weber, “The Social Psychology of World Religions,” in From Max
Weber, edited by H. H. Gerth and C. Wright Mills (London, Rou-
tledge and Kegan Paul, 1948), p. 296.

These are themes Bourdieu addressed in several works; see notably
Algérie 60: Structures économiques et structures temporelles (Pa-
ris, Minuit, 1977) and Bourdieu and Abdelmalek Sayad, Le Déraci-
nement: La Crise d’agriculture traditionelle en Algérie (Paris,
Minuit, 1964) See also the useful discussion in Laurent Addi, So-
ciologie et anthropologie chez Pierre Bourdieu: Le Paradigme
anthropologique kabyle et ses conséquences théoriques (Paris, Dé-
couverte, 2003).

See Charles Taylor, Modern Social Imaginaries (Duke, Duke Uni-
versity Press, 2004).

Upheavals of Thought, 2001, p. 367.

Ulrich Beck, “The Analysis of Global Inequality: From National to
Cosmopolitan Perspective,” in Mary Kaldor, Helmut Anheier, and
Marlies Glasius, eds., Global Civil Society 2003 (Oxford, Oxford
University Press, 2003), p. 45.

1bid., p. 50.

Calhoun, “The Class Consciousness of Frequent Travelers,” South
Atlantic Quarterly,v. 101, n. 4, p. 869-97.

James Clifford “Traveling Cultures,” in Lawrence Grossberg, Cary
Nelson, and Paula Treichler, eds., Cultural Studies (New York,
Routledge, 1992), and Timothy Brennan, At Home in the World,



32.

33.

34.

35.

36.

37.

Is it Time To Be Postnational? 79

p. 16-7) both rightly raise the problems posed by using the metaphor
of “travel” to think about migrant labor and displacement, a habit
that has hardly disappeared, rooted perhaps in the situation of intel-
lectuals but disturbingly inapt for many others.

Sheldon Pollock, Homi Bhabha, Carol Breckenridge, and Dipesh
Chakrabharty, “Cosmopolitanisms,” Public Culture, v. 12, n. 3,
p- 581, 2000.

See Calhoun, “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary,” for the
distinction of different varieties of cosmopolitans, including extre-
me from moderate. See also Samuel Scheffler, Boundaries and
Allegiances: Problems of Justice and Responsibility in Liberal
Thought (Oxford, Oxford University Press, 2001).

Max Weber, Economy and Society, 1922 (Berkeley, University of
California Press, this ed. 1978.

See Jon Okamura’s analysis of Hawaii’s myth of a multicultural pa-
radise. Whatever reality this may reflect, it also enshrines an exis-
ting distribution of power and resources. It not only encourages the
idea that individuals from each cultural group should be treated
equally (as against, say, affirmative action). It especially inhibits
self-organization by members of any group traditionally on the lo-
sing end—say native Hawaiians—to alter the terms of the distribu-
tive game. Such organization can only appear as hostile to the
idealized multicultural harmony. Jonathan Okamura, “The Illusion
of Paradise: Privileging Multiculturalism in Hawai’l,” p. 264-84 in
D.C. Gladney, ed., Making Majorities: Constituting the Nation in
Japan, Corea, China, Malaysia, Fiki, Turkey, and the United States
(Stanford, Stanford University Press, 1998).

The arguments taken up in this section are made at more length in
Calhoun, “Constitutional Patriotism and the Public Sphere: Inte-
rests, Identity, and Solidarity in the Integration of Europe,” p.
275-312, in Pablo De Greiff and Ciaran Cronin, eds., Global Ethics
and Transnational Politics (Cambridge, MA, MIT Press, 2002),
and “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary,” Ethnicities, v. 4,
p. 531-53, 2003.

For Love of Country, p. 5.



80

38.

39.
40.
41.

Craig Calhoun

See Calhoun, “Belonging in the Cosmopolitan Imaginary,” Rogers
Brubaker, “Neither Individualism nor ‘Groupism’: A Reply to Craig
Calhoun,” Ethnicities, v. 4, p. 554-7,2003; Calhoun, “Varia-
bility of Belonging: A Reply to Rogers Brubaker,” Ethnicities, v. 4,
p- 558-68, 2003. See also Rogers Brubaker, “Ethnicity without
Groups,” Archives européenes de sociologie, v. XLIII, n. 2, p.
163-89, 2002, and Rogers Brubaker and Frederick Cooper, “Be-
yond ‘identity,”” Theory and Society, n. 29, p. 1-47, 2000.
Politics in the Vernacular, p. 38.

Ibid., p. 162.

Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford, Stanford University
Press, 1990).



N

Les méthodologies d’approche
au dialogue






Au-dela du développement
et de la globalisation

Edgar Morin

La globalisation qu’on a commencé a désigner comme tel-
le a partir des années 1990 n’est pas le début d’une histoire,
mais ¢’est une étape. Et c’est une étape, 1’ultime étape d’une
histoire qui a commencé a la fin du 15¢éme siecle, qui s’est
développée a partir du 16¢me siecle et qui est 1’histoire de
I’¢re planétaire, de ce qu’on peut appeler 1’ére planétaire.
L’¢re planétaire signifie que tous les fragments de la plané-
te, tous les continents de la planéte se trouvent désormais
liés d’une certaine facon les uns aux autres. Cela a commen-
cé avec la navigation, la circumnavigation autour du globe,
la conquéte des Amériques. Et ce processus de planéta-
risation ne s’est pas seulement manifesté par la prédation,
I’esclavage, la colonisation, mais aussi par d’autres proces-
sus comme la planétarisation microbienne, ¢’est-a-dire que
les microbes de I’Amérique sont passés en Europe et en
Asie et que les microbes européens sont passés en Améri-

83



84 Edgar Morin

que. Il y a une planétarisation végétale et animale puisque la
tomate, la pomme de terre, le mais sont entrés en Europe, et
que le cheval, le blé sont entrés en Amérique. C’est une pla-
nétarisation des peuples, des populations avec des migra-
tions d’Europe vers 1’Amérique, mais aussi de Chine,
d’Inde vers d’autres pays comme 1’Afrique du Sud ou
I’ Australie, etc. Et, donc, ¢’est un processus multiple. On
peut dire que la mondialisation est un phénomeéne pluriel.
Mais la colonisation, c¢’est-a-dire la domination du monde
par quelques puissances d’Europe Occidentale a été tres
dure et trés longue; et la décolonisation ne s’est presque en-
tierement terminée qu’a la fin du 20¢éme siécle; et bien que
terminée, la marque de la colonisation reste profonde sur
des continents entiers, notamment I’ Afrique noire. Il reste
des inégalités gigantesques sur la planéte, comme résidus de
cette colonisation. Et la globalisation, donc, est I’ultime éta-
pe, que I’on peut dire techno-économique, qui se manifeste
a partir du moment ou I’effondrement et I’implosion des
économies dites socialistes, en fait des économies bureau-
cratiques d’état, ouvrent véritablement un marché mondial
ou un grand processus d’expansion du capitalisme se fait
sous I’égide de la pensée dite néo-libérale, ou la multiplica-
tion des communications grace au telefonino, Internet, fax,
etc. crée un véritable tissu technique et économique sur la
planete. Mais avant d’arriver a cette globalisation, je vou-
drais indiquer un paradoxe. C’est que I’émancipation poli-
tique des peuples colonisés s’est faite a partir du moment ou
les colonisés ont pris en main les idées mémes de I’hu-
manisme européen; et le paradoxe c’est que I’Europe Occi-
dentale, qui a été le foyer de la domination la plus longue et



Au-dela du développement et de la globalisation 85

la plus dure sur la plancte, a été aussi le foyer des idées
d’émancipation. Et ceci commence presque des le 16eme
siecle avec deux esprits: I’un, c’est le prétre Bartholomé de
Las Casas qui réussit a imposer 1’idée que les indiens
d’ Amérique ont une ame, sont des étres humains comme les
autres, bien que le Christ n’ait pas voyagé en Amérique; et
c’est Montaigne qui nous dit que nous appelons “barbares”
ceux qui n’ont pas la méme civilisation que la notre et intro-
duit la premiére autocritique de 1’occident par lui-méme, au-
tocritique continuée par Montesquieu et aujourd’hui par
Lévi-Strauss et d’autres anthropologues. Ce sont les idées
de ’humanisme européen (droit de I’homme, droit de la
femme, droit des peuples, droit a la nation), ce sont ces
1dées-la mémes qui ont permis I’émancipation des opprimés
et des colonisés. Alors, voici donc un premier paradoxe.
Toutefois, il est certain que ce processus de déchainement
de la conquéte européenne ou de I’impérialisme européen a
coincidé¢ avec une occidentalisation du monde: mondiali-
sation et occidentalisation se renvoient I’'une a I’autre. C’est-
a-dire la science, la technique, 1’industrie, le mode de penser
spécifique a la science, a la technique, a I’industrie se répan-
dent ainsi que des modes de vie, de meeurs, etc. Mais il y a
des résistances des cultures et surtout des cultures ouil y a et
il y avait de trés anciennes traditions nationales ou re-
ligieuses qui se referment a cette intrusion de la civilisation
occidentale. Et elles se referment sans pourtant rejeter 1’uti-
lisation des armes, des bombes, des techniques; elles se re-
ferment sur leur identité ethnique, nationale et religieuse, ce
qui fait que ce processus d’unification planétaire par la tech-
nique et par la civilisation s’accompagne, ou je dirais méme



86 Edgar Morin

produit une balkanisation planétaire, c’est-a-dire une résis-
tance multiple, une re-fermeture sur les religions et sur les
identités. Et, du reste, nous avons vu que 1’époque de la glo-
balisation qui commence en 1990 est I’époque ou en méme
temps se déchainent des guerres ou des nations, comme la
Yougoslavie, des nations composées, se disloquent a partir
des identités ethno-religieuses (Croatie, Serbie, Bosnie). Et
nous voyons le processus aussi se déchainer avec la décom-
position de 1’Union Soviétique (Arménie, Azerbaidjan).
Nous voyons s’enflammer la guerre Israé¢lo-palestinienne.
Nous voyons des guerres dites ethniques en Afrique. Bref,
beaucoup d’indices nous montrent que en méme temps que la
planéte s’organise, elle entre dans le chaos.

Alors, ce développement de la mondialisation techno-
économique, lui-méme est un développement qui s’accom-
pagne d’autres mondialisations. Il y a une petite mondialisation
de la démocratie: autrement dit, des démocraties s’instal-
lent, remplacent des dictatures, pas seulement dans les pays
qu’on appelait “démocraties populaires”, mais dans de nom-
breux pays d’Amérique Latine, voire d’Afrique. Evidem-
ment, c’est une démocratisation fragile. Il y a les idées des
droits humains qui elles aussi progressent. Il y a des mouve-
ments humanistes, et je dirais méme un civisme planétaire
qui se développe a travers tant d’organisations non gouver-
nementales, comme les Médecins sans Fronti¢res, comme
Amnesty International, comme Survival International, com-
me Greenpeace, etc. Bref, il y a mondialisation de plusieurs
domaines. Et méme, il y a mondialisation de la mafia, de la
mafia de la drogue et de la prostitution, de la Russie jus-
qu’en Argentine, et aujourd’hui mondialisation d’organi-



Au-dela du développement et de la globalisation 87

sations qu’on appelle, justement du reste, terroristes. Alors,
nous avons tous ces processus de mondialisation et je ne
veux pas parler ici faute de temps des processus de mondia-
lisation culturelle, des métissages multiples qui s’opérent...
Toutes ces mondialisations sont des points d’arrivée de cette
planétarisation généralisée, mais il faut dire aussi qu’on
peut les considérer comme des points de départ de quelque
chose de nouveau, qui est I’installation d’infrastructures
pour une “société monde”, une société a I’échelle du monde
qui, pourtant, n’existe pas encore. Que faut-il pour qu’il y ait
une société? Pour qu’il y ait une société, il faut qu’il y ait un
territoire ou il y a de multiples moyens et réseaux de com-
munication. La planéte est devenue un territoire irrigué par
des moyens de communication rapides, pour de pas dire im-
médiats, comme |’Internet ou le téléphone. Pour qu’il y ait
une société, il faut qu’il y ait une économie. Nous avons au-
jourd’hui une économie a I’échelle mondiale, mais malheu-
reusement elle n’est pas contrdlée, elle n’est pas régulée,
alors que dans une société nationale les économies étaient
contrdlées par du droit, par des régles, par des voies pénales,
etc. Nous avons a faire avec une économie mondiale, mais
qui ne dispose pas des controles d’une société. Pour qu’il y
ait une société, il faut qu’il y ait des systémes de décision ou
de pouvoir. Nous avons un embryon de systeme de décision,
mais qui est infirme, ce sont les Nations Unies. Il faut qu’il y
ait un droit: mais le droit international n’est pas le droit pla-
nétaire. Nous avons une seule région qui est un bien com-
mun de toute I’humanité, c’est I’ Antarctique. Il faut qu’il y
ait des lois: il n’y a pas de lois. Il faut qu’il y ait conscience
d’une communauté des destins, et cette communauté des



88 Edgar Morin

destins, j’ai sentiment que certains membres, certains qui se
sentent citoyens de la planéte I’ont, mais cette communautés
des destins pourtant elle existe en fait. Pourquoi existe-t-elle
en fait? Parce que désormais nous avons des menaces mor-
telles sur toute I’humanité. La premiére menace est de des-
truction nucléaire, destruction qui peut s’accompagner aussi
d’emploi d’armes bactériologiques et autres, ou chimiques.
Et la deuxiéme menace est la menace qui pese sur la bio-
sphere, c¢’est-a-dire ce milieu vivant dont nous dépen-
dons, dont nos vies dépendent. Donc, nous avons un destin
commun. Il faudrait qu’il y ait conscience d’une filiation
commune. Or, nous savons scientifiquement que nous avons
des ancétres communs, que I’humanité s’est développée en
tant que telle dans une histoire que 1’on peut appeler “I’his-
toire de I’hominisation” qui a commencé il y a peut-étre
quatre ou cinq millions d’années et, donc, nous avons une
identité profonde a travers toute I’extraordinaire diversité
des cultures et des individus qui a des traits fondamentaux
propres a I’esprit et a la sensibilit¢ humaine. On pourrait
parler de “patrie terrestre” et, du reste, j’ai écrit un livre qui
s’appelle Terre Patrie, mais cette conscience évidemment
n’est pas encore développée. Il y a des tentatives justement
pour créer des instances de contréle, notamment sur la
biosphére, puisqu’il y a eu les Conférences de Rio, de
Kyoto, de Johannesburg derniérement, mais cette prise de
conscience ne s’est pas accompagnée de prise de décision,
autrement dit, il manque une politique et un systéme politi-
que qui permettrait d’accomplir la “société monde”. Nous
avons, si vous voulez, le hardware, c’est-a-dire 1’infra-
structure d’une “société monde”, mais nous n’avons pas le



Au-dela du développement et de la globalisation 89

software, c’est-a-dire la partie intelligente, consciente, or-
ganisatrice qui permette d’avoir une “société monde”. Et on
peut méme dire que le processus de globalisation, qui a per-
mis I’émergence de ces infrastructures, est en méme temps
le méme processus qui empéche la constitution d’une “so-
ciété monde”. Donc, nous voici dans une situation tout a fait
contradictoire, dont nous n’arrivons pas a sortir. D’un coté,
un monde qui veut naitre mais qui n’arrive pas a naitre, mais
en méme temps cette naissance est accompagnée d’un chaos
de déchainement des forces de destruction, ou ce qui est ar-
rivé le 11 septembre 2001 n’est qu’un des éléments de ce dé-
chalnement qui, nous le sentons tous, risque de s’amplifier.
Alors, on arrive a cette idée qu’effectivement il y a, au-dela
de la globalisation ce qui pourrait étre une “société monde”.
Mais cette “société monde”, je le répéte, n’existe pas et il lui
manque une politique, c¢’est-a-dire pas seulement des insti-
tutions, mais une pensée politique. Et on aurait pu penser
qu’apres le 11 septembre, il y aurait eu une pensée politique
possible. Mais en réalité il y a eu surtout I’idée d une world
policy, d’une police a I’échelle mondiale, mais non pas
d’une world politics, c’est-a-dire une politique a 1’échelle
mondiale qui, elle, aurait pu combattre non seulement les
symptomes, mais aussi les causes profondes qui conduisent
a cette désintégration de la politique dont la terreur et les at-
tentats et les destructions civiles. Autrement dit, une politi-
que d’une “société monde” pourrait répondre a une “terreur
monde”.

Pour arriver a cette conception politique, je pense qu’il
faut, je crois, repousser le concept de développement, y
compris sous sa forme adoucie de développement “soutena-



90 Edgar Morin

ble”. Et pourquoi faut-il rompre avec le développement, qui
est une idée qui semble aujourd’hui évidente, admise par
tous? Tout le monde parle de développement soutenable,
d’agir pour le développement soutenable. Donc, tout d’abord,
parce que I’idée de développement soutenable, si elle appor-
te quelque chose de positif avec cette idée, de soutenabilité,
qui tient compte premic¢rement de la biosphére, c’est-a-dire
des conditions de vie, de notre environnement, et qui tient
compte aussi du futur, c’est-a-dire de ce qui pourrait advenir
a nos enfants. Donc, c’est une idée qui a une composante
¢thique importante. Mais cette composante éthique ne peut
pas moraliser 1’idée méme de développement. Pourquoi?
Parce qu’il y a dans notre développement, c’est-a-dire dont
I’idée a un noyau technique et économique, il y a quelque
chose je dirais méme, pas seulement d’amorale, mais de an-
ti-éthique. Pourquoi? Parce que partout ou il y a eu le déve-
loppement technique, industriel, économique, nous avons
assisté a la désintégration des communautés et des solidari-
tés traditionnelles au profit de quelque chose de positif,
c’est-a-dire les autonomies individuelles, au profit de 1’in-
dividualisme. Mais il y a aussi des cOtés sombres dans
I’individualisme, ¢’est-a-dire I’égocentrisme, la soif du pro-
fit et ’incompréhension d’autrui. Donc, cet individualisme
n’a pas eu que des aspects positifs et, en plus, il a conduit a
d’innombrables solitudes individuelles, parce que I’on n’a
pas récréé de nouvelles solidarités et de nouvelles commu-
nautés. D’autre part, le développement instaure un mode
d’organisation de la société et d’organisation de 1’esprit ou
la spécialisation compartimente les individus les uns par
rapport aux autres et ne donne qu’a chacun une part restrein-



Au-dela du développement et de la globalisation 91

te de responsabilité. Mais dans cette fermeture de la spécia-
lisation on perd de vue I’ensemble, le global, et la solidarité
de I’ensemble. Comme la solidarité et la responsabilité sont
les deux sources de 1’éthique, de la morale, on peut dire que
le développement a un caractére immoral, et du reste on voit
que I’'une des premicres choses qui se développent dans les
pays qu’on appelle “en cours de développement” c’est un
phénomene de corruption généralisée dans les états et les
administrations et aussi dans tous les domaines économi-
ques. Alors, premiére critique de 1’idée de développement.
La deuxiéme critique, c’est que ce concept techno-éco-
nomique fonctionne avec le calcul (des indices de croissan-
ce, des indices de prospérité); autrement dit, il ne fonctionne
qu’avec le quantifiable. Or, le plus important dans la vie
humaine est ce qui n’est pas quantifiable. On ne peut pas
quantifier I’amour, on n’a pas encore créé¢ une mesure de
quantification de I’amour, qui serait le Cupidon et ce qui fe-
rait que chacun pourrait mesurer ses sentiments amoureux
en disant “bon, moi je ressens 60 Cupidon, pour telle ou telle
personne”. Dongc, il n’y a pas d’instruments de mesure de
I’amour, de I’honneur, du sentiment — de la tristesse, de la
joie. Et le plus important de la vie humaine échappe au cal-
cul. D’autre part, on peut dire que le développement, qui
semble une vérité universelle, est en réalit¢ pseudo-univer-
saliste, puisqu’il donne comme modé¢le universel le monde
occidental. C’est un mythe du sociocentrisme occidental et
c’est aussi un moteur d’occidentalisation forcené. Cela sup-
pose que les pays, les sociétés développées, c’est-a-dire les
sociétés occidentales, sont la finalité de 1’histoire humaine.
Or, nos sociétés occidentales sont en crise; c’est-a-dire que



92 Edgar Morin

notre développement d’abord il conduit, il a produit un cer-
tain, sous-développement psychique et moral. Psychique,
pourquoi? Parce que tant nos esprits sont formés a séparer
les choses les unes les autres, cette formation disciplinaire
que nous recevons dans I’école et dans 'université, nous
perdons I’aptitude a relier, c’est-a-dire 1’aptitude a penser
les problémes fondamentaux et globaux. De plus, nous som-
mes dominés par la logique purement économique et quanti-
tative, c’est-a-dire qui ne voit comme perspective que justement
la croissance et le développement et qui pense que cela
réduit tous les problémes politiques aux problémes quantita-
tifs. Mais il faut dire aussi que, justement, I’hyper-spé-
cialisation, I’hyper-individualisme, la perte de solidarité,
tout ceci conduit dans nos sociétés a un mal-étre, y compris
et surtout dans le bien-€tre matériel. Et voici, donc, une so-
ciété ou les solutions que nous voulons apporter aux autres
sont devenues des problémes pour nous. Et puis, nous sa-
vons tres bien que le développement économique est tout a
fait compatible avec des dictatures: le Chili a connu un
grand développement avec le Général Pinochet; il y a eu un
certain développement avec 1’Union Soviétique de Staline.
Donc, le développement lui-méme est une vision trés limi-
tée, méme sous forme soutenable. Enfin, la notion de sous-
développement a quelque chose d’affreux, parce qu’on ap-
pelle sous-développées des sociétés ou il y a des cultures
traditionnelles, parfois encore sous forme orale, surtout des
sociétés qu’on appelle archaiques, mais ces cultures com-
portent des savoirs, des savoir-faire, des sagesses, des arts
de vivre. Et du reste, I’occident ressent, lui, un vide et un
mangque, puisque de plus en plus nos esprits désemparés font



Au-dela du développement et de la globalisation 93

appel au yoga de I’Inde, au bouddhisme Zen; on essaie de
trouver des apports des cultures et des sagesses d’autres
continents, des remedes a notre vide ou plutot au caractére
uniquement quantitatif de nos vies uniquement compétiti-
ves. Alors, ceux qu’on appelle les sous-développés ont en
eux-mémes des trésors de culture; bien entendu, il y a des
superstitions, des illusions, mais nous-mémes nous avons de
nombreuses illusions. Nous avons eu I’illusion du progres
mécanique, automatique de 1’histoire et nous avons perdu
cette illusion au cours des quinze derni¢res années, quand
nous avons commencé a comprendre que 1’histoire n’allait
pas vers un progres assuré, mais vers une incertitude extra-
ordinaire — personne ne sait ce que sera demain, personne
ne peut dire ce qui sortira de cette guerre avec 1’Iraq, etc.
Donc, une incertitude, mais pas seulement I’incertitude;
c’est que tout ce qui était bénéfique pour nous, qui nous
semblait raisonnablement bénéfique, c’est-a-dire le déve-
loppement de la science, a montré son ambivalence. Effecti-
vement la science produit des bienfaits considérables, mais
elle produit aussi des menaces et des dangers a travers les ar-
mes ou les manipulations génétiques. La science produit des
connaissances fabuleuses, que seule elle a pu provoquer.
Mais aussi la science produit, avec ses compartimentations
disciplinaires, des fermetures et des ignorances qui empé-
chent de voir, je le répete, les problémes globaux. La techni-
que elle-méme — parce que aujourd’hui le vaisseau spatial
(la Terre) est emporté par un quadrimoteur, tous deux issus
du développement, c’est-a-dire la science, la technique,
I’industrie et I’économie. Ce sont des forces qui ont eu un
aspect bénéfique, mais les aspects maléfiques, périlleux,



94 Edgar Morin

voire mortels, ce sont développés de fagon considérable et le
vaisseau spatial n’a pas de pilote. Et, en plus, les passagers
se disputent les uns avec les autres. Donc, nous arrivons a
cette idée que le développement, bien entendu, pourrait
comporter ce que féconde la civilisation occidentale, parce
que la civilisation occidentale a pour fécondité les droits hu-
mains, les autonomies individuelles, la culture humaniste, la
démocratie. Mais il est certain que ces éléments féconds de-
vraient entrer dans une politique de civilisation, mais une
politique de civilisation qui devrait refouler au second plan
ce qui aujourd’hui est au premier plan, c’est-a-dire la puis-
sance de la quantification contre la qualité, la réduction a
I’économie au lieu de voir la pluralité de 1’existence humai-
ne, la rationalisation qui n’est pas la rationalité mais qui au
contraire écarte tout ce qui lui échappe et tout ce qu’elle ne
peut comprendre. Alors, voici une situation qui nous montre
que le développement conduit I’humanité vers des catas-
trophes. C’est-a-dire que le probléme désormais n’est pas de
continuer sur la voie, n’est pas méme d’aménager la voie
avec quelques adoucisseurs (1’idée de soutenabilité du dé-
veloppement, qui n’est pas suffisant); c’est-a-dire qu’il faut
changer de voie. Il faut changer de voie et c’est ¢a le pro-
bléme qui est effectivement le plus crucial. Alors, comment
changer de voie? Alors, je pense qu’a la place du développe-
ment, il faudrait une politique de ’humanité et une politique
de la civilisation. Une politique de I’humanité peut et doit
prendre en charge des problémes que normalement devrait
résoudre le développement, par exemple évidemment des
probléme de la faim, de la famine. Il doit y avoir, par exem-
ple pour I’Afrique, des agences médicales pouvant donner



Au-dela du développement et de la globalisation 95

gratuitement les médicaments, notamment contre le Sida.
La politique de I’humanité, c’est tout d’abord une politique
humanitaire a 1I’échelle de la planéte et une politique qui de-
vrait mobiliser pas seulement les ressources matérielles des
pays riches, mais la jeunesse des pays qu’on appelle déve-
loppés, qui devrait se mobiliser dans un service civique pla-
nétaire, qui remplacerait les services militaires pour aider
sur place les populations. Mais une politique de I’humanité
voit les différents problémes tels qu’ils se posent dans les
différentes régions du globe. Et une politique de I’humanité
aussi est une politique qui serait une politique de la civilisa-
tion, qui serait la symbiose entre ce qu’il y a de meilleur, je
le répéte, de la civilisation occidentale, mais avec les ap-
ports extrémement riches des autres civilisations. Alors, au-
jourd’hui nous nous rendons compte que, par exemple, le
monde islamique semble rejeté dans un ghetto, alors qu’une
politique de I’humanité et une politique de la civilisation, ¢ca
serait une politique de paix, qui se traduirait effectivement
par la solution d’un conflit qui Iése gravement tout le mon-
de, tout un milliard d’étres humains qui ont le sentiment que
I’occident a deux poids et deux mesures selon qu’il s’agisse
de la Palestine ou d’Israél. Il y a donc beaucoup de choses a
faire pour qu’on traite les problémes de la planéte, a la fois
dans leur diversité et dans leur unité, ce que ne peut pas faire
I’idée de développement. Bien entendu, elle comporterait
I’instauration d’instances et de régulations et de contrdle
économique; elle comporterait la création d’une instance,
pour la biospheére, dotée de pouvoir de décision. C’est-a-
dire non pas un gouvernement mondial, mais des instances
représentant I’ensemble des nations, capables d’agir sur



96 Edgar Morin

les problémes vitaux de la planéte et pas seulement de ré-
gulation économique, mais de protection des cultures.
Alors, nous voici donc dans une situation qui est tout a
fait critique. Pourquoi? Elle est critique parce que, d’un
coOté, nous avons des forces de chaos et de destruction qui se
sont déchainées. Nous ne voyons pas comment peut émer-
ger une autorité capable de dominer ces forces de chaos; et
quand on voit les processus en cours, ils ménent a des proba-
bilités tout a fait catastrophiques. Alors, j’ai dit qu’une poli-
tique de I’humanité a 1’échelle planétaire serait nécessaire,
une politique de la civilisation. Cela veut dire en méme
temps qu’il n’y a aucun instrument capable de pouvoir pro-
poser et, bien entendu, imposer une telle politique. Cela veut
dire que toutes les probabilités seraient catastrophiques.
Elles sont d’autant plus catastrophiques que nous voyons
I’immaturité des Etats pour répondre aux défis planétaires.
Pourquoi les Etats sont-ils immatures? Parce que 1’idée
d’Etat national pose que chaque Etat est dot¢ d’une sou-
veraineté absolue refusant d’étre contrdlé par une instance
supérieure. Or, c’est extrémement difficile pour des Etats
nationaux d’arriver a un stade nouveau ou ils renonceraient
a certains de leurs pouvoirs pour une autorité qui résoudrait,
qui traiterait leurs problémes communs, mais qui leur serait
supérieure. C’est la difficulté que nous vivons en Europe; et
encore I’Europe est en progres par rapport au reste du mon-
de. Nous voyons les difficultés d’organisation; on a pu réus-
sir sur le plan économique avec 1I’Euro, mais il est tres
difficile d’arriver a constituer un Parlement Européen doté
de véritable pouvoir, une autorité¢ européenne elle-méme
dotée de pouvoir, une politique et une diplomatie qui actuel-



Au-dela du développement et de la globalisation 97

lement sont complétement impuissantes devant les évene-
ments du monde actuel. Donc, voyons I’'immaturité des
Etats nationaux, nous voyons I’immaturité des populations.
Pourquoi? Parce que, bien entendu, nous voyons de plus en
plus des forces de fanatisme, de re-fermetures ethniques et
religieuses se déchainer. Cela rend impossible la compré-
hension de I’autre, de 1’autre religion, de 1’autre culture, sur-
tout la compréhension de la laicité. Encore, derni¢rement en
Iran, un intellectuel allait étre condamné parce qu’il compa-
rait le pouvoir des Ayatollahs a celui de I’église catholique
médiévale. Mais nous avons aussi beaucoup d’incompré-
hensions dans notre monde occidental. Nous arrivons mal a
comprendre les autres cultures. Nous n’arrivons méme pas a
nous comprendre les uns les autres Alors, immaturité des
Etats, immaturité des nations. Nous allons vers la catastro-
phe. Et je pourrais terminer la mon exposé (dans la désespé-
rance), mais je crois quand méme qu’il y a quelques principe
d’espérance au sein de cette désespérance.

Le premier principe nous dit que quand un systeme
n’arrive pas, n’arrive plus a traiter ses problémes vitaux, ou
bien le systéme se désintégre, ou bien il arrive a créer un meé-
ta-systeme, un systéme plus riche, plus complexe, capable
lui de traiter ces problémes. Des métamorphoses sont arri-
vées. D’abord, elles sont arrivées sur la planéte avec 1’appa-
rition de I’organisation vivante. Que signifie 1’organisation
vivante? C’est une organisation qui est dotée de qualités, de
potentialités qui n’existaient pas au niveau des organisa-
tions strictement physiques ou chimiques. Une organisation
vivante peut se reproduire, peut se réparer, peut se mouvoir,
peut connaitre. Que s’est-il passé? Il s’est passé sans doute



98 Edgar Morin

qu’a un moment donné, ou se sont créés des systeme physi-
ques ou chimiques de plus en plus riches en éléments consti-
tutifs, de plus en plus divers, de plus en plus complexes, a ce
moment-la I’un de ces systémes s’est transformé et a créé le
méta-systeme vivant. De méme, quand un point du globe,
quand I’humanité qui était constituée fondamentalement de
petites sociétés sans Etat, sans agriculture, sans villes, sans
lois sociales, mais uniquement des chasseurs, des ramas-
seurs, ce point du globe, notamment en Moyen Orient, dans
le bassin de I’Indus, en Chine, au Mexique, au Pérou, ces so-
ciétés se sont trouvées ensemble en état de densité nouveau
et il s’est créé un méta-systeéme, une méta-société qui est la
société avec agriculture, avec Etats, avec villes, et qui ont pu
développer de treés grandes sociétés et civilisations. Toutn’a
pas été un progres, parce que beaucoup de qualités humai-
nes ont été perdues avec les sociétés archaiques, et beau-
coup de violence et de destruction sont arrivées avec les
sociétés historiques. Mais ce que je voulais vous faire re-
marquer, c’est qu’il arrive un moment donné ou des forces
créatrices s’exercent. Alors, on peut méme dire que I’espoir
peut venir du désespoir, c’est-a-dire que plus nous allons
vers des issues catastrophiques, plus nous sommes incapa-
bles de traiter avec les systeémes actuels nos problémes vi-
taux, plus nous approchons d’une catastrophe qui, si elle est
évitée, peut nous amener a la solution. C’est le po¢te Hol-
derlin qui disait: “la ou croit le péril, croit aussi ce qui sau-
ve”. C’est la conscience du danger qui peut nous sauver.
Le deuxiéme principe d’espérance vient sans doute des
potentialités humaines. C’est Einstein qui disait que nous
n’utilisons que 15% de nos capacités cérébrales — c’est un



Au-dela du développement et de la globalisation 99

chiffre arbitraire, mais ce qu’on peut dire c’est que nous
sommes quand méme encore dans la préhistoire de I’esprit
humain. Nos potentialités cérébrales ne se sont pas encore
toutes manifestées. Et si on part de cette idée, on peut partir
aussi de I’idée qu’exprimait trés bien le jeune Marx. Le jeu-
ne Marx qui notamment parlait de “I’homme générique”.
Que voulait-il dire en parlant de 1’homme “générique”? Il
ne parlait pas des génes, car les génes n’existaient pas dans
la conception de la science de son époque — ce n’était pas
I’homme génétique. “Générique” veut dire qu’il détient en
lui des capacités de génération et de régénération. Ses capa-
cités de génération et de régénération qui tendent a s’en-
dormir, a se scléroser dans les civilisations et qui ont besoin
souvent d’une irruption, d’une éruption pour se manifester,
de méme que par exemple des forces ont eu besoin d’une
éruption en France en 1789, au moment de la Révolution
Frangaise, pour pouvoir se manifester. Donc, il y a cette idée
de ces capacités génératives et régénératrices qui sont en-
dormies. Et, du reste, ceci est idée profonde de Jean-Jacques
Rousseau — parce que Jean-Jacques Rousseau voyait dans
les civilisations une certaine forme de déchéance et de cor-
ruption par rapport aux capacités naturelles de 1I’étre hu-
main. Jean-Jacques Rousseau ne croyait pas qu’il existait un
homme bon avant ’homme civilisé, mais il savait que ce
qu’il appelait la “bonté”, c’est-a-dire cette capacité généra-
trice, pouvait se trouver inhibée dans les civilisations. Et
c’est pour cela que I’on peut donner un sens a une formule
de Heidegger qui dit: “I’origine n’est pas derriére nous, elle
est devant nous”. Que veut dire par la Heidegger? C’est
I’idée qu’il nous faut un nouveau commencement. Il nous



100 Edgar Morin

faut recommencer, il nous faut changer de voie. Donc, vous
avez un deuxiéme principe d’espérance, qui est celui qui est
li¢ aux potentialités génériques de I’humanitg.

Le troisieme principe d’espérance peut €tre celui de
I’improbable. Alors, que signifie I’improbable? Pour com-
prendre ce que signifie I’improbable, il faut comprendre ce
que signifie le probable. Qu’est-ce qui est probable? Le pro-
bable est ce qui fait qu'une personne, dans un lieu donné,
dans un temps donné, disposant des meilleurs moyens
d’information, peut penser de ce qui va arriver. Si, par
exemple, la probabilité pour nous aujourd’hui, je le répéete,
je le crois du moins, est catastrophique, parce que nous
voyons des forces de dissémination nucléaire, nous voyons
des forces de conflit, nous voyons un déchainement du ma-
nichéisme de toute part, nous voyons les logiques de la ven-
geance, nous voyons partout des forces de destruction a
I’ceuvre et la probabilité évidemment est trés inquiétante.
Mais ce qui arrive souvent dans 1 histoire n’est pas le proba-
ble. D¢ja Euripide ’avait dit au terme de trois de ses tra-
gédies, quand 1l faisait dire a la fin par le coryphée, en
disant: “ce qui est probable n’arrive pas toujours; parfois un
dieu malin fait arriver I'imprévu”. Et c’est ce qui est arrivé si
souvent dans I’histoire humaine. Songez que, pour prendre
un exemple historique, il y a 2500 ans une trés puissante ar-
mée d’un trés puissant empire (I’empire Mede, I’empire
Perse) attaquait quelques petites bourgades grecques minus-
cules, dont Athenes. Il y a eu deux guerres médiques. 11 était
probable que I’empire Perse aurait écrasé les petites cités
grecques. Et pourtant, lors d’une premicre guerre médique,
Athéniens et Spartiates ont repoussé a Marathon la gigantes-



Au-dela du développement et de la globalisation 101

que armée perse. Une deuxieme fois, les Perses ont envahi
la Gréce et cette fois ils ont pris Athénes, ils ont briilé
Athenes, ils ont saccagé Athenes et ils croyaient avoir vain-
cu et, comme vous le savez, comme vous 1’avez appris dans
vos livres d’histoire, la flotte grecque qui était a Salamine a
tendu un picge a la gigantesque flotte perse et a détruit la
flotte perse et de cette victoire de I’improbable, eh bien, il y
aeu 50 ans plus tard la naissance de la démocratie et la nais-
sance de la philosophie. On peut méme dire que, mon expé-
rience propre, en France occupée (en 1940-1941) quand la
domination nazie sur 1’Europe était absolument probable,
chaque pays I'un aprés ’autre étaient occupés, méme 1’ar-
mée nazie €tait arrivée aux portes de Leningrad, aux portes
de Moscou, aux portes du Caucase; et 1a il y a eu une impro-
babilité — je veux le dire, bien que j’ai trés peu de temps —
assez intéressante. Qu’est-ce qui a fait tourner le sort? [l y a
eu trois facteurs. Le premier facteur, c’est que Hitler a retar-
dé d’un mois son offensive sur I’Union Soviétique, puis-
qu’il a voulu liquider la résistance yougoslave qui avait
refusé le pacte avec Hitler; donc, il a attaqué le 21 juin, un
mois plus tard de ce qu’il voulait. Et son armée a été surprise
a Moscou, devant Moscou par un hiver trés précoce et trés
brutal qui I’a complétement immobilisé. Le deuxiéme fac-
teur d’improbabilité, c’est que 1’espion de Staline, qui était
Sorge et qui était au Japon, a prévenu Staline que les japo-
nais n’attaqueraient pas la Sibérie, car les japonais prépa-
raient 1’attaque contre les Etats-Unis pour la domination du
Pacifique. Et ce qui a permit a Staline de retirer une partie de
ses troupes de I’Extréme Orient et les faire venir sur le front
de Moscou. Et le troisieme facteur, c’est qu’il a décidé de



102 Edgar Morin

nommer le Général Youkov pour diriger la contre-offensive
soviétique qui a réussi et qui a repoussé I’armée allemande
de 200 kilometres. Le destin a basculé. On peut dire presque
au méme moment, le Japon attaquait Pearl Harbour et les
Etats-Unis entraient dans la guerre. En deux mois, le proba-
ble est devenu I’improbable et I’improbable est devenu pro-
bable. Alors, je crois que tout ceci, ce sont des facteurs qui
nous montrent que 1’espérance n’est pas une certitude, que
I’espérance doit croitre, paradoxalement, avec les désespé-
rances et que 1’idée sans doute de métamorphose est peut-
étre la plus importante. Alors, qu’est-ce que ¢a veut dire, la
métamorphose? Il est évident qu’avant qu’il y ait une trans-
formation, qu’il y ait I’apparition d’un nouveau systéme, on
ne peut pas le concevoir, on ne peut le définir; on peut indi-
quer, voir ce qu’il peut résoudre, mais c’est extrémement
difficile. D’ailleurs, nous avons de nombreux exemples de
métamorphose au sein de la nature, notamment dans le mon-
de des insectes. Vous voyez un ver, une chenille entrer dans
une chrysalide. Que se passe-t-il dans cette chrysalide?
Vous voyez que cette chenille va commencer par s’au-
todétruire, sauf son systéme nerveux, mais ce processus
d’autodestruction est en méme temps 1’auto-production et
I’auto-création d’un étre nouveau qui pourtant est le méme,
il a laméme identité mais qui est tout a fait différent. Et vous
savez que quand la chrysalide s’ouvre, eh bien, c’est un pa-
pillon, une farfalla, qui apparait et qui prend son vol.
Donc, voici les problémes. Nous sommes dans la globa-
lisation, mais celle-ci devrait étre dépassée dans une “soci¢-
t¢é monde”. Nous sommes dans le développement, mais
celui-ci devrait étre dépassé dans I’idée d’une politique de la



Au-dela du développement et de la globalisation 103

civilisation et d’une politique de ’humanité. Nous sommes
dans un état de chaos, un état agonique; mais vous savez que
le mot “agonie” signifie “lutte supréme entre les forces de
mort et les forces de vie” et que, paradoxalement, ce qui
peut apporter la mort peut apporter la vie nouvelle.



Can there Be a Global Left?

Susan Buck-Morss

How to write for a global public that does not yet exist?
We, the multitude who might become that public, cannot yet
reach each other across the excluding boundaries of lan-
guage, beneath the power distortions of global media,
against the muffling exclusions of poverty and the dispari-
ties in information. We are therefore to be forgiven for rely-
ing on the discourses that we possess in common as
members of partial publics—religion, national belonging,
academic knowledge, global business, ethnic tradition—
even if these discourses are exclusive, and punishing to out-
siders. It is understandable that we wish our particular dis-
courses to have universal status, although we are aware of
the extent that the appearance of universality is an effect of
power. As there has been no free global debate, dominant
ideas, even benevolent ones, exist in a social context of
domination that affects their truth content irrefutably.
Globalization is not new, but global “immanence” is. I
use this term to refer to the fact that in our era of global capi-

104



Can there Be a Global Left? 105

tal, global production, global labor migrations, and global
penetration by technologies of communication, there is no
spatial outside, no “other” of peoples, territory or environ-
ment against which some of us could conveniently define
ourselves and, holding ourselves apart, control our fate. The
global space that we inhabit in common is overdetermined,
contradictory, and intractably diverse. Our lived experi-
ences are simultaneous and incongruous, resisting division
into distinct nationalities, pure ethnicities, or racial differ-
ences. We are morally accountable in a multiple world
where no religion as practiced monopolizes the virtue that
would be needed to fight evil in its name, where there is no
value-free, objective science that could ground universal,
secular truth — just as there is no universal law of the mar-
ket that can guarantee us a benevolent future.

Those who deny these everyday realities of global imma-
nence fuel fundamentalism, of which there are as many types
as there are intolerances. The mark of fundamentalism is not
religious belief but dogmatic belief, that refuses to interrogate
founding texts and excludes the possibility of critical dia-
logue, dividing humanity absolutely into pre-given catego-
ries of the chosen and the expendable, into “us” and “them.”
And whether this is preached by a head of state, or in a place
of worship, or at the IMF, no cultural practice—religious or
secular, economic or political, rational or romantic—is im-
mune to fundamentalism’s simplifying appeal.

We in the nascent public sphere can do better than to
succumb to mythic fundamentalisms of whatever sort. But
how do we form a global public? In what language shall we
speak to each other, if all languages exclude? How shall we



106 Susan Buck-Morss

express our solidarity, if communication is culturally con-
tingent? Let us address these very basic issues even if we do
not have answers, rather than retreating to the academically
safe yet insignificant ground of what can be securely
known.

I speak as an intellectual in a Western university context
—that is, of course, from a very limited perspective. But
perspectivalism does not itself disqualify one as witness to
the new global immanence, so long as the glasses one wears
are not so ideologically thick as to block out sensory, lived
experience—whence comes wisdom, which is by definition
neither intolerant nor dogmatic. Wisdom teaches that even
if science and religion are infallible, human beings who in-
terpret them are not. But where there is human fallibil-
ity—as opposed to fundamentalist fate—there is the hope
that we may learn from past mistakes.

Wisdom acknowledges limits, and my contribution here
will be a partial and specific one. I will ask: what happens to
critical thinking in an immanent world? How does global
immanence change the conditions of critical reflection, and
what significance might this have for a global public
sphere? The critical theorists of the Frankfurt School are
known for a theoretical method that they called “immanent
criticism” (it was the topic of my dissertation, written at
Georgetown University under the tutelage of Professor
Hisham Sharabi). Relying on the Hegelian dialectics of
negativity, combined with a Kantian humility as to the lim-
its of what can be known, immanent criticism as practiced
by Theodor Adorno, Max Horkheimer and others sought to
transcend the untruth of present society in a non-dogmatic,



Can there Be a Global Left? 107

critical, hence negative mode, showing the gap between
concept and reality—how, for example, so-called democra-
cies were undemocratic; how mass culture was uncultured;
how Western civilization was barbaric; and, in a classic
study, Dialectic of Enlightenment, written in the cata-
strophic context of World War II, how reason, the highest
value of European modernity, had become unreason. The
politics of this method is radical, not liberal, because it holds
ideas accountable for social practice and uses the legitimat-
ing values of power against power itself. Its effectiveness
has been discovered independently by activists in many po-
litical movements. Immanent criticism gave force to Martin
Luther King’s discourse in the U.S. civil rights movement
against segregation, as it did to Mahatma Ghandi’s dis-
course of anticolonialism that used Britain’s self-proclai-
med “civilized” status against its own colonial practice; just
as anti-colonial movements generally have used the imperi-
alist beliefs of liberty and democracy in order to challenge
the legitimacy of imperial rule; just as, more recently, dissi-
dents spoke the truth of socialism to power, undermining the
legitimacy of the so-called socialist regimes.

But what happens when immanent criticism operates in
an overdetermined, global public sphere where, by defini-
tion, the legitimating values of power are not shared? Do the
two immanences necessarily cancel each other out, so that
immanent critique in one discourse becomes transcendent
and affirmative in another? Or is it possible to maintain the
critical power of negativity despite the superimposition of
discursive frames? And—here is the leap of faith—how
might the emergence of a trans-global Left be made possible



108 Susan Buck-Morss

in the process of critical thinking? What would “the Left”
mean in a global public sphere.

To address these questions, let me draw on the concrete
case of the Middle East that includes the explosive and ur-
gent issue of Islamism, and on the work of Hisham Sharabi,
whose analyses of Arab intellectual life have been cre-
atively autonomous, politically courageous, and critically
analytic. Those who like myself were fortunate to be his stu-
dents in Western intellectual history will recall his method
of teaching the canonical the works of Nietzsche, Freud,
Weber, Marx and others. Always he would suggest two en-
trances to the texts: the first, individual and existential—ex-
periencing personally the attractiveness of the ideas through
what he has described as the “subversive and liberating
function of reading.”’ The second entrance was social—
how the text functioned in a given historical context, how it
worked politically to support the inequities of power in soci-
ety and how it also might work against these inequities. His
understanding of the crucial significance of a double cri-
tique, one existential the other social, emerged, I am sure,
from his work as a scholar of Arab intellectual history, and
the perspective on Western thinking that such work neces-
sarily entails.

Abdul-Kabir al-Khatibi, the Algerian-born, French-
trained sociologist, has written of the necessity of a “double
critique” practiced by Arab theorists to criticize their own
societies from within, and at the same time to criticize, from
without, the Western concepts used to describe them.? Ed-
ward Said’s book Orientalism has been, at least in the West,
the most widely discussed account of the mythic nature of



Can there Be a Global Left? 109

Western understanding of the Arab world, laying the ground
(with others, like Talal Asad) for the argument that
Orientalist “science” reveals more about the colonizers than
the colonized.” More recently, Asad brilliantly criticized
Western critiques of the Islamic reaction to Salman
Rushdie’s novel, Satanic Verses, using anthropological me-
thods to describe the curiously specific British cultural
reaction to the affair, turning the tables on the former colo-
nizers."

Such literature that criticizes the criticizers, warns us, in
fact, to qualify the claim with which this essay began: that
global immanence is something new in history. In fact,
throughout the modern colonial period, Western hegemony
produced global immanence in a one-sided fashion. The im-
manent superimposition of conflicting values was the con-
tradictory and unavoidable state of the colonized, but not the
colonizers, whose very identity as “modern,” historically in
“advance” of the rest of the world, was their claim to legiti-
macy as a colonizing force. Other cultures, those of the col-
onized, existed as objects of anthropological investigation
or, as “civilizations” accessible to historical study—that is,
as vestiges of the past—coeval with, but not immanent to
“modernity,” a word and a concept which as critics have
noted was in fact Europe’s way of defining itself. To “mod-
ernize” meant to Westernize, an alien task, in an exemplary
case, for “Oriental” subjectivities who, described as inscru-
table, irrational, emotional, unscientific, and personalistic,
were the quintessential other of Enlightened modern man.

Within the Orientalist context, Arab consciousness was
by definition overdetermined: both immanent and transcen-



110 Susan Buck-Morss

dent, a discourse within the West and a discourse from with-
out. But a critical stance within one discourse did not
necessarily include a critical stance in the other. The great
Awakening of Arab intellectual life at the turn of the twenti-
eth century employed an apologist discourse, justifying
Arabic traditions of religious and secular thought precisely
because they were compatible with modern Western values
of scientific positivism, democratic reasoning, and the rule
of law. Kemalism, the modernizing ideology of the Turkish
movement of nationalist liberation, broke from Western co-
lonialism by, literally, copying its legal-political and cul-
tural forms. The Turkish leader Mustafa Kemal ridiculed
traditional Islam as a “symbol of obscurantism,” the “enemy
of civilization and science,” and “a corpse which poisons
our lives.”> When Western critical discourse was adopted
by Arabs in the Marxist mode, this absence of a double cri-
tique tended to be just as prevalent, as Arab Marxists were
similarly adamant that their own societal and religious
forms were vestiges of the feudal past.

Of Course, it was Islamism that inaugurated an autono-
mous tradition of immanent critique within the Middle East.
Sayyid Qutb, a contemporary of the Frankfurt School theo-
rists, critically attacked Islamic regimes as a return of the
condition of ignorance—the Jahiliyyah of pre-Islamic
times. Hence present-day Islamic societies were un-Islamic.
The strategy precisely paralleled the argument of Adorno
and Horkheimer in Dialectic of Enlightenment that Western
reason, which emerged from myth, had itself turned back
into myth. The difference, of course, was Qutb’s move to
positivity, his affirmation of a return to Islam as stated liter-



Can there Be a Global Left? 111

ally in the Qur’an. This affirmation of the true Islam can be
seen to mark a definitive break from Western-defined mo-
dernity, allowing for an Islamic model to replace it. But
what is interesting about Qutb’s understanding of the
“self-evidence” of Qur’anic thought, is that it, too, was de-
pendent on the West, in the dialectical sense of critical nega-
tion. Islam—the true Islam—appears in Qutb’s work as the
inverted other of Western modernity: spiritual where the
West is materialist; communal where the West is egoisti-
cally individual, socially just where the West is greedy and
competitive, morally disciplined where the West is negli-
gently libertine. This was, of course, the antithesis of the
apologists’ strategy of redeeming Islam within the value
categories of the West. Redeeming Islam because it was
“other” opened the way for endorsing an alternative road to
modernity, different from both the capitalist west and the
Soviet Union®—at the enormous price, however, of affirm-
ing neo-patriarchal social forms and opening the door for
dogmatic, fundamentalist belief.’

Now, the Western modernity that Qutb and others at-
tacked was in fact the impoverished tradition of instrumen-
tal reason, possessive individualism and lack of social
consciousness that the members of the Frankfurt School and
other European Marxists were criticizing from within. It
would have taken a radical cosmopolitanism far in advance
of what was possible at the time for both sides (German
Jewish and Arab Muslim) to join forces in a critique of
Western reason in its impoverished, (neo-)liberal, ins-
trumentalized form. But the very thought of such an alli-
ance, an attack launched from both inside and without,



112 Susan Buck-Morss

suggests the power that a new Left in a global public sphere
might begin to have today. To accomplish a global critique,
however, it is the object criticized that must have priority,
not the discursive model. If Western-centrism is to be
avoided, Islam-centrism is only its other, not the theoretical
solution. But just as clearly from the global perspective, the
rejection of Western-centrism does not place a taboo on us-
ing the tools of Western thought. On the contrary, it frees the
critical tools of the Enlightenment (as well as those of Is-
lam) for original and creative application. To cite the Mo-
roccan historian, Muhammad ‘Abid al-Jabiri, who as a
leading critic of Orientalist discourses and Eurocentric
world views, nonetheless makes eclectic use of Western
concepts from Kant, Freud, Foucault, Marx, and others:

I do not limit myself to the constraints present in the original frame-
works, but often utilize them with considerable freedom (...). We
should not consider these concepts molds cast in iron, but tools to
be used in each instance in the most productive way (...).*

If we are interested in the genealogy of a global public
sphere, we will need to note that the first radically cosmo-
politan critique of Western-centric thought did not come
from the Islamic world. It came from the French-speaking
Caribbean, via secular, Marxist transport with a detour to
Algeria—and when it appeared it came with a Western
wrapping. I am referring to Frantz Fanon’s remarkable
book, The Wretched of the Earth, which (paradoxically in-
troduced by the European, existentialist Marxist Jean-Paul
Sartre) called on the non-Western world to leave Europe
“behind”—that is, to produce a modernity that transcended
the European model, which had proven itself bankrupt.



Can there Be a Global Left? 113

Fanon’s gesture suggested an intellectual liberation of a to-
tally new order because while his politics was still identifi-
ably Marxist, his approach refused submission to any
ideology. It resonated with the actually lived experience of
much of the colonized world that modernity had meant de-
cline rather than progress—what Aijaz Ahmad has de-
scribed as “the descent into bourgeois modernity” that
marked the era of European imperialism.” It received bril-
liant rearticulation in a 1967 article by the Lebanese poet
Ahmad ‘Ali Sa’id (Adonis)—cited as the last sentence of
Sharabi’s book, Arab Intellectuals and the West:

We no longer believe in Europe. We no longer have faith in its poli-
tical system or in its philosophies. Worms have eaten into its social
structure as they have into (...) its very soul. Europe for us—we
backward, ignorant, impoverished people—is a corpse.'

Here the very words used by Kemal in rejecting Islam
are turned against the postcolonial West. But Adonis is a
secular thinker, who has no desire to posit, as did Sayyid
Qutb, an inverted West as the road to the future. The
Fanonist critique was, however, taken up by Islamists, by
Ali al-Shariati, for example, whose thought and writings
would play a leading role in the Iranian revolution, and who
was influenced as well by the Cuban Marxist, Ché Guevara,
and by Latin American liberation theology—an eclectic the-
oretical mix held together by the object criticized—world
imperialism, racism and class exploitation—rather than any
ideological form."!

My goal in this short essay is not the retelling of intel-
lectual history. Rather, it is to contribute to a discussion re-
garding a very specific, very political question: How today,



114 Susan Buck-Morss

in what intellectually critical idiom, might a global Left
learn to speak together? In this context, intellectual history
undergoes a transfiguration, no longer a story of specific
civilizational continuities, be they Western or Arabic or
Islamic, but an “archaeology of knowledge,” to use Fou-
cault’s term, of a present global possibility. In the language
of Walter Benjamin, we are looking for Urforms of the pres-
ent, genealogical lineages that would guide us in articulat-
ing a critical discourse adequate to the demands of a global
public sphere, in which the hegemony of the colonizing dis-
courses has been shaken so that all criticism must be double
critique. At the same time, if a new, global Left is to matter
politically, it needs, as Sharabi writes, to “go beyond the
negative,” rising creatively above critique—without, how-
ever, falling into a new dogmatism—a tall order indeed."
We are looking for a route that will connect critical dis-
courses that have evolved in partial contexts, in order to
make them useful for a yet-to-be-constituted, global, pro-
gressive Left. We will not be satisfied with the realists’
maxim: The enemy of my enemy is my friend—as this will
not support global solidarity in a meaningful way. We also
suspect that the splintering of the Left along the lines of dis-
crete “identities” has run its course as a progressive form of
critique, at least in its Western form, where identity politics
now threatens to work to the advantage of anti-immigration
nativism rather than the protection of cultural minorities. In
its Islamist form, “identity politics” is indeed a powerful
force, a constituency within civil society of over a billion
people, connected in a global network. But those who desire
(or fear) the crafting of this public into a uniform Islamist,



Can there Be a Global Left? 115

global view do a disservice to the richness of debate that
informs Islam, which not only allows critical thinking but
requires it as a duty. If there are Islamist politicians who
think they can count on support from a monolithic, un-
questioning Muslim bloc, then these politicians are no less
cynical and no less manipulative than their Western coun-
terparts.

Islamist politics has been multiple and contentious,
spanning a wide variety of political positions, including a
critical Left. And although the term “Left” is clearly a West-
ern category, emerging in the context of the French Revolu-
tion, its nondenominational character may permit it to be
applied in a global public space. The “Left” here would
mean radical in the critical sense, challenging not only the
power inequities of the given world, but also the justifying
discourses used to describe it. The Left would also mean
cosmopolitan, defining social justice in a way that excludes
no group of humanity from both the benefits of, and moral
accountability within the global public sphere.

Given the dominance of the West in recent history, any
attempt at global organization risks re-inscribing the colo-
nial difference. And yet, critical Muslims, critical Israelis,
critical Americans and Europeans, cannot allow their identi-
ties to hold them apart. We recall Gramsci’s insight that
hegemony depends not on the absence of oppositional dis-
courses but, rather, on the “disorganization of dissent.” We
are indeed traveling a difficult road. But let us at least agree
to eliminate false steps along the way. I shall discuss a few
of these briefly.



116 Susan Buck-Morss

There is the view, held by many serious and critical
writers, particularly by those from former colonies living in
(or writing for) Western audiences, that Samuel Hunting-
ton’s prediction of a “clash of civilizations” has cleared the
way for a counter-hegemonic challenge. Although Hunting-
ton, a realist, was describing a gloomy scenario of global
struggle, his acknowledgement that civilizations other than
the “West” have a role to play in a modernizing project (i.e.,
that Westernizing and modernizing are not synonymous),
posits the coevalness of civilizations, that do not have to
give up their identities in order to be full participants in
progress. But Huntington is not radically critical in either
the immanent or the transcendent sense, and his affirmation
of other civilizations is more apparent than real. The Turk-
ish intellectual, Ahmet Davutoglu, speaking specifically to
Habermas’s claim that modernity is an “unfinished project,”
asks, then, “who shall complete it? (...) [W]hat will be the
role of non-Western civilizations, which have been the ob-
ject of this project, in the next phase?”” Now this might have
led Davutoglu to a radical, cosmopolitan position, if he had
allied himself with the original impulse of Habermas’s
statement, its immanent critique of the Enlightenment pro-
ject that holds Western modernization accountable for its
own shortcomings. But instead, Davutoglu drops the burden
of double critique and falls into Huntington’s fantasy of
separate civilizations—as if any civilization could remain
separate within the immanent global sphere. The West’s
self-critique, he asserts, becomes “an inter-civilisational cri-
sis in response to the resistance and revival of the authentic
self-perceptions of non-Western civilizations.”'* But a clash



Can there Be a Global Left? 117

of civilizations cannot perform the critical, counter-hege-
monic task at hand, which is not to replace one dominating
civilization by another, but rather, to put an end to the struc-
tures of cultural domination.

The recognition of cultural domination as just as impor-
tant, and perhaps even the condition of possibility of politi-
cal and economic domination is a true advance in our
thinking. Moreover, if the West does not have a monopoly
on the future’s meaning, then we are obliged to look to all
cultural pasts in imagining a future that is yet to come. But
—this is crucial—it is to the cultural imaginaries of past civ-
ilizations that we must look for inspiration, not the power
realities. In other words, cultures must be understood as al-
ways radical, in the sense that they are always negotiations
between the real and the ideal, hence at least potentially in
protest against the societies and power structures in which
they emerge. The cultures that defenders of tradition look
back to with such nostalgia are the dream-form of the societ-
ies that gave them birth. Precisely for that reason, in their
time they functioned ideologically, covering up the inequi-
ties and iniquities of minority rule, patriarchal domination,
class domination—all forms of the violence of power that
deserve to be called “barbaric.”

Culture and barbarism—the barbarism of power that at
the same time provides the control, the “law and order,” that
allows culture to flourish—these are the two sides of the
Golden Age of every civilization, whether it is called the
Pax Romana, or Pax Britanica, or Pax Americana, or the
Classical Age of Islam, or the heights of civilization of the
Aztecs and Incas. No great civilization has been free of this



118 Susan Buck-Morss

contradiction. This was the tremendous insight of Walter
Benjamin when he insisted:

Whoever has emerged victorious participates to this day in the tri-
umphal procession in which the present rulers step over those who
are lying prostrate. (...) There is no document of civilization which
is not at the same time a document of barbarism.'*

In revering and desiring within changed current condi-
tions to salvage our different cultural traditions (and Marx-
ism is one of them, as is Islam’s Golden Age and the
European Enlightenment) we would be well advised not to
confuse the dream of the past with its reality. As we value
the former, we must continue to criticize the latter. Such re-
demption of past culture would rip it out of its ideological
role of justifying not only past violence, but new violence
committed in its name.

The goal of a radical cosmopolitan Left cannot be re-
duced to the meaningless project of changing the religion, or
skin color, or ethnicity of the exploiters. Whenever a social
system produces a wealthy and powerful few on the backs
of the many, a culture worth defending cannot be identified
with its justification. Confucianism and Islam may point to
the development of a different kind of capitalism, but it is
not enough if this difference remains at the level of ideologi-
cal justification, while the exploitation of human beings’
creative labor and nature’s creative labor remain the founda-
tion of the production of social wealth. What is needed, as
Sharabi writes, is not merely theological exegesis, but criti-
cal analysis that might actually solve the problems."

A deceptively attractive argument heard today in some
postmodern circles appears precisely not to drop a dou-



Can there Be a Global Left? 119

ble-critique, but rather retains them both, knitting two op-
posing critiques together, Islamism and postmodernism.
Now these may sound like a highly unlikely ideological
pair, but in his intellectually smart book A Fundamental
Fear, Bobby Sayyid describes the emergence of the Islamist
discourse of the Ayatollah Ruhulla Khomeini with the aid of
postmodern categories gleaned from Lacan, Derrida and
Rorty that almost convince us of the postmodern correctness
of Khomeini’s theory. Khomeini, he argues, by not even try-
ing to justify his political theory in the categories of Western
thought, has managed a triumphal escape from Western he-
gemony. Khomeini’s Islamism has managed to “decenter”
the West,'® leading Sayyid to the paradoxical conclusion:
Only by refusing dialogue can true dialogue be found.

This is not a convincing proposal. Critical judgment
does not end with liberation from Western thought models.
It only begins there. Without denying the positive elements
of the Iranian revolution that rejected the Pahlavi Shah’s
terroristic regime, with its political and military dependency
on U.S. government support, we do not need to endorse the
violently authoritarian, punishing, neopatriarchal aspects of
the Iranian Revolution—which has had significant critics
from within the discourse of Islamism—any more than a de-
finitive critique of capitalism demands uncritically embrac-
ing the socialism of Stalin. That fallacy was precisely what
Adorno and Horkheimer were criticizing when they wrote
Dialectic of Enlightenment against both variants, capitalist
and socialist, of so-called Western reason.

So the lineages are complicated ones, and Sayyid does
his important topic no favors by ignoring the complications.



120 Susan Buck-Morss

What I am suggesting here is that a truly global public
sphere might liberate thinking so that we are not compelled
to take sides—“us” v. “them”—or limit ourselves to one
paradigm of thought—religious or secular, postmodern or
modern—in a way that stunts our capacity for critical judg-
ments, leads to false intellectual and political conclusions,
and prevents us from identifying similarities among funda-
mentalist positions—which must include the self-under-
standing of the United States as the “Chosen Nation” and
the neo-liberal fundamentalism that leads to blind faith in
the market mechanism, to name only two of the most bla-
tant, non-Islamic examples. American hegemony is consti-
tutive of the fundamentalist Islamism that opposes it; Israeli
and U.S. state terror is not so much the effect as the cause of
the terror that resists it. These are the truths that need to be
expressed by a global Left.

One way that we as intellectuals can help to make such a
discourse possible is to teach and write against the disciplin-
ary boundaries that enforce the myth of civilizations and see
them as the difference that matters. We can make use of crit-
ical tools of thought wherever we find them. My graduate
training at Georgetown University in the 1970s was impov-
erished by the fact that, as a European history major and as a
student of critical theory, I was not required to take a course
from Professor Sharabi in Arab intellectual history. But if
civilizational divisions were unavoidable in the second half
of the twentieth century, they must not be so today. Hisham
Sharabi’s critical legacy, both inside and outside the West,
both inside and outside the Arab world, opens up the space
of a global public sphere in which a critical, cosmopolitan
Left might find a home.



Can there Be a Global Left? 121

Notes

1. Hisham Sharabi, Neopatriarchy: a Theory of Distorted Change in
Arab Society (New York, Oxford University Press, 1988), p. 87.

2. Hisham Sharabi, “The Scholarly Point of View: Politics, Perspecti-
ve, Paradigm,” in Hisham Sharabi, ed., Theory, Politics and the
Arab World (New York, Routledge, 1990), p. 36-7, Sharabi points
out that Khatibi’s French-language texts needed to be translated
into Arabic (in 1980).

3. Edward W. Said, Orientalism (New York, Pantheon Books, 1978);
Talal Asad, ed., Anthropology and the Colonial Encounter [1978]
(Amherst, N.Y., Humanity Books, 1998).

4. Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Po-
wer in Christianity and Islam (Baltimore, The Johns Hopkins Uni-
versity Press, 1993), Chapters 7 and 8.

5. Mustafa Kemal, cited in Bobby S. Sayyid, 4 Fundamental Fear:
Eurocentrism and the Emergence of Islamism (New York and Lon-
don, Zed Books, 1997), p. 65.

6. In regard to the prominent theme of social justice in Qutb’s wri-
tings, Olivier Roy claims “it is Marxism that is the mirror and foil of
the Islamist effort” (cited in Roxanne L. Euben, Enemy in the Mir-
ror: Islamic Fundamentalism and the Limits of Modern Rationa-
lism, A Work of Comparative Political Theory [Princeton, Princeton
University Press, 1999], p. 81). Euben’s book, a landmark in com-
parative political philosophy, mentions the similarities between the
critiques of Qutb and the Frankfurt School.

7. Qutb did not neglect a double-critique. A chapter of his book, Islam
and Universal Peace dealing with the hypocrisy of United States
policies in the Middle East was deleted by the government of Egypt
after the 1952 revolution (Euben, Enemy in the Mirror, 186n).

8. From The Contemporary Arab Discourse (in Arabic), 1982, cited in
Sharabi, “The Scholarly Point of View,” p. 27.

9. Aijaz Ahmad, “In the Mirror of Urdu: Recompositions of Nation
and Community 1947-1965 (Rashtrapati Nivas, Shimla, 1993),
p- 20.



122

10.

11.

12.
13.

14.

15.
16.

Susan Buck-Morss

Sharabi, Arab Intellectuals and the West: The Formative Years,
1875-1914 (Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 1970)
p. 136.

“Come friends let us abandon Europe; let us cease this nauseating,
apish imitation of Europe. Let us leave behind this Europe that al-
ways speaks of humanity, but destroys human beings wherever it
finds them” (Shariati, cited in John L. Esposito and John O. Voll,
Islam and Democracy (New York, Oxford University Press, 1996),
p- 59.

Sharabi, Neopatriarchy, p. 120.

Ahmet Davutoglu, “Philosophical and Institutional Dimensions of
Secularization: A comparative analysis,” John L. Esposito and
Azzam Tamini, eds., Islam and Secularism in the Middle East (New
York, New York University Press, 2000), p. 174.

Walter Benjamin, Theses on the Philosophy of History,” I/luminati-
ons, ed. Hannah Arendt, trans. Harry Zohn (New York, Schocken
Books, 1968), p. 256.

Sharabi, Neopatriarchy, p. 140-1.

“In contrast [to the earlier Islamic “apologists”], Khomeini does not
try to claim that Islam is ‘real democracy,’ or that Islam anticipates
socialism, or that Islam is compatible with science, etc.” (Sayyid,
Fundamental Fear, p. 113.)



(Seguridad de la Paz o Paz de la
Seguridad?

Federico Mayor

El dia 12 de marzo de este afio, como consecuencia de los
terribles atentados terroristas perpetrados en Madrid el dia
anterior, participé en una multitudinaria manifestacion que
pedia pacificamente, pero a gritos, el fin de la violencia y
mostraba su solidaridad con las victimas de los atentados y
sus familiares y amigos. Cerca de mi, bajo un paraguas — la
fuerte lluvia no redujo el inmenso caudal de asistentes —
una mujer joven, casi adolescente, repetia, los ojos llorosos:
“;Qué hacer? ;Qué podemos hacer?” Mir¢ alrededor y pen-
sé: “Tenemos que hacer, sin necesidad de aguardar a que se
produzcan situaciones tragicas, lo que estamos haciendo.
Unir nuestras voces, nuestras manos, nuestros corazones,
como hoy... Contribuir a la fuerza de la unién por unos prin-
cipios universales, congregados sin requerir acontecimien-
tos terribles como los que hoy nos retnen.”

123



124 Federico Mayor

Unos dias después escribi un articulo titulado: “11-M:
deber de memoria, deber de accién”, porque poco a poco se
desvanecen las emociones y sentimientos que nos embargan
en tan tristes momentos y somos ya incapaces de actuar y de
movilizarnos. Y, sin embargo, podemos, todos juntos, de-
sarrollar la fuerza imbatible: la del espiritu, el pensamiento,
la interaccion, la creatividad. Podemos inventar nuestro des-
tino comun gracias a una capacidad desmesurada y distinti-
va de la especie humana. Y esta es nuestra esperanza.

No olvidar. jNunca mas! Pensé en Auschwitz, y en la
Isla de Goré¢, y en Puerto Principe, y en Ruanda, y en Cam-
boya... y después de cada uno de los asesinatos de ETA. Y
en el 11 de septiembre de 2001. Y en las reflexiones que
hice al contemplar las condiciones de miseria, inhumanas,
en las que conmueren, en un genocidio desapercibido y olvi-
dado, tantos seres humanos todos los dias. Jaime Torres Go-
det, uno de mis antecesores en la Direccion General de la
UNESCO, brillantisimo poeta, escribi6: “Cada vez que un
hombre mata a otro hombre o muere en el olvido... siento
que se desmorona todo lo que habia, con tanto empefio,
construido.” No debemos cesar en la busqueda de otras ma-
nos y otras voces para unirlas a las nuestras, para formar un
gran clamor popular que pueda acceder a las mas altas ins-
tancias de poder. Para que nos oigan. Para que nos escuchen.

Paz de la Seguridad
Es la paz de la seguridad, cien; libertad, cero. Participa-

cion, cero; miedo, cien. Silencio completo. Manipulacion
total. Todo comportamiento se halla condicionado por la se-



¢Seguridad de la Paz o Paz de la Seguridad? 125

guridad. Todos se sienten observados. Algunos, lo estan. La
diversidad, la gran riqueza de los pueblos, no puede mos-
trarse. La creatividad permanece en la clandestinidad.

Y es que la hegemonia no consiste s6lo en una preemi-
nencia fisica. El silencio y la sumision, el terror, la sospe-
cha, pueden también inducirse por otras formas menos
aparentes de hegemonia:

« La confusion semantica (ej.: globalizacion, civiliza-
cién occidental cristiana, guerra preventiva, democracias
“llave en mano”, etc.).

« El declive progresivo de las ideologias debido a la
transferencia de las responsabilidades politicas y morales al
“mercado”.

« Sustitucion de las brijulas éticas personales por con-
ceptos de alineacion y decaimiento.

« La distraccion producida por los omnipresentes medi-
os de comunicacion, que nos convierten en espectadores pa-
sivos en lugar de actores, de autores. No queda tiempo para
la reflexion, para elaborar las respuestas propias. El premio
Nobel Jos¢ Saramago lo ha resumido magistralmente:
“;Llegara el momento en que tengamos tecnologia, cien;
pensamiento, cero?”

« Laignorancia, la explotacion, la dependencia, la iner-
cia... Mary Robinson, una de las figuras mas sobresalientes
en el escenario mundial actual, decia hace pocos dias en
Londres, al presentar las conclusiones de la Red de Redes
Ubuntu sobre las reformas necesarias en las instituciones in-
ternacionales que “el gran problema de nuestros dias, el ma-
yor desafio al que tenemos que hacer frente, es la
indiferencia”. La indiferencia, sobre todo, de los jovenes, a



126 Federico Mayor

los que tantos discursos sobran, a los que tantos ejemplos
faltan.

En el contexto turbulento, superficial, artificial, virtual,
en el que se desenvuelven hoy tantas actividades y en el que
se invierte tanto tiempo de los habitantes del barrio prospero
de la aldea global, los valores y puntos de referencia éticos
brillan por su ausencia. No hay tiempo para ser uno mismo
y, poco a poco, nos vamos ahormando a los moldes estable-
cidos por ocultas instancias de poder. En una gran parte de la
tierra, en los barrios donde se hacinan los menesterosos —
el 80% de la humanidad — toda accidn, toda invencion, se
concentra en sobrevivir. El resultado es que las grandes di-
mensiones de la realidad que deberian poder transformarse
permanecen, por las multiples causas esbozadas, no so6lo
inexploradas sino, con frecuencia, mas deterioradas. El gran
tesoro de la experiencia personal, de las iniciativas, de las
propuestas de la gente, no se utiliza en un contexto de domi-
nio y de recelo. Los aspectos econdémicos y sociales, politi-
cos, medioambientales, morales, que deberian situarse a la
altura de la dignidad humana, se disefian y presentan como
mejor conviene a los nucleos de poder y sus aledaiios.

El sentimiento de alteridad, el talante de humildad y de
disponibilidad se dejan de lado y, lo que es peor, se sustitu-
yen por la arrogancia y el halago. Recuerdo un dia, en Chin-
guiti, Mauritania, en que escuchaba, inadvertido, por una
ventana, las explicaciones de un joven maestro a sus alum-
nos. Se azordé mucho cuando, minutos después, me presen-
taron como Director General de la UNESCO. Le dije, con
toda conviccion: “Entré en esta escuela como profesor. Me
voy como sefior Mayor. Mi titulo se queda aqui.” Es impres-



¢Seguridad de la Paz o Paz de la Seguridad? 127

cindible observar, ver, pensar, sentir para que recuperemos
el sentido de lo importante y lo secundario, de lo veraz y lo
simulado, nuestra talla real, nuestra estatura. Hace un rato
visitaba el magnifico museo de esta Biblioteca Alejandrina.
iQué maravilla de esculturas, libros, formas de expresion!
Frente a estas obras de arte, pensamos, nos empequenece-
mos. Y es que un museo no muestra inicamente la grandeza
del pasado sino, sobre todo, los pilares in transitorios sobre
los que puede construirse el porvenir.

Ayer, Ismail Serageldin, nos hablaba de “ventanas y es-
pejos”. Nos advertia del inmenso error de la autocompla-
cencia, de sobrevalorar nuestra capacidad y poderio. Pensé
en Europa. Pensé en este fantastico espacio de pueblos y
culturas, de diversidad y de fuerza creativa que, siendo du-
rante muchos afios una comunidad econémica y no una
unioén politica, mantuvo muchas ventanas cerradas y se con-
templo en exceso complacida ante los espejos. Pensé en mi
tierra natal, Catalufa. En la inmensa riqueza de su cultura
polimorfica, adquirida a través de los siglos, a veces con
grandes sobresaltos e invasiones, y en la necesidad del inter-
cambio permanente, del enriquecimiento mutuo, con otras
culturas, con otras razas, con otros pueblos. Pensé en la ten-
tacion de construir vallas alrededor en lugar de derruirlas;
en el error del aislamiento, del repliegue, de la fortaleza. En
la proteccion por la fuerza. No hay mejor garantia de progre-
so que las puertas y ventanas abiertas de par en par, de los
puentes y lazos entre riberas y territorios.

La fuerza de Europa no es la Europa de la fuerza. La fu-
erza de Europa son las alas de la libertad y de la democra-
cia genuina. En el contexto de la paz de la seguridad se



128 Federico Mayor

desarrolla todavia mas el miedo “esencial” de uno mismo,
perfilandose cada dia con mayor vigor los trazos del “ene-
migo”, que puede hallarse muy préximo, mas inmerso en
nuestras propias vidas de lo que imaginamos, agazapado en
cualquier rincon de nuestra vida cotidiana. Se inicia el terri-
ble proceso del recelo, de la sospecha, y se va perdiendo la
confianza en “nosotros”, en los “nuestros”, al tiempo que
aumenta la impunidad de quienes practican o toleran las
agresiones, el terrorismo de Estado, los asesinatos “selecti-
vos”, las “guerras preventivas”.

Seguridad de la paz

Nuestra esperanza radica en la gente. En ver por fin al
pueblo en el escenario. Cada ser humano capaz, por su dis-
tintiva capacidad creadora, de hacer lo inesperado, de modi-
ficar el curso linear y fatalista de la trayectoria humana.
Infinita diversidad, unicidad en cada instante de su vida. To-
dos distintos, todos iguales en dignidad. La solucién esta en
todos. Como — lo he repetido muchas veces — escribio el
gran poeta catalan Marti 1 Pol, en 1981, en uno de sus mas
inspirados poemas: “... Y que se oiga / la voz de todos, so-
lemnemente y clara... / ... que todo es posible / — ;quién si
no todos — y cada uno a la vez—/ podemos crear ... / el es-
pacio de viento donde toda voz resuene?”’

El conocimiento de la realidad es fundamental para po-
der transformarla cuando es necesario. Conocimiento e ima-
ginacion. Mi libro Maniana siempre es tarde, comenzaba
con una frase de Alberto Einstein: “En momentos de crisis,
solo la imaginacion es mas importante que el conocimien-



¢Seguridad de la Paz o Paz de la Seguridad? 129

to.” Imaginacion también para modular, moderar, el transito
desde seguridad total, libertad nula, a libertad total... seguri-
dad nula! Garantizar la seguridad en un contexto de irres-
tricta libertad es, precisamente, el ideal perseguido, que
requiere la confluencia de muchos factores que, como a titu-
lo indicativo, resumo a continuacion.

« Libertad de expresion, requisito indispensable para la
participacion ciudadana, para una democracia vigorosa,
para la movilizacion de los ciudadanos.

o Libertad para la creatividad sin cortapisas, necesaria
para la anticipacion, es decir, la prevencion, victoria maxi-
ma, responsabilidad de las instituciones universitarias, aca-
démicas y cientificas. Creatividad para enderezar las
tendencias, para el cambio de rumbo, para la concepcion y
ofrecimiento de alternativas.

o Libertad para la liberacion a través de todo el proceso
educativo, para formar ciudadanos del mundo capaces de,
como lucidamente establecid Francisco Giner de los Rios,
“dirigir con sentido su propia vida”. Ciudadanos del mundo
que actian a escala local, que no se dejan distraer en el ejer-
cicio de sus obligaciones y que, en casos de imposicion, re-
sisten.

« Libertad para una vision global, que permita identifi-
car y discernir lo local y lo mundial; la legalidad y la justi-
cia; la democracia a escala internacional, que evite la
impunidad y la hegemonia.

El afianzamiento de la libertad requiere una accion
permanente, una construccion cotidiana. Este “deber de ac-
cion” resulta del deber de memoria, memoria del pasado
pero, sobre todo, memoria del futuro. El futuro es nuestra
principal responsabilidad. Nuestro primordial compromiso.



130 Federico Mayor

Los ideales democraticos que establece el predmbulo de
la constitucion de la UNESCO — justicia, libertad, igualdad
y solidaridad — constituyen el marco idoneo para la transi-
cion de una cultura de fuerza, imposicion, violencia y guerra
a una cultura de dialogo, entendimiento y paz. En la Decla-
racion y Plan de Accion sobre una Cultura de Paz, aprobado
unanimemente por la Asamblea General de las Naciones
Unidas el 13 de septiembre de 1999, se describen con detalle
las medidas que pueden conducir a este gran cambio en la
direccion de la historia, a este otro mundo posible que sona-
mos. La cultura de paz se basa en la tolerancia, en la alteri-
dad, en saberse igual y sentirse igual a los demas, en aupar la
autoestima de todos los seres humanos sin excepcion, en ser
“nos-otros”. La comision presidida por Jacques Delors, en
su informe sobre la “Educacion en el siglo XXI”, afiade al
aprender a conocer, a hacer, a ser, una cuarta dimension de
extraordinaria importancia en la actualidad: aprender a vivir
juntos. Ser, en nuestro comportamiento de cada dia, consci-
entes del papel fundamental, de la aportacion imprescindi-
ble, aunque parezca irrisoria, de cada ser humano a la
construccion del futuro comun. Recordar el relato de Leo-
nardo Da Vinci, sobre un navio sorprendido por una tormen-
ta, de tal modo que nuestra conducta sea en los periodos
apacibles la que nos ensefiaron los momentos de tempestad
y de zozobra.

En resumen, soy consciente de las asimetrias en las rela-
ciones de fuerza pero mantengo intacta la esperanza porque
conozco la grandeza infinita de la especie humana, porque
sé¢ que Unicamente quienes fijan sus objetivos suficiente-
mente altos son capaces de promover esta metamorfosis de



¢Seguridad de la Paz o Paz de la Seguridad? 131

hondo calado que tanto esclareceria las brumas, tan densas,
con que se inicia este siglo y milenio. Nunca los “realistas”
colaboraran en esta gran tarea, porque no pueden transfor-
mar la realidad quienes la aceptan.

El paso de una cultura secular de dominio y vasallaje a
una cultura de la palabra y de la reflexion, del debate y de la
accion consecuente permitiria escribir la “nueva historia”
que el mundo anhela. Fukuyama proclamo en 1989 el “Fin
de la historia”. Ojala sea el fin de la historia de la sucesion
interminable de conflictos y guerras, de sumisiones, de in-
vasiones, de inquisiciones, de mentiras, de hegemonias, de
terror, de miedo. Y se inicie la historia de la convivencia, de
la fraternidad, de la igualdad, de la libertad, como establece
el articulo primero de la Declaracion Universal de los Dere-
chos Humanos, auténtico faro para los navegantes del futu-
ro, otro simbolo de esta ciudad de Alejandria.

Seguridad de la paz. De la paz que debemos construir
todos juntos, todos sin excepcidn, porque sOmos pasajeros
de un mismo navio y compartimos un destino comun.



Civilisation de la Peur
La peur, partie du succés
de la civilisation hégémonique

Cristovam Buarque

Terrorisée, I’humanité assiste au choc planétaire entre “ar-
mes intelligentes” et “bombes humaines”. Les premicres,
arrogantes, cherchent a imposer I’hégémonie du modele
occidental de civilisation; les autres, rendus fous, cherchent
a résister a cette hégémonie. A la surprise de tous ceux qui
attendaient des temps de liberté, de paix et de bien-étre, le
début de ce nouveau siécle est celui du temps de la peur.

Au méme rythme qu’elles tuent les gens, presque tou-
jours victimes innocentes et qu’elles détruisent des patrimoi-
nes, ces deux inventions de la modernité attaquent I’essence
méme de la civilisation et de ’humanisme. Les armes intel-
ligentes sont la honte de I’intelligence, les bombes humai-
nes sont la négation de ’humanisme.

Un monde qui invente I’idée d’une «arme intelligente»
et I’idée qu’un étre humain puisse exploser, avec des bom-

132



Civilisation de la Peur 133

bes attachées a son corps, est un monde qui nie le concept de
civilisation utopique et qui se condamne a vivre dans la civi-
lisation de la peur, surtout quand ces peurs sont le résultat du
succés d’une civilisation qui produit ces armes et étend son
hégémonie sous prétexte de la guerre. La plus grande des
peurs vient de la conscience que celles-ci sont le produit des
réussites de la civilisation occidentale au cours des cinq si¢-
cles qui précédent; surtout des deux derniers et en particu-
lier de la deuxieéme partie du XXeéme siecle dont les deux
dernicres décades ont été particulierement dévastatrices.

La surprise des peurs

L’an 2000 devait étre, pour 1’Occident, le couronne-
ment du projet civilisatoire et la civilisation du futur se de-
vait d’étre occidentale. Nous aurions pu discuter pour savoir
si elle serait capitaliste ou socialiste, marxiste ou keynésien-
ne, mais il ne faisait doute que I’avancée technologique aller
apporter a tous un monde d’abondance. Et il en serait ainsi.
Malgré la terreur de la premiere guerre mondiale et de ses
armes chimiques fabriquées et utilisées par des occidentaux;
malgré I’horreur du fascisme et du stalinisme, produits
made in Occident; malgré la brutalit¢ insurmontable de la
bombe atomique, fabriquée et utilisée par des occidentaux;
malgré la répétition d’actes gratuits de terrorisme, comme
celui d’Oklahoma, pratiqué par un occidental et le rituel ma-
cabre des assassinats en série, presque toujours occidental, le
siecle, pour I’Occident, avait été celui ou tout allait mieux.

La social-démocratie construisait en Europe une société
a la limite de I’égalitaire, cohabitant avec la liberté individu-



134 Cristovam Buarque

elle. Le socialisme créait une société qui garantissait a tous
I’accés aux biens et services jusqu’avant réservés a un petit
nombre. Les peuples des continents périphériques s’ache-
minaient vers la fin du colonialisme. Les progrés techiques
augmentait I’espérance de vie, améliorait les transports, les
conditions sanitaires et le bien-étre social.

Grace a la victoire du clan capitaliste sur le clan socia-
liste, nous avions pu parvenir au XXIeme siecle sans la cra-
inte d’une hécatombe nucléaire et le mur qui séparait les
pays européens en fonction de leur idéologie et de leurs ré-
gimes politiques s’était effondré.

A la fin du XXéme siécle, I’humanité était plus riche,
plus libre, plus intégrée par la globalisation au moule de
I’Occident. Et malgré toute cette avangée sous 1’égide de
I’Occident, le XXIéme si¢cle s’annonce comme le siécle de
la Terreur d’une civilisation de la Peur. Au lieu d’une civili-
sation globale construisant un occident de la taille de la
planéte, le monde est surpris par le début d’une civilisation
terrorisée par ses peurs et au lieu de la confiance dans le fu-
tur, la civilisation s’engage dans le XXIeme siecle en por-
tant, pour le moins, quinze peurs différentes:

De la terreur. En premier lieu, la peur visible du terro-
risme qui menace I’existence de chaque citoyen innocent de
nos villes, comme I’ont démontré les crimes absurdes com-
mis par les terroristes les 11 Septembre 2001 et le 11 Mars
dernier.

De I’écologie. A chaque jour qui passe, les études, les
informations des media, les enquétes, la propre observation
personnelle, montrent un monde en marche vers sa destruc-
tion, provoquée par la crise du milieu ambiant.



Civilisation de la Peur 135

De la drogue. En tous lieux, la drogue a cessé de repré-
senter um probléme personnel pour devenir une peur de
I’humanité, prisonnicre des trafiquants et de la dégradation
de la jeunesse.

Du chémage. Le réve d’un XXIeme siecle ou chacun
jouirait de la journée de travail réduite s’est transformé en
crainte généralisée de perte de son travail, en particulier en-
tre les jeunes.

Des migrations. Cette période représente un temps in-
quiétant de migrations de pays a continents, entrainant des
contraintes dramatiques pour ceux qui émigrent et une me-
nace constante pour les sociétés envahies.

De la paix. Avec une guerre froide se transformant em
paix brilante, de petites guerres se répandent de par le mon-
de, sans le controle exercé auparavant par les grandes puis-
sances.

De la violence. L humanité a toujours été violente mais
un réve de paix existait, avec la sensation d’y parvenir un
jour. Aujourd’hui, la réalité est la preuve du contraire et I’on
n’ajamais vu autant de violence urbaine qu’au cours des der-
nic¢res décades. Dans quelques pays, la violence s’est trans-
formée en véritable guerre civile, permanente et sans cause.
De grandes villes sont transformées en champs de bataille.

De la technologie. La technologie qui était I’instrument
de la construction de I'utopie est devenue la créatrice du
chomage, un instrument de manipulation génétique, une fa-
brique d’armements, une limite a la liberté, une destructrice
de la nature.

De la liberté. L’ immense pouvoir de destruction offert
a chaque individu par la technologie provoque une peur de
la liberté individuelle et le besoin d’un contrdle.



136 Cristovam Buarque

De la démocratie. Dans le monde d’aujourd’hui, le
pouvoir d’un chef d’état va bien au dela de ses électeurs et
des frontieéres de son pays. Mais en démocratie, 1’histoire
reste prisonniére de la prochaine élection. La démocratie
sans le controle d’une éthique est source d’inqui¢tude.

Du controéle. Dans le méme temps, le besoin de contro-
ler la liberté individuelle, d’ouvrir les frontiéres et de sacri-
fier le présent au nom du futur provoque la peur de son
propre contrdle.

De I’inégalité. Au lieu de I’égalité vers laquelle croyait
marcher I’humanité, qu’elle soit planifiée par un état socia-
liste ou célébrée par le marché des capitaux, le XXIeéme si¢-
cle présente le plus grand spectre d’inégalité jamais vu dans
I’histoire. Inégalité qui fait peur en raison du chaos qu’elle
peut provoquer et de la destruction de valeurs morales
qu’elle peut entrainer.

Des maladies. Alors que I’on croyait parvenir a la fin
des épidémies, le monde est effrayé par I’apparition de nou-
velles maladies nées de la civilisation moderne ou par le re-
tour d’anciennes maladies ramenées par la globalisation.

Des remedes. Comme si la peur des maladies modernes
n’¢était pas suffisante, le monde a maintenant peur du succés
des traitements médicaux qui prolongent I’espérance de vie
au point de menacer le financement des systémes de santé et
de sécurité sociale, surtout dans le cas ou les effets de ce pro-
longement se répandraient sur I’ensemble de la plancte.

Du vide. Vide spirituel et existentiel, qui inquiéte un
monde qui se demande jusqu’ou ira le vide provoqué par la
société de consommation et I’aliénation qui en découle.



Civilisation de la Peur 137

La surprise de la cause

a) Les armes de la terreur sont produites par
I’Occident

La civilisation occidentale est surprise d’arriver au
XXlIeme siécle dans la crainte de ne pouvoir profiter de
I’utopie pacifiste, productive, abondante, efficace, puissan-
te, que son hégémonie devait lui apporter. Elle est encore
plus étonnée de constater que ses peurs proviennent de ses
succés et que son échec en provient aussi, en créant les cau-
ses de la peur et son propre échec, comme dans un cercle vi-
cieux ou les joueurs perdent lorsqu’ils gagnent.

La civilisation occidentale craint que ses avions et que
ses bombes soient utilisés contre elle et que ses téléphones
et son internet servent a la gérance d’une cause non-occi-
dentale par des terroristes au service de cette-cause. La civili-
sation occidentale est prisonnic¢re du succés de son dévelop-
pement scientifique et technologique, des armes utilisées par
ces terroristes, ainsi que du succés de son systéme socio-éco-
nomique global qui a permis la globalisation de la terreur.

Au dela du succés de ses armes et des moyens de com-
munications mis au service du terrorisme, le succés du
systéme social provoque le ressentiment qui inspire la terre-
ur. En étant aussi efficace, en élevant autant le niveau de vie
de ses populations et en se jugeant aussi supérieur, 1’Oc-
cident provoque autant I’envie des uns que le rejet des autres
et le ressentiment de quelques uns en plus. De 1a vient la ré-
volte et la folie des terroristes. Ceux qui se ressentent, mena-
¢ent au moyen de la terreur, ceux qui envient, font peur par
leurs migrations et ceux qui rejettent, appuient ceux qui



138 Cristovam Buarque

agissent. La civilisation occidentale a peur, elle est prison-
ni€re de son succés et des instruments de sa modernité entre
les mains de ses adversaires.

b) L’amarre des principes et des valeurs

Non seulement la civilisation occidentale est prisonni¢-
re de ses succés scientifiques et de son économie, mais en-
core I’est-elle des bontés de son éthique qui la géne au
moment de prendre les mesures radicales de contrdle social
contre les menaces de la terreur. Elle a peur de ce qu’elle
doit faire pour se défendre.

Les occidentaux du XXIéme siecle sont génés a 1’idée
de construire des murs pour laisser les pauvres de 1’autre
coté, de porter atteinte a la liberté individuelle en traitant les
étrangers comme des suspects et se refusent a revenir sans
remords au temps des croisades et a traiter I’islamisme com-
me étant produit par des hérétiques.

En raison du succés de ses libertés individuelles, de son
concept de I’histoire et de sa tendance a 1’occupation plané-
taire pour qui I’immigration a été bénéfique, le monde occi-
dental et particulicrement 1’Europe, sent la difficulté de
devoir affronter la peur de la terreur, de devoir stopper bru-
talement I’immigration et controler les libertés.

¢) La technologie qui affole

Jusqu’a tout récemment, la civilisation occidentale con-
sidérait la technologie comme le résultat de sa ressemblance
divine, I’instrument de la construction de I’utopie, le moteur
de la libération et de I’égalité entre tous les étres humains; et



Civilisation de la Peur 139

pendant presque deux cents ans cela a été vrai. Et puis, brus-
quement, la technologie a ét¢ mise a nue par ceux qui se ren-
daient compte des dangers qu’elle portait en elle.

On a commencé a voir qu’elle véhiculait le germe de la
destruction de I’écologie, de 1’inégalité sociale, du choma-
ge, du potentiel du terrorisme. Les progrés techniques ont
désormais fait peur au genre humain mais ils ont créé une
dynamique qu’il semble impossible de pouvoir freiner.

C’est comme si I’avancée de la civilisation était une
marche déraisonnée, comme 1’avaient bien prévus les grecs
classiques dans I’alerte de la «Boite de Pandore», Mary
Shelley au XIXéme sie¢cle avec son Frankenstein et pendant
la premicre moiti¢ du XXeme siecle, Orwell avec ‘1984 et
tant d’écrivains de science-fiction pessimiste au cours de la
deuxiéme moitié du siecle. Mais la marche a cependant con-
tinué comme une gigantesque tragédie montée sur la scéne
planétaire, avec des personnages qui se détruisent, qui met-
tent feu sur scéne en cherchant a éviter I’apocalypse finale
tout en voulant que le spectacle continue. Ceci parceque la
plupart des personnages et des acteurs sont éblouis par le
présent et souffrent de I’absurde curiosité de savoir ce qui va
se passer au cours du prochain acte. D’autres s’imaginent
que le spectacle finira bien, parcequ’a I’image de Dieu et a
sa ressemblance, I’Occident croit pouvoir réparer ses er-
reurs, jouer au Bon Dieu, controler le monde, décider de son
destin et de celui de I’univers.

Outre qu’il est la cause de toutes ces craintes, le progrés
technique fait également peur parcequ’il possede une dyna-
mique autonome indépendante de la volonté humaine. Et



140 Cristovam Buarque

plus le progrés technique remporte des succés, plus la peur
des humains augmente.

d) La terreur écologique

La civilisation occidentale donne I’impression d’avoir
attaché un ceinturon de bombes a déclanchement automati-
que autour de la ligne de I’Equateur comme si nous étions
tous les composants d’une bombe de civilisation : la bombe
¢cologique. Du point de vue de sa relation avec Gaia, la civi-
lisation occidentale est terroriste dans son essence, a 1’¢é-
chelle planétaire, comme une bombe qui se déclancherait
silencieusement, peu a peu, en raison de sa croissance.

Si nous comparons les conséquences de la destruction
¢cologique, en particulier du réchauffement de la planete
avec les actes des terroristes en folie, ceux-ci apparaissent
comme de simples jeux de destruction. Si nous pouvions
voir le futur dans la perspective historique de quelques dé-
cades, nous verrions que la destruction provoquée par le ré-
chauffement de la Planéte est porteuse d’une charge
maudite infiniment supérieure a celle de toutes les bombes
terroristes. Et la bombe écologique est le produit direct du
succés de la civilisation occidentale: ses industries, sa pro-
duction, sa voracité consommatrice, sa philosophie arrogan-
te d’anthropocentrisme.

e) Les risques de la démocratie

La démocratie est née lorsque les Etats n’étaient que de
simples cités et les gouvernants exergaient un pouvoir qui



Civilisation de la Peur 141

n’allait pas au dela de leur temps de vie. Les conséquences
de leurs actes se limitaient aux frontieres de leur pays et au
temps de leurs contemporains.

Malgré la globalisation et le pouvoir catastrophique des
techniques modernes, le politicien démocrate continue
d’étre obligé de limiter son horizon temporel aux prochaines
¢lections et de s’occuper des ¢électeurs de son propre pays,
¢lecteurs dont les interéts ne se projettent pas au dela des
quelques années a venir. La démocratie demeure nationale,
immédiatiste, mais le pouvoir est devenu planétaire et de
longue durée.

Le président d’un pays quelconque est €¢lu aujourd’hui
pour gouverner a 'intérieur de ses frontiéres et pour un
mandat de quelques années, mais son pouvoir s’étend
au-dela des frontiéres et ses décisions peuvent laisser des
marques pendant plusieurs siecles. Un président élu sur le
plan national peut exercer une force destructive mondiale
pour longtemps, quelque soit ses méthodes politiques.

Ce méme président peut prendre des mesures qui vont
atteindre le monde entier et ceci pour longtemps, il peut fai-
re fabriquer des bombes nucléaires, des armes chimiques,
donner abri a des terroristes, a des criminels, des mafieux, il
peut faire laver de I’argent sale. Les présidents qui tolérent
aujourd’hui le réchauffement de la planéte et qui I’encou-
rage ont ¢té ¢lus par le vote des ¢€lecteurs de la civilisation
occidentale et parfois méme avec les marges minimes d’un
seul college ¢électoral, mais aussi par des majorités expressi-
ves de citoyens soucieux de leur emploi actuel et pas du tout
des termométres du futur.



142 Cristovam Buarque

Le gouvernement irresponsable d’un pays mineur peut,
lui aussi, autoriser la présence de bases terroristes, le lavage
d’argent sale, permettre que des laboratoires travaillent a la
production d’armes de destruction massive.

Si les habitants d’un quartier d’une ville de la Floride
peuvent ¢lire un président dont le pouvoir universel est ca-
pable de provoquer le réchauffement de la planéte, de mena-
cer la survie des gens, d’intervenir pour transformer le profil
de nations entieres, les habitants d’une petite ile de I’une de
nos mers ou de nos océans ont le droit d’élire un gouverne-
ment qui permettrait I’accés de son territoire a la production
d’armes chimiques, de drogues, ou au fonctionnement du
crime organis€.

Le monde est devenu global, les techniques ont acquis
le pouvoir de gérer des catastrophes — a I’échelle planétaire
eta long terme — mais la démocratie reste nationale et agit a
court terme entre une élection et une autre.

Dans le monde actuel — fond¢ sur le pouvoir de la ma-
jorité de chacune des nations — le modele importé de la dé-
mocratie grecque est devenu incapable de conduire en
méme temps les destinées de chaque peuple et celle de
I’humanité. En raison du succés de la civilisation occidenta-
le, la démocratie sous sa forme grecque exige un cadre éthi-
que de régulation du propre pouvoir de la majorité. Mais
alors que les démocraties occidentales traditionnelles ne ré-
pondent plus aux besoins du monde global et de la technique
catastrophiste, 1’Occident insiste encore a étendre son
systéme de démocratie aux pays du reste du monde, sans
parvenir a imaginer un systéme alternatif capable de conci-



Civilisation de la Peur 143

lier la politique avec 1’éthique, le local avec I'universel, les
mandats ¢électoraux et la continuité entre les générations, la
démocratie épousant la responsabilité éthique et sociale. Ce
qui fait peur a 1’Occident.

f) Le monde tiers-monde

Vers la moitié du XIXeéme siecle, s’est propagée 1’idée
que le développement ou le socialisme conduiraient a une
civilisation planétaire riche et égalitaire. Aujourd’hui, la
réalité est celle du succés de la globalisation. Le troisiéme
monde est un tiers monde.On a fait sur la planéte une im-
mense division entre un PRIR (pays du premier monde in-
ternational riche) formé par un milliard de travailleurs des
classes moyennes et supérieures sur I’ensemble du territoire
global, avec les mémes manicres de dépenser leur argent, la
méme culture, le méme modéle de consommation, et un ar-
chipel de pauvres, le goulag de la globalisation, regroupés
sur la planéte, isolés des habitants du PRIR par un rideau
d’or qui serpente au long de la superficie terrestre, coupant
aussi bien les PMP-AR( pays a majorité de revenus élevés)
que les PMP-BR (pays a majorité de faibles revenus). Voici
le portrait social du systeme occidental globalisé¢. Un ta-
bleau a faire frémir, qui met dans les rues de n’importe quel
pays du PMP-AR un morceau du goulag social avec ses im-
migrants, ses jeunes drogués, ses adultes de la deuxieme gé-
nération de chdmeurs et qui maintient les habitants riches de
ces mémes PMP-AR encerclés et menagés dans leurs en-
sembles résidentiels et leurs centres commerciaux par des
masses croissantes de pauvres.



144 Cristovam Buarque
g) La prison de la logique

Cette civilisation est prisonniere de sa logique reposant
sur le progrés technique en tant qu’inducteur de la liberté et
de I’¢égalité. Il est fini le temps ou la politique, I’éthique et la
technique se mariaient et formaient le trépied de 1’utopie:
progrés techniqe, égalité, liberté, synergie qui semblait
fonctionner a la perfection.

Jusque vers 1970, cette logique avait du sens. Exception
faite du risque de guerre nucléaire, le futur s’annongait bril-
lant grace au progrés scientifique et technique. Désormais
ce progrés est devenu un instrument de destruction écologi-
que, de construction d’inégalités, de restriction des libertés.
Le systéeme industriel est une menace a la nature, la concen-
tration des revenus et celle de I’accés aux biens et services
industriels aggrave I’inégalité, les nouveaux moyens d’in-
formation menagent les libertés individuelles et un dange-
reux pouvoir entre les mains de certains individus exige un
contrdle des libertés.

La civilisation a peur mais ne sait comment ¢chapper a
la logique, comment valoriser la nature, comment envisager
I’égalité sur une échelle planétaire, coment concilier la li-
berté avec I’éthique en limitant le pouvoir de chaque indivi-
du. Et surtout, comment réorienter sa logique de croissance
¢conomique vers une éthique du bien-&tre social, comment
sortir de la demande du nécessaire.

h) La construction de I’inégalité

La Grece antique a su inventer toutes les valeurs éthi-
ques de la civilisation occidentale, sauf le sentiment de la



Civilisation de la Peur 145

ressemblance entre tous les étres humains, 1’abolition de
I’esclavage et la marche vers 1’égalité. C’est I’Europe mo-
derne et non la classique gréco-romaine, qui a inventé le
réve de I’égalité et pendant au moins deux siecles, depuis
I’Illuminisme en passant par les révolutions sociales et
I’intervention de I’appareil d’état avec la social-démocratie
ou le socialisme, la civilisation a cheminé vers 1’égalité. Son
exemple s’est étendu a I"occident et a intégré le reste du
monde dans ses frontiéres éthiques et idéologiques.

En évoluant aussi rapidement, en créant une société de
consommation chaque fois plus ample et distribuée, en étant
présent partout, I’Occident a créé un monde chaque fois plus
inégal a I’échelle planétaire. Tout en étant otage de ses va-
leurs éthiques qui le conduisent a juger que tous les étres hu-
mains sont semblables, le succés de son projet de civilisation
a provoqué une telle inégalité qu’il tend a diviser I’espéce
humaine en deux genres tellement différents qu’ils cesse-
ront de considérer leurs ressemblances. 1’Occident s’effraie
devant le risque d’un tel pas en arriere mais fait tout pour
qu’il se produise.

Dans le passé escravocrate de la Greéce féodale de
I’Occident, ou méme jusqu’au commencement du capitalis-
me, 1’inégalité entre le maitre et I’esclave, le noble et le plé-
béien, les patrons et les ouvriers se voyait en ce qui concerne
la liberté, dans 1’accés a la nourriture en période de famine,
mais les différences étaient moindres en relation au confort,
quasi inexistantes pour 1’accés aux services de santé, nulle
en espérance de vie. La réussite sociale aujourd’hui marque
I’inégalité¢ entre individus jusqu’au point de conditionner
leur espérance de vie, depuis leur naissance et tout au long



146 Cristovam Buarque

de leur existence, selon leur accés aux techiques modernes
de la médecine.

L’engénieurie génétique, la biotechnologie, les techni-
ques médicales, la farmaco-chimie provoquent une muta-
tion biologique en bénéfice de ceux qui peuvent acheter
I’accés aux produits de la connaissance scientifique, c’est a
dire les riches qui peuvent payer pour I’obtenir. Cette évi-
dence menace le succés de la civilisation vers 1’égalité. Le
progrés technique fait surgir de nos jours une espece supéri-
eure d’étre humains — qui ont une bonne espérance de vie,
la santé, les méthodes de développement de 1’intelligence,
I’accés aux biens et services — en comparaison avec tous
les individus de par ce monde, exclus de la modernité.

L’Occident a peur devant la construction d’un monde
plus inégal que jamais.

i) La prison du modé¢le

L’énorme succés de son économie mene 1’Occident a
une énorme voracité de ressources naturelles et le rend dé-
pendant du besoin de maintenir les réserves de matieres pre-
mieres et d’augmenter I’occupation culturelle du monde. La
civilisation occidentale, les Etats-Unis par exemple, ne par-
vient pas a se limiter & son immense territoire, a besoin de
bases au Moyen-Orient non seulement pour exporter ses
marchandises et garantir ses réserves naturelles mais encore
pour étendre les certitudes de la supériorité de son mode de
vie. Il ne peut pas échapper a la réaction naturelle du terro-
risme, étant donné I’impossibilité d’une action de la part des
Etats ou de la résistance spontanée de la population. En



Civilisation de la Peur 147

s’imposant aux FEtats et en séduisant les populations,
I’Occident produit des terroristes désespérés parmi les résis-
tants isolés.

Les exigences de la voracité du succés ne permettent
pas a la civilisation occidentale de se limiter a son territoire,
de se satisfaire de son espace. Elle est condamnée a s’éten-
dre et en amplifiant son territoire elle provoque la haine, le
ressentiment, la terreur.

j) La peur de la diversité

Le fait de se juger supérieure et de disposer d’instru-
ments pour imposer son hégémonie pousse la civilisation
occidentale a propager son modele dans le monde entier.
L’eurocentrisme a toujours été plus fort a droite qu’a gau-
che, plus présent chez Marx que chez Ricardo. Le méme eu-
rocentrisme du XVIéme siecle, qui a conduit les prétres et
les conquérants au génocide de la colonisation religieuse et
marchande, est utilis¢ par les économistes et hommes
d’affaires de la globalisation économique du XXIéme si¢-
cle. Les motifs théologiques ont changé, mais 1’arrogance
demeure intacte depuis cing cents ans ; la méme marche ci-
vilisatoire s’étend, comme si tel était son destin, telle sa rai-
son d’étre. S’étendre en détruisant les autres civilisations.
Depuis les caravelles jusqu’en nos temps d’internet, depuis
que les indiens américains étaient obligés de porter culotte
jusqu’aux temps actuels ou I’on cache le visage des musul-
manes.

Lorsque les occidentaux sont horrifiés par 1’anthropo-
phagie des natifs américains, ils ne s’apercoivent pas qu’ils



148 Cristovam Buarque

ont été anthropophages en convertissant les indiens. Les uns
mangeaient la chair du corps, les autres mangeaient les cro-
yances de l’esprit. Dans le championnat de 1’anthropo-
phagie, on ne peut pas dire que les indiens américains, en
mangeant des corps, 1’ont emporté sur les curés européens
convertissant les esprits. C’est ce que 1’on essaie de faire
dans le monde entier. Une conversion majeure, avec des
bombes intelligentes, des gouvernements imposés, la prohi-
bition des cultes, qui éveillent les sentiments qui font naitre
les hommes-bombes. Mais cette fois-ci, 1’Occident lui-mé-
me a peur des peuples qu’il cherche a convertir.

L’Occident est si bien arrivé qu’il ne tient pas compte de
I’ Autre, ne regarde pas I’ Autre avec respect, n’essaie pas de
le reconnaitre, de I’accepter, de cohabiter et d’apprendre
avec lui. 11 méprise les autres cultures et se sent obligé
d’imposer, par générosité, son modele au monde entier. En
s’imposant, en fonction de la peur de la diversité et de la
qualité de son modgele, il affronte la colere de ceux qui refu-
sent, créé la terreur, a encore plus peur de I’ Autre et se sent
obligé de convertir encore plus les esprits.

k) La liberté autoritaire

La liberté occidentale a ét¢ un moyen d’imposer des
modeles par la forge de I’hégémonie de la culture et des pro-
duits occidentaux, qui arrivent maintenant via télévision et
centres commerciaux et non plus via caravelles et pupitres
des églises.

C’est un processus qui lui est si naturel, en vertu de ses
modeles et concepts traditionnels de liberté, que I’Occident



Civilisation de la Peur 149

a peur quand ont lieu des réactions de défense de symboles
et de valeurs qui semblent si désuctes, dépassées et d’autant
plus absurdes que ¢’était la mode de le copier jusqu’a la mo-
iti¢ du XXeme siecle. Pour I’Occident, les modes qu’il ré-
pand sur le monde ne sont pas une imposition mais il juge
qu’il y amanque de liberté lorsqu’il y a empéchement social
de I’adoption d’un style occidental dans des sociétés qui s’y
opposent. L’Occident, parcequ’il a invent¢ la liberté indivi-
duelle en d’autres temps, considére que ce concept est uni-
versel et permanent et ne voit pas que les désirs qui semblent
libres sont en vérité imposés de maniere déguisée par la pu-
blicité et la contrainte mercantile, méme s’il y a effet de
démonstration de la consommation de produits ou de coutu-
mes attirantes.

1) L’absorption des élites

L’Occident a occidentalisé les élites des continents pé-
riphériques. Il les a enlevées au féodalisme réactionnaire qui
régnait sur les trois continents périphériques et a civilisé ces
¢lites en suivant ses modeles : elles sont devenues démocra-
tes, urbaines, évoluées et beaucoup plus indifférentes en re-
lation a leurs peuples. Au début du XXIeme siecle, la classe
moyenne latino-américaine, asiatique ou africaine est beau-
coup plus injuste et distante en relation au peuple que la gé-
nération antérieure.

L’Occident a parié sur ces ¢élites, alors que celles-ci ont
tellement imité les occidentaux qu’elles se sont ¢loignées de
leurs populations et ont tourné le dos a leur pays. L’Occi-
dent est alors devenu leur prisonnier. Elites ¢loignées de
leur peuple, comme 1’¢élite brésilienne, par exemple, qui



150 Cristovam Buarque

pour faire semblant d’étre occidentale consacre a 1’édu-
cation de ses enfants 80 fois plus de moyens que ne colite
I’éducation d’un enfant du peuple. Elle obtient des doctorats
et maintient le peuple en dehors de 1’école sans chercher au
moins a I’alphabétiser. Le succés du modele occidental a
rendu ces élites encore plus occidentales et souvent plus
froides et distantes vis a vis de la population pauvre des
alentours que les occidentaux qui mantiennent de loin une
solidarité discréte avec les pauvres de la plancte.
L’Occident maintient des relations avec ces ¢€lites qui le co-
pient et ce faisant, I’abandonne parcequ’elles alienent leurs
peuples qui éprouvent du ressentiment d’étre exclu des pri-
viléges dont jouissent ces ¢lites locales.

m) La déshumanisation

Caractéristique de la civilisation actuelle. Nous sommes
social et individuellement déshumanisés.

Individuellement, parceque nous perdons notre capacité
de réalisation individuelle, en la substituant par la capacité a
consommer en vertu du succés de la production industrielle
et de la manipulation des gotts et des désirs par la publicité
internationale.

Socialement, parceque le réve de la ressemblance se
meurt dans une société qui marche vers une civilisation cou-
pée en deux. La civilisation occidentale s’en va au devant de
la culmination de son projet, dont elle a exclu des pans im-
menses de la population mondiale en globalisant au méme
rythme qu’elle divise. Les gens n’ont jamais ét¢ aussi éloig-
nés et proches a la fois. Il est devenu facile de traverser
I’océan tout en se sentant chez soi mais il est devenu diffici-



Civilisation de la Peur 151

le de traverser la rue sans se sentir un étranger. Tout prés,
dans les relations, les informations, la culture et distants en
qualité et espérance de vie, en éducation, en santé. Ce qui se
passe fait peur en raison du risque, a la veille de 1’¢galité, de
voir ’humanité s’approcher des dissemblances et marcher a
reculons.

Ce n’est pas une peur palpable, comme des bombes
dans une station de chemins de fer. C’est une peur éthique,
celle de 1éguer au futur une humanité divisée. Et I’inégalité
vient du succés de I’augmentation radicale de certains reve-
nus, de la consommation, de la qualité de vie, conquétes de
la civilisation occidentale qui s’¢éloigne du reste du monde
en fonction de sa croissance, s’inquicte et a peur des consé-
quences de sa propre richesse.

n) La mort de ’imagination

L’arrogance de la civilisation occidentale va jusqu’a dé-
créter la mort de ’histoire. La marche vers 1’utopie serait
arrivée a ses limites.Cela signifie que I’on assume le maxi-
mum du succés obtenu et que I’on assume la mort de
I’imagination pour penser un monde alternatif. Le succés
emprisonne 1’imagination.

Le plus grave est que la peur ne se limite pas aux diffi-
cultés pour construire une utopie, il s’agit maintenant de la
peur du manque d’utopie. C’est comme si au-dela de la mort
de I'utopie, il y avait aussi la mort de la capacité d’imaginer
une autre utopie. Plus que la mort de I’espérance, la mort de
I’imagination.



152 Cristovam Buarque
o) La paix briilante

Autre preuve de son arrogance, 1’Occident considere
que sa plus grande victoire est la défaite du socialisme. Une
victoire interne du monde occidental contre un modéle qui
n’était que 1’autre face de 1’Occident lui-méme, un versant
de la civilisation industrielle encore plus eurocentrique que
le propre capitalisme, car il se croyait régi par la science.
Mais de cette victoire lui vient un de ses problémes majeurs.

Au lieu de la guerre froide, le monde vit une paix bri-
lante. La paix qui permet la guerre dans les Balkans et le ter-
rorisme, qui existerait difficilement si le monde se trouvait
encore sous la bipolarisation de la guerre froide. L’URSS,
craignant les conséquences et les risques de 1’expansion
d’actes terroristes, ne les aurait pas tolérés. Les USA, de leur
cOté, n’auraient pas pris les mesures belliqueuses qui, de-
puis la guerre du Golf, induisent a de nouveaux attentats ter-
roristes.

La paix brilante, porteuse de la peur en Occident, est le
résultat du succés.

Une hégémonie éthique, intelligente et sans peur

On ne peut ignorer que le premier geste de défense de la
civilisation contre la peur est celui d’affronter la terreur
avec des moyens policiers, des services d’intelligence et de
répression contre le terrorisme.

Mais ce serait une grave erreur que d’imaginer que les
terroristes sont des malades, des individus malfaisants, sans
motivations pour leurs folies, sans logique qui explique le-
urs actes, qui attirent des partisans, ou mus par des causes



Civilisation de la Peur 153

qui n’ont rien a voir avec 1I’Occident lui-méme. Malgré tou-
tes les erreurs des crimes inhumains du terrorisme, 1’Occi-
dent ne peut exiger la solidarité totale de la part de peuples
qui vivent quotidiennement le terrorisme de la faim, du
Sida, de la destruction écologique, de la dette extérieure, de
la destruction de leurs cultures et de leurs traditions, encore
qu’elles soient remplacées par des modéles supérieurs aux
yeux des occidentaux. Comment exiger la solidarité du pau-
vre habitant d’un pays centre-africain ou des hauts-plateaux
andins qui voit ses enfants mourir alors qu’a coté, dans ce
monde global, les riches de leur propre pays ou de 1’Occi-
dent jouissent des priviléges de la modernité.

Suivant toute apparence, la terreur va continuer de dis-
séminer la peur au long des mois, années et décades a venir.
A partir de maintenant, chaque jour sera un jour de peur
pour la civilisation globale, partout et a I’intérieur de cha-
cun. Lorsque j’ai expliqué a une pauvre mére de famille sal-
vadorienne que la bombe atomique était une arme énorme
qui en explosant pouvait en finir avec le monde, elle m’a ré-
pondu que cette bombe avait déja explosé parceque ses trois
fils avaient été tués pendant la guerre civile “le monde est
fini pour moi” a-t-elle complété. Pour chacune des meéres de
ceux qui sont morts a Atocha ou au WTC, I’hécatombe a
déja eu lieu, la guerre nucléaire a explosé sous la forme de
bombes humaines.

De la méme facon, pour la mére de chacun des morts a
Bagdad, la guerre nucléaire a eu lieu sous la forme de bom-
bes intelligentes.

Quelle est la différence éthique ou quelle décence ou
degré de développement entre la civilisation qui fabrique



154 Cristovam Buarque

des armes intelligentes et celle qui produit des bombes hu-
maines, en dehors du vide du regard des pilotes protégés
dans leur cabine et I’insanité dans I’ame des suicides qui
vont vers la mort inévitable? Ou serait-ce le contraire, tous
deux sont porteurs de la méme stupidité et du méme vide, le
méme mépris envers les autres, envers les étre humains?

Dans le méme temps qu’elle combat immédiatement le
terrorisme avec toute les forces de polices possibles,
I’Occident doit se rendre compte que, en dehors de I’horreur
des terroristes, la terreur est aussi le produit des erreurs qu’il
commet dans sa maniére d’administrer son succés, son éthi-
que insensible, aussi bien vis a vis des pays du continent
qu’au travers de tous les riches qu’elle a influencé dans les
pays africains, latino-américains et asiatiques.

Si le rythme de I’imposition destructrice des cultures et
du milieu ambiant des derniéres décades se maintient,
I’hégémonie occidentale devra faire construire des murs qui
sépareront les inclus dans son modele de richesse, des ex-
clus qui seront condamnés a la pauvreté. Um monde ti-
ers-monde, divisé entre un premier monde des riches
installés au travers de tous les pays et I’archipel des pauvres,
le goulag social global, séparés entre eux par par un rideau
d’or serpentant le long de la planéte pendant qu’une muta-
tion biologique provoquée leur permet de n’étre point dis-
semblables. C’est la tendance la plus probable, c’est celle
des dernieres décades.

Il n’y a pas de point de retour dans la marche de
I’hégémonie occidentale. L’histoire va tourner dans le sens
d’un ampliation de la globalisation sous 1’égide occidentale.
Et I’Occident se trouve devant deux choix : I"hégémonie du



Civilisation de la Peur 155

progrés technique qui s’impose sans contrdle en uniformi-
sant le monde, en soumettant les cultures, en affrontant le
terrorisme ou bien une nouvelle forme d’hégémonie de con-
vivance sociale, en incluant les pauvres a I’accés aux biens
et services essentiels, possédant des cultures qui respectent
la diversité, le progrés technique étant soumis aux valeurs
¢thiques et une économie respectueuse du milieu ambiant.
Une alternative qui définisse une hégémonie responsable,
¢thique, intelligente, imaginative, écologiste, modeste, une
modernité-éthique qui fasse le contre-poids avec la moder-
nité-technique des derniers siecles.

a) Choc de modestie

Le premier pas a franchir pour réorienter la civilisation
est un choc de modestie. “1I’Occident”, incluant tous ceux
qui font partie de la modernité occidentale et composent le
premier monde international des riches, peu importe le pays,
doit en premier lieu acquérir une nouvelle perception du
projet humain et du destin de la civilisation. Il doit compren-
dre que son hégémonie unilatérale, imposée, est béte et im-
morale. Comprendre que notre échec sera le legs de notre
succés. Que pour maintenir le rythme, il faudra rompre
I’unité de I’espéce humaine, la ressemblance entre tous les
humains par le biais d’une mutation biologique. Compren-
dre que ce chemin exige un cott élevé pour tous, les riches,
les pauvres, la nature. Que dominer le monde va exiger un
génocide encore plus grand, sans compter les pertes dlies au
terrorisme et aux autres guerres.



156 Cristovam Buarque
b) Le retour de I’imagination

Le vice de I’acquit de décades de succés empéche
I’imagination d’inventer de nouveaux scénarios utopiques.
L’imagination n’est pas morte de mort naturelle, elle a été
cooptée par le succés du modele occidental. Le succés de la
civilisation a emprisonné les intellectuels et les universités.
Aujourd’hui le sens de la révolution a abandonné les campi
universitaires les laboratoires de recherche, les rédactions
des journaux et les bibliothéques des écrivains. L’¢lite intel-
lectuelle a été saisie par les bénéfices des récentes décades
du succés de la civilisation occidentale.

Au lieu d’inventer de nouveaux modeles, les intellectu-
els du monde entier sont soumis aux modeles uniques de
I’hégémonie et tendent a assumer, a 1’échelle mondiale, la
méme posture que beaucoup d’intellectuels blancs sud-afri-
cains qui justifierent [ 'apartheid.

La reprise de I’imagination ne peut cependant se faire
comme I’curo-centrisme du marxisme, 1’existentialisme,
avec les mémes modeles libertaires et I’imposition du mo-
dele démocratique unique.

I1 faut redonner son pouvoir a I’imagination et lui don-
ner du nouveau: en démocratie, dans la relation homme-na-
ture, dans les concepts de liberté et d’égalité¢ et dans le
dessein d’une civilisation globale respectant la diversité

¢) La réinvention de la démocratie

Aprés deux mille cinq cents ans, aprés diverses révolu-
tions scientifiques et technologiques, en pleine globalisati-
on uniformatrice et devant les signes criants d’une crise



Civilisation de la Peur 157

¢cologique universelle sans précédents, la démocratie doit
étre réinventée de maniere a protéger les droits des minori-
tés et les droits du futur. S’il n’est plus possible de traiter le
monde global comme un réduit politique, d’employer a
I’universel les mémes méthodes des grecs pour leurs cités-
¢tats, de faire en sorte que les électeurs d’aujourd’hui aient
conscience des besoins du futur, qu’un candidat a une électi-
on puisse penser aux futures générations et qu’il soit €lu en
pensant au prochain siecle, la démocratie des prochaines an-
nées devra soumettre le vote national et immédiatiste a des
valeurs éthiques universelles.

En un monde ou chaque individu ou chaque groupuscu-
le peut créer des armes de destruction en masse, il faudra
certainement revoir les concepts de liberté¢ individuelle.
Nous ne pouvons tomber dans la tentation d’abolir les con-
quétes des droits et des libertés individuelles ni d’imaginer
que cette liberté est absolue losqu’un individu propriétaire
d’un poste de télévision, d’un laboratoire, d’une sacoche
contenant des bombes peut menacer irrémédiablement le fu-
tur de I’humanité.

Laréinvention de la démocratie est un des défis majeurs
de I’imagination sociale pour les années a venir.

d) La redéfinition de la liberté et de I’égalité

La liberté et 1’¢galité naissent au berceau de la moderni-
té occidentale. Elles ne représentent pas la méme valeur
pour la société hindoue, par exemple, ni pour de nombreu-
ses sociétés non-occidentales. Mais lorsque 1’Occident
défendait I’égalité et la construisait sur ses frontieres, il



158 Cristovam Buarque

construisait, en raison de son succés, une société globale in-
juste au point que ce sujet a été délaissé aprés la chute du so-
cialisme réel et qu'un consensus général ait accepté que
I’égalité n’est pas viable.

Le résultat des derniéres années montre que le projet
égalitaire était une illusion et nous pouvons voir aujourd’hui
qu’il est inutile, car un nouveau temps est né, radicalement
différent de la réalité sociale créée a partir de la moiti¢ du
siecle dernier.

Lorsqu’il est né, au XVIIIeme siecle, le progrés techni-
que pouvait s’orienter vers 1’égalité grace a I’augmentation
de la productivité des biens et services indispensables a la
survie de la sociéte. A partir du XXeéme siecle cependant, le
progrés technique s’est mis a fabriquer des produits de con-
sommation. De réducteur de besoins, le progrés technique
est devenu inducteur de demandes. Constatant les limites
écologiques, le progrés technique est devenu producteur
d’inégalité.

Celle-ci a son tour, est devenue impossible et éthique-
ment inutile, parceque lorsqu’elle a été créée et consolidée,
son role était celui de la défense de la survie; lorsque les so-
cialistes I’ont faite leur au XXeéme siécle, c’était la promesse
de I’égalité du superflu, de ce qui n’était pas nécessaire. Il
n’existe aucune justification pour abandonner le réve de
I’égalité mais il n’existe non plus aucune raison éthique
pour défendre I’égalité du superflu.

La civilisation ne doit pas accepter 1’idée du partage de
I’humanité mais ne doit pas non plus demeurer dans
I’illusion d’une fausse égalité, de surcroit inutile. I1 faut la
redéfinir. Il faut comprendre que 1’égalité¢ du superflu est



Civilisation de la Peur 159

aussi impossible qu’inutile, mais qu’il peut y avoir une éga-
lité¢ a ’accés de tous les biens et services essentiels a 1’étre
humain et a chaque société. Il faut récupérer 1’égalité et la
redéfinir.

La méme chose s’applique a la liberté. Elle est née lors-
que le pouvoir de I’homme libre se limitait a son entourage
et au temps qui lui était donné de vivre. Elle pouvait étre
contrdlée par la loi et est devenue un objectif fondamental
pour le processus occidental de civilisation. A 1’heure actu-
elle, deux phénomenes la menacent. D’abord le fait que le
potentiel catastrophique des dernieres décades peut donner
un pouvoir au dessus des lois entre les mains de n’importe
quel individu. Et un pouvoir qui va bien au dela de son en-
tourage et de son temps. Ensuite, parcequ’en se globalisant,
la civilisation a voulu imposer aux autres peuples, cultures
et civilisations la liberté individuelle de sa propre civilisa-
tion.

Dans le monde global et celui des techniques terrifian-
tes, la liberté doit étre redéfinie de fagon a ne pas menager
I’ensemble et la survie de I’hmanité.

e) Le retour de la solidarité

La division du monde par le rideau d’or, en forme de
mise a I’écart craintive, a tué la solidarité en tant que con-
cept généralisé. Alors que le monde devrait étre chaque fois
plus solidaire grace a son intégration, son information en
temps réel et la transformation de sa société en celle d’un gi-
gantesque village, la peur, la méfiance, le rejet sont les ca-



160 Cristovam Buarque

ractéristiques présentes, surtout entre les habitants des
PMIR.

La guérison de la peur, du vide, de la déshumanité, de
I’inégalité passe par le reprise de l’idée de solidarité a
I’échelon mondial. Les moyens existent et cette solidarité
doit étre mise au profit du monde des pauvres pour apporter
quelque dignité, décence et paix au monde des riches.

f) Revoir la situation des élites dans les Pays dont la
Population est Majoritairement a Bas Revenu

Une civilisation qui respecte la diversité va représenter
une révolution pour les élites des pays dont la population est
majoritairement pauvre.

Un des maux principaux produits par I’Occident a été le
type de techniques et de déformation éthique de la forma-
tion supérieure des dirigeants des pays périphériques. En les
formant et en les influengant, en leur apportant une nouvelle
idéologie et en élevant leurs revenus, I’Occident a perdu la
chance de former une ¢€lite qui soit I’ intermédiaire dans son
processus civilisatoire auprés des grandes masses. Les diri-
geants libertaires des années 60 en Afrique et en Asie ont été
les derniers a essayer d’implanter dans leurs régions les
avantages de la démocratie, du développent et de la notion
d’égalité sans rompre avec les traditions locales. Bandung et
le mouvement des non-alignés en sont la peuve.

Mais ces dirigeants ont été ensuite mis a 1’écart ou ont
¢été corrompus. La deuxieme génération des indépendantis-
tes a €té soumise aux modes européennes, s’est isolée des
masses, a essay¢ de réinventer chaque pays, n’a pas respecté



Civilisation de la Peur 161

les traditions. Les dirigeants ont perdu le contact avec les
pauvres et ont cru que 1’augmentation des richesses suffirait
a abolir la pauvreté. Ont surgi les dettes, I’inflation, le pou-
voir autoritaire, le fossé entre les classes sociales.

Dans les années 80, ces ¢€lites ont opté pour I’Occident,
apportant des bénéfices a peu d’habitants, incorporant leurs
pays au circuit international et se transformant eux-mémes
en habitants du Premier Monde International des Riches, en
excluant d’immenses populations de pauvres.

Ou bien ces ¢lites changent et découvrent, grace a la ré-
surrection de 1’imagination, qu’un monde sans pauvreté et
respectueux des traditions de chaque pays est possible pa-
rallélement avec une convivance internationale sans perte
d’identité nationale, ou bien chaque pays deviendra le labo-
ratoire de I’exclusion et de la mutation biologique pour se
défendre de la pression des masses et des diverses formes de
la terreur.

g) Sentiment de Respect

Tout projet d’hégémonie responsable, intelligente et
¢éthique doit tenir compte du respect du milieu ambiant et de
la diversité culturelle.

Respect du milieu ambiant. Banniére des mouvements
écologistes. Ces groupes n’ont pas suffisament d’influence
sur la pensée occidentale et encore moins sur la logique so-
ciale de la démocratie traditionnelle. Méme lorsqu’elle se
soucie du milieu ambiant, la logique occidentale fondée sur
des critéres économiques, sur la valeur du travail et de la
marchandise, ne tient pas compte de I’impact de la dégrada-



162 Cristovam Buarque

tion du milieu ambiant sur 1’économie, de son colit en terme
de chances et non sur la valeur intrinséque de la nature. La
philosophie occidentale et ses religions ne peuvent imaginer
I’homme vivant en harmonie avec la Nature et ne voie en
celle-ci qu’une réserve de ressources avant la production et
une décharge sanitaire aprés consommation.

Respect de la diversité. Le succés phénoménal de la ci-
vilisation en matiere d’arts, de logique, de techniques, de
connaissances, a produit une arrogance naturelle qui mene
au mépris des formes diverses de cultures non-occidentales.
Et siun style est apprécié, pour une question quelconque de
mode, il est rapidement transformé, absorbé, acheté et perd
son authenticité. L’Occident est un destructeur de trésors
culturels d’ailleurs, tout en étant le plus grand conservateur
de musées, riches de piéces du monde entier. Il amasse les
objets culturels et tue les cultures.

L’expansion de la culture occidentale détruit les mode-
les et trésors des autre pays. Chercher a freiner 1’occidenta-
lisation culturelle ne va pas servir a grand-chose, tant elle
exerce une attraction irrésistible et destructrice.

Pour sauver la diversité culturelle du monde, il faudrait
que I’Occident lui-méme assume la diversité comme valeur
culturelle. Qu’il comprenne qu’il sera d’autant plus riche
qu’il sera moins arrogant, moins destructeur de cultures et
qu’il existera d’autant plus de diversité culturelle vivante
dans le grand village global.

Démolir les murs. Devant ces prisons qu’elle a elle-mé-
me construites, la civilisation occidentale est prisionnicre
elle aussi de par sa maniére d’induire le terrorisme comme si
celui-ci était ’envers de la médaille, de la méme facon que



Civilisation de la Peur 163

le socialisme a été I’envers de sa médaille. De la méme ma-
ni¢re que I’Europe occidentale a fait tomber le rideau de fer
qui séparait le capitalisme du socialisme, il faut maintenant
que I’Occident fasse tomber le rideau d’or qui sépare les ri-
ches des pauvres, I’humanité en deux parties.

L’économie mondiale et les moyens techniques entre
les mains des habitants des PMIR aussi bien que des
PMP-AR et des PMP-BR sont capables de faire tomber le ri-
deau d’or et de garantir, a moyen terme, les conditions es-
sentielles de vie pour tout le genre humain. Le revenu
mondial s’¢léve a 40 milliards de milliards de dollars par an.
Un programme d’alphabétisation pour 800 millions
d’adultes, I’abolition du travail des enfants, la scolarisation
de tous les enfants, 1’élimination du tableau de la sous-nu-
trition, le combat des principales maladies endémiques ne
demandent pas plus qu’une trentaine de milliards de dollars
annuels, soit a peine 0,25% du revenu mondial.

Aprés la seconde guerre mondiale, I’Occident et en par-
ticulier les USA, ont créé un programme de financement qui
a permis de reconstruire rapidement 1I’Europe. Le monde du
XXIeme siecle pourrait commencer un Plan Marshall Social
Global. Ce serait la facon de reprendre, aprés nouvelle for-
mulation, le flambeau de la solidarité, de I’égalité et de la li-
berté en supprimant la peur qui rode autour de nous.



Y

Dialogue, peur et hégemonie






La Grande Peur
des dominants

Francois L’Yvonnet

“Le temps du monde fini commence” (Paul Valéry)

“La Grande Peur des dominants™ n’est plus celle — ber-
nanosienne — des bien-pensants. Qui étaient ces bien-
pensants? Tous ceux qui cherchaient a se concilier les fa-
veurs de ceux qui les briment. Tous ces intellectuels qui
cherchaient la protection du puissant du jour. Il y avait com-
me une agonie, I’engloutissement d’un monde. La chrétien-
té n’est peut-étre plus qu’un réve, dira-t-il. Et la peur, un
simulacre d’intériorité. Bernanos croyait encore qu’une voix
pouvait couvrir le bruit des bottes.

Dans La Grande peur, il opposait au fascisme les va-
leurs de I’Eglise; a I’esprit de vieillesse (prudence, égoisme
et calcul), I’esprit d’enfance; a la trahison des clercs,
I’honneur des pauvres; a la soif de I’argent, la quéte de la
sainteté.

167



168 Frangois L’ Yvonnet

En ces temps-1a, la peur était encore de la lacheté et la
fuite une démission. Démission devant les puissants, devant
I’agent, devant le diable. Il y avait ceux qui pactisaient et
ceux qui résistaient! On révait d’un nouveau Moyen Age,
d’une nouvelle spiritualité occidentale. “France, souvient-
toi de ton baptéme!” Cela avait des allures de restauration.
Mais c’est que 1’avenir était encore possible, du moins en
creux. On croyait a I’histoire, comme on croyait a la gram-
maire. L espérance trouvait des occasions de conjugaison.
C’est que la catastrophe avait encore un sens, celui d’une
disparition. Quelque chose avait eu lieu, de suffisamment
précieux, pour qu’on en éprouve douloureusement le retrait.
Comme le desiderare latin (de “sidus”, étoile), qui dans la
langue des augures évoquait une sorte de constatation: I’ab-
sence d’un astre, accompagnée d’une forte idée de regret).

Mais, si nous sommes au-dela de la fin, comme le dit
Jean Baudrillard, I’avenir est derriére nous, du moins 1’ave-
nir “historique”, avec sa rationalité, ses avancées (progre-
dior), ses tournants, sa finalité. “Nous sommes désormais
dans une sorte de processus d’illimité, ou la fin n’est plus re-
pérable” (Mots de passe, p. 69). L histoire serait devenue,
au sens propre, interminable. La peur est peut-étre I’affect
de I’interminable. Tout se développant dans une sorte de
vide, Baudrillard ajoute: “on perd a la fois la mémoire du
passé, la projection du futur, la possibilité d’intégrer ce futur
dans une action présente”.

La peur elle-méme s’en trouve transformée. Elle ne por-
te plus sur un objet quelconque: de quoi a-t-on peur, en ef-
fet? Certes, il est plus adapté de fuir de peur que de trembler
sur place. Mais, que fuit-on et ou fuit-on? Quelles lignes de



La Grande Peur des dominants 169

fuite dans un monde sans profondeur? Une géographie clas-
sique des frousses comprendrait des espaces différenciés,
gradués, avec ses refuges, ses zones intermédiaires, ses
vis-a-vis. La “grande peur” de 1789 mélait, par exemple,
des peurs diverses (chaque fois rapportable a des objets,
fussent des fantomes d’objet): peur d’un complot aristocra-
tique, peur des “anarchistes” (surtout au moment de Bru-
maire, en 1799), peur des armées de brigands, des miséreux.
D’une vague déferlante, qui allait tout détruire. Le tocsin, de
village en village, transmettait la rumeur. Le bruit courrait,
comme on dit. Mais on pouvait se mettre a 1’abri, en atten-
dant que passe la tempéte. On pouvait prendre les armes.
“Se vouer a I’histoire, c’est apprendre a s’ insurger”, dit Cio-
ran. Il y avait jadis une 1égitimité a s’ insurger contre les dé-
sordres du monde.

On ne peut pas se contenter de rabattre cette peur sans
objet (et peut-étre sans sujet) sur [’angoisse — en tant que
catégorie ontologique (“existentiale”’) — par laquelle nous
serions rapportés a notre €tre propre.

La peur elle-méme s’affole: elle cherche a s’incarner
pour s’exorciser, mais elle ne trouve rien d’autre qu’elle-
méme. Peur de la vache folle, peur des virus informatiques,
peur du SRAS, peur des “terroristes”, peur du voile. Chaque
fois la méme tonalité atone, qui ne trouve plus d’expressions
adéquates: quels contenus ont aujourd’hui les attitudes sus-
citées par la peur: lacheté, soumission, silence, violence? Et
les sentiments supposés 1’accompagner: impuissance, cul-
pabilité, frustration? Galopante comme un virus, la peur de-
vient totalitaire!



170 Frangois L’ Yvonnet

On peut, bien siir, n’y voir qu’un avatar de la peur de la
mort, de cette mort évacuée — parce qu’inéchangeable —,
de cette mort déniée dans nos sociétés occidentales mar-
chandes. Alain Badiou,' dit ainsi, que la toute fraiche loi
“foulardiere” francaise — I’expression est de lui — n’ex-
prime qu’une seule chose: la peur.

Les Occidentaux en général, les Frangais en particulier, ne sont
plus qu’un tas frissonnant de peurcux. De quoi ont-ils peur? Des
barbares, comme toujours. Ceux de I’intérieur, les “jeunes des ban-
licues”; ceux de I’extérieur, les “terroristes islamistes”. Pourquoi
ont-ils peur? Parce qu’ils sont coupables, mais se disent innocents.
Coupables d’avoir, a partir des années 1980, reni¢ et tenté
d’anéantir toute politique d’émancipation, toute raison révolution-
naire, toute affirmation vraie d’autre chose que ce qu’il y a. Coupa-
bles de se cramponner a leurs misérables priviléges. Coupables de
n’étre plus que de vieux enfants qui jouent avec ce qu’ils achétent.
Eh oui, “dans une longue enfance, on les a fait vieillir”. Aussi
ont-ils peur de tout ce qui est un peu moins vieux qu’eux. Par exem-
ple, une demoiselle entétée. Mais surtout, Occidentaux en général
et Francais en particulier ont peur de la mort. Ils n’imaginent méme
plus qu’une Idée puisse valoir qu’on prenne pour elle quelques ris-
ques. “Zéro mort”, c’est leur plus important désir. Or, ils voient
partout dans le monde des millions de gens qui n’ont aucune raison,
eux, d’avoir peur de la mort. Et, parmi eux, beaucoup, presque cha-
que jour, meurent au nom d’une Idée. Cela est pour le “civilisé” la
source d’une intime terreur.

La peur serait-elle I’apanage de I’occident? Serait-elle
la rangon de I’aveuglement? Sur les ruines de la révolution,
sur les ruines de 1’“idée”, il n’y aurait plus que la peur en
partage. La peur, notre nouvelle weltanschauung.

Vous connaissez sans doute la nouvelle de Maupassant,
qui a pour titre, justement, La peur. Le héros — nous som-



La Grande Peur des dominants 171

mes sur un bateau qui croise quelque part en Méditerranée
— fait cette curieuse remarque:

La Peur, je I’ai pressentie en Afrique. Et pourtant elle est fille du
Nord; le soleil la dissipe comme un brouillard. Remarquez bien
ceci, Messieurs. Chez les Orientaux, la vie ne compte pour rien; on
est résigné tout de suite; les nuits sont claires et vides des inquiétu-
des sombres qui hantent les cerveaux dans les pays froids. En
Orient, on peut connaitre la panique, on ignore la peur.

C’est donc trop dire qu’elle désoriente...

Une civilisation de la peur?

Nos rencontres alexandrines portent sur “L’hégémonie
et la civilisation de la peur”. C’est le “et” qui fait ici pro-
bléme. “Dies siisse Wortlein: ‘und’”, “Le petit mot plein de
douceur: ‘et’” dont parle Wagner dans Tristan et Isolde (11,
2). Comment articuler I’hégémonie — autrement dit la “do-
mination” sans partage, et sans ¢gale historiquement, de la
puissance américaine sur le reste du monde —, et la “civili-
sation de la peur”.

La “civilisation”, entendue en un certain sens (sur le-
quel aime jouer notre ami Candido Mendes), est hégémoni-
que par essence. Dans leur rapport au monde, la civilisation
et la culture font deux: 1’une est transformatrice — elle est
essentiellement objectivante —, 1’autre porte I’empreinte de
la subjectivité, elle est ouverture plurielle.

Le mythe prométhéen — dont I’occident a été le creuset
— fait du monde un processus continuel (et historique) de
réification (et de domination), qui a produit un double effet:
d’abord, d’expropriation objective des cultures. Puis d’ex-



172 Frangois L’ Yvonnet

propriation du subjectif par la révolution médiatique. C’est
dans cette perspective générale — hégémonique — qu’une
“civilisation de la peur” est envisageable.

Ces précisions ne sont pas inutiles, si ’on veut com-
prendre, dans un tel contexte de confiscation et d’expro-
priation, 1’enjeu de la latinité. Si I’on veut comprendre
¢galement de quelle nature est cette “peur”, dont parle notre
programme.

Dans le texte liminaire, qui rappelle les raisons d’étre
d’un dialogue avec I’autre, avec I’islam en particulier, il est
question, dans notre monde, d’une paralysie de la quéte des
altérités culturelles et d’un raidissement de la lutte procla-
mée contre le terrorisme mondial. Pesons chaque terme. La
paralysie: la peur peut étre paralysante, en effet, mais elle
est alors privée de tout bénéfice adaptatif, pour parler com-
me les éthologues. C’est la capacité méme d’agir qui est en
cause. Nous serions pris dans les rets d’'une menace inassig-
nable. L’ennemi est partout et donc nulle part. Comme
I’univers post-copernicien, 1’espace “apeuré” serait sans
centre (sanctuaris€) et sans périphérie. Le temps méme de la
réflexion — qui requiert la distension et la délibération —
s’en trouverait comme aboli. C’est aprés-coup seulement
que I’événement “terroriste” devient effectivement possible.
Suffit-il alors de reprendre langue, de renouer le dialogue,
de redonner du mouvement, de tisser des liens d’amitié (la
philia grecque) pour vaincre la paralysie? Le raidissement:
le philosophe Alain parlait du fanatisme comme d’une pen-
sée raidie qui se limite, qui ne voit qu’un co6té, qui ne com-
prend point la pensée des autres. Le dogmatisme comme
délire récitant. [1 y manque, dit-il, cette pointe de diamant, le
doute, qui creuse toujours. Mais avec Alain, nous sommes



La Grande Peur des dominants 173

encore dans un univers intellectuel qui croyait a la rationali-
té. Qui croyait que les problémes avaient des solutions ac-
ceptables par tous. Qui croyait en somme a 1’universel.

Mais de quoi a-t-on peur? De quelle peur s’agit-i1? La
terreur est intense, mais elle est fugace (les habitudes de vie,
apres I’horreur, reprennent bientdt le dessus), ¢’est une arme
sanglante, mais une arme aux effets temporaires. La terreur
(celle que cherche a provoquer le terrorisme) a méme sa
qualification pénale (la loi de septembre 1986, en France,
parle d’une infraction “ayant pour but de troubler gravement
I’ordre public par I’intimidation ou la terreur”). La peur,
plus insidieuse, est une sorte de “stimmung”, un état d’ame
qui modifie notre perception, voire la “sature”. Elle cancéri-
se la “culture”. L autre devient suspect, en tant qu’autre. On
lutte contre la peur, en cherchant a évacuer 1’étrangeté, tout
ce qui résiste au familier. La “civilisation de la peur” étend
son emprise par capillarité. On ne saurait réduire la peur
(fut-elle du terrorisme) au terrorisme, et partant a la terreur
qu’il générerait. Lors d’une réunion de 1’ Académie de la La-
tinité a Rio, en 2002, Candido Mendes> parlait d’une “civili-
sation objective de la peur”, ou la suspicion tient lieu de
relation interpersonnelle, ou toute altérité est devenue sus-
pecte.

Dans la pensée politique classique — chez Hobbes, par
exemple — la peur a pu étre congue comme la “condition
pré-rationnelle de la rationalité politique”.’ La peur — celle
de lamort, en I’occurrence — permettant le passage de 1’état
de nature a 1’¢état civil. La bonne et vieille trouille était une
“passion salvatrice”. Nous ne sommes plus dans la configu-
ration contractualiste. Peter Sloterdijk constate que les



174 Frangois L’ Yvonnet

Américains (il y ajoute les Arabes!), refusant de déposer les
armes a I’entrée du temple de la démocratie, refusent par la
méme la castration hobbesienne. Une castration symbolique
par contrat qui consiste a se défaire de 1’orgueil, des armes,
du bouclier, “de tous les attributs qui constituent le sujet
d’une arrogance, d’une prétention, d’une volonté de faire
valoir [ses] propres qualités”.

Le “modele démocratique”

Les anglo-américains cherchent a imposer a 1’Iraq un
“modéle” démocratique. Par la contrainte et dans les ruines,
lui tracer des voies d’avenir. Les grandes sociétés américai-
nes s’y emploient (les politiques y ont des intéréts a peine
masqués). Cette reconstruction d’un certain point de vue
n’est pas sans analogie avec celle de I’ Allemagne, quiaeu la
peur pour horizon.

Dans un texte paru en Allemagne en 1999, De la des-
truction comme élément de ’histoire naturelle, W. G. Se-
bald propose une analyse trés remarquable du tabou qui a
frappé les bombardements massifs des villes allemandes par
I’aviation alliée pendant la seconde guerre (un million de
tonnes de bombes, pour la seule Royal Air Force). Bombar-
dements, qui firent des centaines de milliers de morts (on
parle de six cents milles civils tués), et dont 1’intérét pure-
ment militaire est de plus en plus contesté. Tabou, non du
point de vue des Alliés eux-mémes, qui justifient ces opéra-
tions de terreur pour précipiter la fin de la guerre, que des
Allemands. La thése de 1’auteur est la suivante: le silence al-
lemand sur ces événements tient au fait que la destruction



La Grande Peur des dominants 175

totale — par exemple de la ville de Worms — est moins
I’issue effroyable d’une aberration collective (le nazisme),
que la premiére étape de la reconstruction réussie. Avec le
temps, la reconstruction devient légendaire. La reconstruc-
tion requiert la destruction préalable. Il y a en Iraq quelque
chose d’analogue. Il y a une volonté de I’ Amérique et de ses
alliés — il suffit d’écouter les déclarations faites ici et 1a
pour s’en convaincre —, pour provoquer chez les iragiens
un pareil refoulement. Le catalyseur de la reconstruction,
W. G. Sebald le dit sans ambages,

c’est le flot d’énergie psychique intarissable jusqu’a ce jour, dont la
source est le secret gardé par tous les cadavres emmurés dans les
fondations de notre systéme politique.

Cette analyse garde toute sa pertinence. C’est un secret
(comme les secrets de famille) qui est censé assurer 1’avenir
du pays. Et ce secret a quelque chose a voir avec une peur
trés infantile, avec la peur de nuit. Ce que les anglo-amé-
ricains exportent c’est la communauté par la peur, et non
pour sortir de la peur. Elle tient lieu de solidarité. Elle est
promesse terrifiante d’avenir pour qui ne marche pas droit.

“Un spectre hante aujourd’hui I’ordre mondial,
c’est le terrorisme” (Baudrillard)

Nous serions dans un état de guerre permanent. Mais
une guerre sans guerre, puisque sans déclaration, sans ba-
taille, sans but. Les états-majors occidentaux donnent
I’impression de mener une guerre contre eux-mémes, contre
le doute, contre la peur, en effet. Non pas la guerre de tous
contre tous (Bellum omnium contra omnes), qui autoriserait



176 Frangois L’ Yvonnet

I’expectative, 1’attente de nouveaux pactes ou contrats fon-
dateurs, mais de tous contre personne.

Dans cette civilisation de la peur, le statut méme de
I’ennemi — aujourd’hui, le terroriste — a changg. Il est a la
fois classiquement I’ennemi, que 1I’on identifie comme tel,
qui signe des revendications, laisse des empreintes, déclare,
publie (fait méme de la motocyclette), mais il n’est plus
“frontal”. Nous suivons ici la lumineuse typologie proposée
par Jean Baudrillard.” Lorsque I’ennemi était “frontal”, il
suffisait de se barricader, d’établir des remparts. L’ennemi
¢tait visible (Baudrillard ajoute que jusqu’a la lutte des clas-
ses de Marx, on était toujours dans cette figure). Lorsqu’il
devient souterrain, comme le rat pestiféré, il faut inventer
une prophylaxie capable de contenir un ennemi devenu in-
saisissable (les fantasmes de cinquiéme colonne sont de cet-
te nature)... Puis vint une autre génération d’ennemis: les
cafards, qui se déplacent non pas dans I’espace réel a trois
dimensions, mais dans les interstices. Un ennemi beaucoup
plus difficile a réduire (I’hygiénisme devient radical).
L’ennemi du quatriéme type est de nature virale, il n’y a plus
de résistance possible.” Comme le virus informatique, il est
a la fois information et destructeur d’information... Il y a
une dissémination annihilante.

Dans une certaine pensée politique, celle d’un Carl
Schmidtt, par exemple, accepter 1’existence de 1’ennemi
conduit a la conception de I’ennemi juste.

I1'y faut admettre qu’il existe certaines symétries avec votre adver-
saire. La guerre classique était marquée par la reconnaissance de
cette symétrie.



La Grande Peur des dominants 177
Or, comme le remarque Sloterdijk, il y a une

tentation moderne, a laquelle nous avons tous plus ou moins cédé,
d’abolir la notion d’ennemi, c¢’est-a-dire la notion d’ennemi juste
auquel je suis lié dans un rapport tragique et réversible.’

IIn’y a plus d’ennemi juste, I’adversaire n’a pas d’autre
choix que de disparaitre: “il y a toujours un élément d’ex-
terminisme dans notre fagon de mener un combat”. Peter Slo-
terdijk ajoute:

L’arrogance sadique des Américains — (qu’il distingue de
I’arrogance masochiste des Européens) — réside dans la présomp-
tion qu’en ’autre, il y a toujours un Yankee enfermé qui ne deman-
de qu’a sortir.®

Concernant les actes terroristes eux-mémes, dans un
autre texte,” Jean Baudrillard envisageait plusieurs hypo-
theses:

1) Celle dite “zéro”: ce sont des événements “sans im-
portance” (I’histoire “tribunal de I’histoire” ne les retiendra
pas).

2) On peut les rapporter a des fous suicidaires, des
tueurs sans ame a la solde de “puissances maléfiques”
(hypothese qui se retourne dans la justification classique: le
terrorisme en tant qu’expression du désespoir des peuples. 11
y aurait alors une sorte de rationalité terroriste. Il ne serait
que la continuation des luttes par d’autres moyens (du 7res
de Mayo aux Twin Towers).

3) La these d’Arundati Roy: le terrorisme est le jumeau
diabolique du systéme. L’un et I’autre sont également ex¢-
crables.



178 Frangois L’ Yvonnet

4) Et enfin, hypothése “maximale” ou souveraine, rete-
nue par Baudrillard lui-méme, 1’événement (en I’occurren-
ce, le 11 septembre) crée une zone d’échange impossible.
L’asymétrie est irréductible. Le terrorisme n’a pas de sens,
pas d’objectif, et ne se mesure pas a ses conséquences réel-
les, politiques ou historiques. La lutte a ét¢ déplacée dans
I’univers symbolique. Et le systéme, a ce niveau, est incapa-
ble d’échange.

Terme a terme, on pourrait dégager des niveaux de
“peur” correspondants:

1) Dans le cas de I’hypothése zéro, plus de peur que de
mal, elle serait illusoire, (elle résulterait d’'une connaissance
inadéquate). Il faudrait imaginer la concernant un remede de
type épicurien (en complément du tétrapharmakos).

2) La peur serait le signe de la culture et de la lucidité
face a la folie et au fanatisme. Qui a peur est encore humain.
Les éthologistes parleraient ici d’une peur “adaptative”.
Sans compter les sursauts d’héroisme chevaleresque qu’elle
autoriserait encore.

3) La peur que le monde soit devenu fou, a la manicre de
George Steiner. La peur naitrait de 1’indifférenciation, elle
témoignerait d’un affolement des catégories mentales. La
“barbarie”, c’est I’absence de “langue commune”, et avec
elle s’absenterait un ensemble de distinctions supposées
fondatrices (on affame bien la planéte, on tue des civils en
Palestine, pourquoi ne pas faire sauter un train ou un auto-
bus, si le combat le justifie?). Il y aurait un systeme
d’équivalence général dans lequel prospérerait la terreur.

4) Avec I’hypothése maximale, c’est une tout autre peur
qui se profile: c’est la peur du vide (qui nait d’une aspira-
tion, d’une conversion gigantesque, li¢ a I’échange symboli-



La Grande Peur des dominants 179

que). La civilisation de la peur c’est ’'univers virtuel. La
peur, c’est le vertige devant un échange refusé.

La violence “classique” pouvait passer pour étre “ac-
coucheuse” de I’histoire, elle avait sa place dans le lent et
patient travail du négatif. L’irrationnel n’était qu’un mo-
ment du rationnel, comme le mal du bien, I’insensé du sen-
sé¢. La violence terroriste, qui est au-dela de la violence
(Baudrillard), n’a ni sens (ni orientation, ni signification), ni
cause ni fin. Elle est a la mesure du systéme général, para-
chevant

I’orgie de puissance, de libération, de flux, de calcul dont les Twin
Towers était I’incarnation, tout en étant la déconstruction violente
de cette forme extréme d’efficience et d’hégémonie."

“Tout est bruit pour qui a peur” (Sophocle)

Il y a aujourd’hui une pensée unique qui tend a
s’imposer un peu partout en occident, pur produit de la na-
tion “démocratique” devenue hégémonique, qui éléve une
prétention quasi métaphysique a dire le bien et le mal, le vrai
et le faux. La déclaration d’un dirigeant américain est a cet
¢gard significative:

Les Etats-Unis ont une responsabilité spéciale pour diriger ces ef-
forts contre le terrorisme. Il y a des moments ou I’ Amérique, et elle
seule, peut faire la différence entre la guerre et la paix, entre la li-
berté et la répression, en I’espoir et la peur.

Une “responsabilité spéciale”, des “moments”: il y au-
rait une sorte de garantie théologique. S’il y a assurément de
la rodomontade dans 1’eschatologie bushienne, il y a aussi



180 Frangois L’ Yvonnet

I’idée, métaphysiquement plus sophistiquée, d’une assuran-
ce transcendante qui sauverait le jugement de I’affolement
nihiliste. La déclaration du dirigeant américain dit que
I’Amérique, et elle seule, est capable de “faire la différen-
ce”. Mais, ne sommes-nous pas déja au-dela de la différen-
ce? Le monde se venge, dirait Baudrillard. Ce n’est plus
nous qui imposons les régles du jeu. C’est la logique de la
suspicion généralisée qui impose les siennes. “C’est I’ordre
mondial imposé qui rend persona non grata la réalité¢ des
idées”. C’est la nouvelle configuration du monde... Le
monde hégémonique a produit son “double aveugle”, qui en
est a la fois la célébration et la destruction. (A propos des
Tours de New York, Baudrillard dit que le systéme entier
semble avoir prété main-forte a 1’action initiale.)

“N’ayez pas peur”, disait le Premier ministre francgais
aux voyageurs d’une gare de chemin de fer au lendemain
des attentats de Madrid. C’est la phrase évangélique reprise
par Jean-Paul II, en octobre 1978, nouvellement élu pape.
“N’ayez pas peur!”, “Ouvrez grandes les portes au Christ”.
N’ayez pas peur, donc espérez. Nous dirions, a la suite de
Spinoza, mais aussi des Stoiciens: “N’ayez pas peur, iln’y a
rien a espérer.” Mais, il y a peut-€tre a comprendre. “La peur
ne peut se passer de I’espoir et I’espoir de la peur”, disait le
méme Spinoza. Pour Spinoza, la guerre généralisée, 1’in-
sécurité, la servitude comme peur sont les contraires de la
“liberté”. La liberté, qui n’est pas ici le libre-arbitre, consis-
te a transformer le désir, non a le supprimer. Contre la peur,
peut-étre faut-il convertir notre rapport au monde.

Que faire? C’est la question laissée en suspens par Léni-
ne en 1902. Derricre cette interrogation — dont Lénine fit



La Grande Peur des dominants 181

un livre —, il y a a la fois un constat d’échec, quelque chose
a tourné court, et en méme temps, une réflexion méthodolo-
gique fondamentale. Il fallait tirer toutes les conséquences
d’une impasse, d’une véritable aporie théorique et pratique.
Une question de méthode, si 1’on veut, le mot méthode, de-
vant étre pris dans son sens propre et grec, “methodos”, un
“chemin qui mene au loin”, un chemin qui n’est pas tout tra-
cé, mais qui advient a mesure que I’on chemine...

Nous connaissons la réponse de Lénine: “Il faut prendre
la parole...” Un seul journal pour toute la Russie! Il faut en-
chainer le discours. C’est 1’enchainement du discours qui
permettra d’embrayer sur I’action. C’est aussi, a sa maniére,
ce que disait Jean-Francois Lyotard au milieu des années
70: personne ne peut arriver a des vérités absolues, mais
chacun peut prolonger et enchainer son discours.

Le dialogue est sans doute la grande arme contre la
peur. Qu’est-ce que dialoguer, sinon étre capable d’habiter
le présent vivant. Sinon se tenir au plus pres d’une pluralité
native (notre latinité) qui offre a I’autre le possible fraye-
ment vers sa propre altérité. Contre la peur, pas essence ba-
nalisante, il reste a inventer des singularités.

Notes

1. Le Monde, 22 février 2004.
2. Dela culture du dialogue a la civilisation de la peur, Rio de Janeiro,
2002.
3. Les battements du monde, dialogue avec Daniel Finkielkraut, Pau-
vert, 2003, p. 100.
. Acte sud, trad. Patrick Charbonneau, 2004.
5. D’un fragment [’autre, Albin Michel, 2001, p. 110 sq.



182

*®

10.

Frangois L’ Yvonnet

“Que peut-on faire alors? Contre un ennemi invisible et donc insai-
sissable”, ajoute Baudrillard: “je suppose qu’il faut se faire
soi-méme invisible et insaisissable. Il faut que la pensée devienne
virale elle aussi” (ibid).

Les battements du monde, op. cit., p. 140.

Les battements du monde, op. cit., p. 200.

“Hypothéses sur le terrorisme”, in Power inferno, Galilée, 2002, p.
30 sq.

Power inferno, Galilée, 2002, p. 37.



L’Hégémonique
a I’Assaut de I’Universel

Les logiques éclatées
de la diffeérence

Candido Mendes

Lorsque ’hégémonie parait

L’hégémonie du Salon Ovale se donna le message le plus
recherché pour le spectacle universel du 14 novembre 2003.
Un monde sidéré se pencha sur les instantanés de la capture
de Saddam Hussein, livré a I’abomination. Le fantdme
poussé au délabrement supréme parachevait le vouloir ico-
noclaste de la toute-puissance. Il ne s’agissait ni de flétrir ni
de défigurer, mais de in pectu, et par les images vidéo,
d’imposer la profanation a n’importe quel geste du spectre.
L’atroce se faisait a force d’un casuel apparent, inlassable-
ment adonné au réduire I’image du dictateur a quelque cho-
se de sous-humain, a laquelle il est possible d’enlever les
poux, d’inspecter la bouche grande ouverte, d’exposer

183



184 Candido Mendes

I’intimité inutile, rendue obscéne comme la manipulation
d’un animal. Le chatiment y était d¢ja, total, comme recher-
che de la Iésion impériale. Dans la chronique comparée des
chutes de majestés dans 1’imaginaire du pouvoir, on repre-
nait la percée du regard, a Byzance, de la grande iconostase
du Christ a la Chalke, porte du palais Impérial de Léon
I’Isaurien, obsédé par la rage du détail, de la surviolation
précise, au-dela de la destruction sommaire.

L’univers médiatique vit I’exercice de ce super pouvoir
de contrdle, sous I’alibi d’une inspection sanitaire effectuée
par 'infirmier militaire, toujours de dos, le crane ras¢, une
silhouette du proces katkaien, déja personnage de cet abs-
trait d’une nouvelle logique outranciére, d’un pouvoir ab-
solu désormais monté sur scene. Ni arrachement de masque,
ni triomphe pompeux, mais signe de parachévement de
I’acteur du Salon Ovale dont la majesté irréversible se per-
mettait le geste accompli. Face au prisonnier, plus de re-
lation d’ennemi ou de réciprocité de perspective obéissant
encore a un jeu de domination devant étre gagné sur le ter-
rain, et demandant une reconnaissance ¢lémentaire de I’an-
tagoniste.

Il ne s’agissait plus de rhétorique extréme d’anéantis-
sement par le vainqueur classique, ni de triomphe romain, ni
d’immolation sacrificielle qu’accompagnent toute capture
des déchus sur les champs de bataille habituels. Ni d’exhi-
bition dégradante du Ecce Homo au palais de Pilate.

L’iconoclastie radicale

L’essentiel de ces étrennes de la puissance hégémoni-
que serait de faire ressortir le vide d’abjection; la décortica-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 185

tion de la figure-objet, au bout de la plus passive et terminale
des manipulations. C’est a travers cette ¢limination du
moindre vestige du sujet qu’une telle asepsie, opérée sous
les yeux de ’humanité attentive, est parvenue a la dernicre
échéance de I’étre; a 1’avilissement de sa nature ou de son
“en-soi”, ne pouvant désormais étre vu que comme figure
inanimée. Ce Saddam extrait de la souillure faite de la crasse
de sa panique, de sa cache, de sa fuite, ne pouvait qu’étre ob-
jet de la dépouille anatomique du cadavre vivant, selon les
liturgies instantanées du monde hégémonique, arrivé au
sanctum sanctorum de sa victoire et se permettant alors la
véritable cloture, dans son inconscient collectif, de ’inva-
sion de I’Iraq.

Cet effet-choc, soigneusement exécuté, venait prendre
la place — en tant que spectacle matriciel — de tout le
déja-vu des défilés d’armées, des décharges massives de
bombes sur Bagdad ou des débarquements monumentaux
propres aux scénarios des Stars Wars. Il n’est plus question
de la fin d’une guerre conventionnelle ou les vainqueurs
reconnaissent encore 1’adversaire, et ou il existe une suite
faite d’un “vis-a-vis” entre les parties, aussi asymétriques
soient-elles. Tout aboutissement effectif d’une guerre res-
sent encore la tension vécue, le nerf de I’affrontement, la ré-
vulsion du geste manqué ou assouvi. Les photos du spider
hole, du trou d’araignée ou se blottissait le dictateur, ren-
daient clairement désuete I’image-mere d’avant la capture
de Saddam. L’iconoclastie gagnait sa place et faisait état de
son réegne immédiat. Elle menait surtout dans les niches de
I’inconscient collectif au parfait contre-point du choc des
tours de Manhattan.



186 Candido Mendes

Il s’agit d’événements hors de tout encadrement, passés
a une autre représentation de la réalité, résultant d’un vrai
transfert ontologique de la victime-chose. Que ce soit du
corps chaviré a I’échelle de 1a loupe mondiale, ou des profils
précipités dans le vide du World Trade Center. Le rituel du
14 novembre tranche toute attente des partisans de Saddam,
¢limine la logique précédente d’inversion de jeu, et évince a
la fois le corps-image d’une identité nationale, concentrée
sur I’unique et irremplagable personnage, rasant toute cible
de rassemblement face a la lutte contre 1’envahisseur. Le
lien se déficelait: plus de martyr dans cette derni¢re image
de Saddam abattu.

La mondialisation pléthorique

Les Etats-Unis font dés lors état de puissance unipolai-
re. L’hégémonie ne supporte pas 1’autre, méme en tant
qu’indicateur de la déroute ou simple réflexe conditionné ou
survivraient les demandes du perdant ou sa silhouette éva-
nescente dans le miroir de 1’altérité vaincue. Les USA,
passant outre a tout “vis-a-vis” avec 1’adversaire, voient
comme naturel I’avilissement de 1’ennemi, objet d’une dé-
gringolade sans retour- comme il convient a une cérémonie
d’entrée dans un monde de la peur. Elle s’impose, au-dela
de I’éclat de la superpuissance, pour racheter sans relache
I’horreur introduite par le terrorisme diffus lors du 11 sep-
tembre 2001. La rancon de I’insupportable tenait a I’épou-
vante limite: cette explosion des corps, ces déchets, ces
décombres de 1’abat des tours jumelles. La violation de
I’espace sacré de la nation américaine trainerait encore dans



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 187

son opération d’acquittement abyssale, comme I’aurait de-
mand¢ le spectre errant au milieu des espaces aplatis de Ma-
nhattan, créant un fléau justicier entre les mains des vengeurs
de I’impact inconcevable.

Il nous faudrait encore un certain recul historique, afin
que nous puissions nous rendre compte jusqu’ou I’accé-
lération de la croisade antiterroriste se poursuivra dans cette
dette inassouvie passée aux symboles de 1’avénement uni-
polaire et majestueux des Etats-Unis, au sein de la globalisa-
tion.

Dans sa majesté, Washington siége, triomphant, dans un
détachement pléthorique au cceur du premier monde. Les pé-
riphéries ne font plus son arriere-fond, telles sont la distance
et la disproportion immense de la richesse universelle. Elles ne
gardent que les brins de mémoire de leur position d’avant-
scene, et de leur capacité de marchandage au bon vieux temps
de la guerre froide. Les confins du monde ne font effet que de
contre-figures ici et la face au colosse américain, et ne sur-
vivent en tant que terres d’exclusion que comme des avant-
postes stratégiques pour le déploiement de son dispositif de
contrdle du terrorisme, venant de partout.

L’avénement de la déterrance

Les Etats-Unis marqueraient leur puissance devant les
nouvelles anticipations de tels dangers par I’intermédiaire
de I’enjeu de la déterrance. En d’autres termes, le dévelop-
pement d’un conditionnement global grace a la prévision
des effets d’une force de frappe monumentale et la menace
d’attaques d’une portée écrasante, rendent impossible toute



188 Candido Mendes

initiative de conflit ou d’attentat. Un ennemi pressenti dis-
parait, préalablement démoli par la perception du péril de
destruction pouvant surgir de n’importe quelle direction.
Par conséquent, il n’est plus question d’un antagonisme en
tant que jeu de 1’autre, et les développements de I’appareil
hégémonique dessinent leur présence continue — telle
I’armée/laboratoire que cita Donald Rumsfeld — se régéné-
rant sur le terrain, assurant sans arrét leur croissance et intro-
duisant les engins capables de parer a I’avance a cet
assujettissement. De méme, ainsi que nous 1’a prouvé le cas
de I’'Iraq, la suite d’une victoire, comme il est établi dans le
lendemain des guerres traditionnelles — n’implique plus un
retour des forces a leur matrice, ni le marchandage du réta-
blissement des droits de souveraineté et d’autonomie des
combattants vaincus.

La modélisation s’empare du futur comme nous le
voyons a Bagdad: refaire le pays a I’image de la nation hé-
gémonique, non seulement en ce qui concerne les plans de
reconstruction initiaux, exigés par le déracinement de la
structure originale, mais procéder a ’installation d’institu-
tions entieérement rebaties suivant la figure de la puissance
pléthorique. Ce véritable clonage historique ne vient pas
seulement de I’imposition du régime démocratique, selon
les blue prints du Salon Ovale, mais de tout refaire a I’image
de la structure hégémonique, du complexe urbain, aux orga-
nisations du marché, parvenant jusqu’aux entreprises de
conversion religieuse qui avaient déja été abolies par les ré-
gimes dominants “éclairés” du XX° siecle.

L’envoi de missionnaires évangéliques derricre les
avions militaires montre jusqu’ou peut arriver cet idéal de



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 189

refagonnage de I’antagoniste, selon la vision des “renaissan-
ces” radicale a la vie du fondamentalisme sommaire du pré-
sident Bush. A la suite de I’invasion de 1’Iraq, rien n’est plus
¢loigné que la culture de la paix face a 1’idéal établi du
systeme organisé depuis le Salon Ovale et son régne par la
préemption et la Croisade.

Le débordement de I’hégémonie: I’anomie
et la multitude

Il faudrait se rendre compte, au fin fond de ce réglage
urbi et orbi, et comme emprise sur le propre événement, que
I’on fait face a la production d’un nouveau temps social. 1l
nait de cette synchronie rayonnante et de son perpétuel
renvoi, reconnaissable dans leur passage au virtuel dans les
univers meédiatiques et suivant des liturgies sérielles de 1€gi-
timation. Tout régime, au regard de ’hégémonie, s’en remet
a la stricte image de ces régularités, dont la reproduction est
I’unique gage de son maintien historique.

Fidele a cette architecture politique, la présidence Bush
put déclarer, le 4 février 2004, que toute contradiction au
modele fixé serait vouée a une “guerre éternelle”, partie
comme une Croisade. Cet étalage d’un nouvel ordre mon-
dial se moyennait par débordement littéral, sans retour. Aux
périphéries, par I’anomie résultante de la cassure interne par
le modele imposé. Au centre, par I’échappée des multitudes,
prenant la place des simples sujets du pouvoir dans les re-
présentations bien rangées. Ce sont donc deux extrémes, du
méme abat d’un systéme compatible avec le pluralisme col-
lectif en son sein. L’hégémonie, par conséquent, ne se dres-



190 Candido Mendes

se que devant le vide de toute reconnaissance autre que celle
du renvoi de sa propre image, et a perte d’écho.

La déclaration unilatérale de la guerre d’Iraq dévoila,
dans toute sa puissance, les rassemblements sur les places
publiques européennes de la population contre la guerre et
les gouvernements alliés a Washington. Le message de mé-
contentement se manifestait par des plébiscites gigantes-
ques et effectifs: deux millions de personnes a Londres, un
million a Paris, a Barcelone, a Rome.

La cause dépassait le cadre national et sa synergie
s’étendait au ressort dialectique, poussée par 1’hégémonie
en dehors des structures d’organisation en vigueur, mais ca-
pables toutefois d’instaurer un pouvoir de contre-pression,
sinon de countervailing power. Un nouveau protagonisme
du “dissent” universel forgait sa reconnaissance comme ac-
teur du jeu et imposait un régime ou un contrepoint au diktat
hégémonique; une réponse aux structures de sidération, éta-
1ées par le systéme, de tous cotés. C’est donc tout cet ordre
cloisonné apres la conquéte de I’Iraq qui nait des synchro-
nies rompues entre les Etats-Unis et les Nations-Unies, en-
tre la matrice occidentale de 1’Union Européenne et son
nouvel encerclement par les satellites de I’Est, passés de
Moscou a Washington. Si cette cassure s’avérait de prime
abord, cela n’empécherait qu’un nouveau renvoi ou toute
intégration se désavoue en faveur d’une synergie autant fi-
nale que larvée, dont la puissance hégémonique garderait
une réserve latente de réglage face a tout manque de con-
vergence de modeles, ou de normalisations, établies. Elle
n’exclu pas en méme temps, les ententes ex post tels que
I’offre, malgré toute rupture, faite a la France et a I’Al-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 191

lemagne, de partager le butin ou les ping benefits, en Irak, de
la modélisation établie par le Salon Ovale.

Elle ne cacha pas sa nature, cette invitation d’apres-
coup adressée a Paris et a Berlin pour le consortium de livrai-
son, sur le terrain, des demandes du complexe Halliburton,
chargé du modelage de 1’Iraq d’apres conflit et se présentant
selon les clairs protocoles du Patriot Act— de dépense d’un
budget de reconstruction égal a celui de la guerre elle-
méme. Toute I’opération évoqua la liaison implicite entre
les Star Wars 1 et 11, tant cette négociation remit sur scéne la
médiation de James Baker, le secrétaire d’Etat du premier
Bush, en mission spéciale, dans tout son halo de majesté.

Est-ce qu’au niveau du cueille historique émergeant du
post-Iraq, les forces-cl¢ de la “vieille Europe” — comme la
nomma Donald Rumsfeld —, sont arrivées a un plan effectif
de partage du pouvoir décisoire? Et ce que la proposition
Baker ne faisait qu’éclairer les foisons de synergie, en ad-
mettant de simples répits de normalisation, comme tréves de
la différence? Assistons-nous a la marche, avec le départ des
croisades, d’une nouvelle instance du temps social fondé¢,
sans retour ni périphéries, par la logique hégémonique?

La différence chassée dans le nouveau théatre universel,
peut étre, se retrancherait des questions de terroir, et non de
vrai confrontation avec les Etats-Unis, ainsi que le démon-
trent, en régression de la dialectique émergeante, urbi et
orbi, les tensions naissantes de la Constitution Européenne
face, par exemple, aux querelles du pouvoir des acteurs tra-
ditionaux en son sein. Et jusqu’ou cette repoussée tardive
des clameurs nationales provenant de Paris ou de Berlin, de-
vant ’Espagne d’Aznar ou surtout le nouvel équilibre des



192 Candido Mendes

pouvoirs, posés par le déferlement des pays de 1’Est, tous
liés a Washington, témoignent déja d’un systeme clos par
I’enjeu hégémonique et ses nouvelles alliances stratégi-
ques?

Les revers subjectifs de I’hégémonie: L’arrogance
et la peur — une ambiguité fonciére

Stirs de leur socle, écartés des contre-pressions de cet
ancien palier du premier monde qu’est la “vieille Europe”,
comment ces Etats-Unis affirment-ils leur émergence en
plein achévement de la Croisade instauratrice? L’amorgage
du super-pouvoir d’apres le 11 septembre implique toute la
séquence de I’impact porté 4 I’inconscient collectif amé-
ricain, par la chute des tours jumelles. Il demeure, encore, le
background d’une subjectivité, marquée au temps large de
sa mouvance, en méme temps, par la perception du surplus
immense de pouvoir de sa machine de force et par la peur de
’agression, tous azimuts. Le sentiment né de I’horreur portée
par le terrorisme, le renforcement croissant de ses dangers
méthodiquement avancés par le gouvernement américain ne
fit qu’accroitre la peur d’une répétition de la catastrophe de
Manhattan. Elle se transforma trés vite en panique systémi-
que, moyennant I’adoption d’une politique d’alerte perma-
nente, de mobilisations continuelles et, surtout, d’interdiction
de toute idée de reprise d’un temps antérieur a la frappe des
tours. Aujourd’hui, il n’y aurait rien de plus suranné, par
exemple, que le réve idyllique du retour des soldats, finie la
guerre d’Iraqg, en renouveau pour les nouvelles générations
américaines, de I’ambiance de “page tournée” du Viét-Nam.
Au contraire, de plus en plus, la population américaine se-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 193

rait rappelée a sa vocation pour I’“endurance”, menée par le
gouvernement Bush et son évangélisme fondamentaliste,
conduisant a la Croisade et a 1’épreuve en tant que “peuple
¢lu”. L appareil de défense, haussé a la sophistication expo-
nentielle, ne tolére de décompressions. La dialectique de la
peur est essentiellement prospective. Elle sacrifie, a jamais,
toute détente. De nos jours, c¢’est donc la nation hégémoni-
que qui a coupé son inconscient collectif, et de fagon antho-
logique, de toute ancienne tranquillité, a la Thoreau ou a la
Emerson. La consultation populaire adviendra, en novem-
bre 2004, pour décider entre un retour au pays d’avant le 11
septembre, ou son instauration comme nation hégémonique,
dont le président Bush porte tous les rites, pour la guerre
permanente, comme champion du bien hyper-polarisé, et
alors renforcé par une deuxiéme victoire électorale.

Il s’agirait, a la fois et face au nouveau temps civique
qu’inaugure la Maison Blanche, d’un aménagement de sa
conscience collective comme un exercice inassouvi de 1égi-
time défense, auquel elle associe, désormais, tous les gains
et pertes de sa portée internationale. C’est une balance tout a
fait inédite d’enjeux qui passent donc a la scéne mondiale, con-
ditionnant les demandes primordiales des droits de I’homme
aux préalables quasi-délirants de la pré-riposte a la menace
terroriste, lachée a toute I’ampleur de sa frappe implacable.

Les Etats-Unis arrivent & la lutte pour la réélection de
Bush stirs que cette nouvelle perspective n’affaiblira pas les
acquis d’un patrimoine civique extraordinaire, fruit de sa
mobilité sociale interne; née de 1’absorption de I’appartheid
racial, ou de la réussite des politiques de welfare sur le plan
de la santé ou de I’éducation.



194 Candido Mendes

Lése-majesté et réification de I’ennemi

Le nouvel interdit ambigu posé par la 1égitime défense
requise par la lutte antiterroriste a tendance a ne plus recon-
naitre les droits de I’ennemi assuré sur les champs de batail-
le: il nie tout aux “insurgés” qui sont exposés aux tortures, a
la prison arbitraire, au manque absolu de défense et a la dé-
négation de toute exigence élémentaire de convivialité.

L’horreur de Guantanamo est I’état du vide lunaire de
ces impératifs, tellement en contradiction avec le respect de
la liberté et de I’identité qui fait des Etats-Unis le pays par
excellence des gains de I’aventure de I’homme au cours de
ces derniers siécles, de la Constitution de 1776, a 1’as-
cension de Martin Luther King. Le promontoire des Carai-
bes est devenu, apres la guerre d’ Afghanistan et d’Iraq, cet
espace de premicre attaque de 1’hégémonie, et du creux
qu’elle ouvre a la vie collective et aux institutions contem-
poraines de la guerre, qui reconnait toujours I’autre chez
I’ennemi, méme en 1’abattant, selon le statut de la Conven-
tion de Genéve.

L’hégémonie, dans son développement accéléré, ajouta
a sa premiere prise de conscience la décision de répondre
avant tout a un impératif consistant a donner une riposte a
cet attentat subliminal de lese-majesté dans ses détours:
I’inconscient collectif de la super-nation blessé par le 11
septembre.

Une abomination aussi insupportable donnait au peuple
et au gouvernement atteint un espace de manceuvre de ripos-
te, contrastant avec tout acquis de la convivialité civilisatri-
ce de notre temps. Le monde américain d’apres la chute des
tours s’est rabattu sur une régression consentie et primordia-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 195

le de cette intolérance radicale et le chatiment de cette nou-
velle catégorie de rebelles; de cet autre “sans visage” rejeté
de tous paliers de reconnaissance institutionnelle; du traite-
ment ou du maintien minimum d’un “vis-a-vis”. Le monde
des ¢élus se recrute et se donne, en effet, a priori, et ’hégé-
monie y régne pour toujours.

La conscience civique américaine post-Bush s’appuie
sur cette espéce de point mort ou se trouve 1’écart — le no
man’s land — ou se dresse le nouvel édifice social de
I’hégémonie; une force qualitative inédite d’organisation
des dichotomies, en marche face a I’ancien monde des diffé-
rences et du pluralisme établi. Cette poussée triomphale se
dégage des vieux temps des dominations, des confronta-
tions sociales, menée par une nouvelle fondatrice de recon-
naissance internationale, qui fonde, comme exile a jamais.
Elle répond exactement au concept de conflit préventif ac-
cueilli par le Pentagone de Bush, et mis royalement en mar-
che par le scénario de la guerre toutes directions contre les
terroristes, a travers 1’action anticipatoire instantanée face a
la détermination sournoise de 1’ennemi, et surtout a sa ma-
nicre radicale de frapper.

Vers la légitime défense préemptive

C’est ce qu’impliquerait ce nouvel ¢élargissement de la
notion de légitime défense, provoquée par cette qualifi-
cation fondamentale: ne pas jouer sur le signe plus ou moins
réel ou dérisoire des menaces, accepter sa présomption en
cas de la moindre évidence, déjouer le mouvement de I’au-
tre et porter atteinte immédiatement a 1’ennemi, surpris ou



196 Candido Mendes

soupgonné. Cette action bénéficierait de 1’effet de prostrati-
on ou d’anéantissement de toute réponse face a 1’éclat du
geste préventif. Toute vieille idée de protocole de lecture
d’une pré-agression, et surtout les mesures de la notion an-
cestrale du talion et du renvoi exact entre attentat et réponse,
disparaissent devant la portée de 1’attaque propre a 1’hégé-
monie.

L’ennemi n’est reconnu que comme porteur possible de
I’intention de nuire. Il sera écrasé non seulement a la percep-
tion des premiers signes indiscutables d’agression, et selon
tout indice d’une mouvance contre le “peuple ¢lu”. La guer-
re préventive n’est pas nécessairement la blitz krieg des an-
nées quarante, ou la guerre des étoiles de Bush I encore en
phase d’apprentissage de la mise en oeuvre de I’hégémonie
naissante et de I’effet pédagogique du spectacle éblouissant.
Sur la scéne émergeante, tout signe vaut 1’attaque. Une éva-
luation in minus sera toujours mortelle. Dans un tel étalage
prospectif il n’y aurait pas de limite pour une systématique
d’agression et d’exhibition de puissance hégémonique. En
fait, ce ne fut que devant une matrice macro-sociale pros-
pective, de gains et de pertes, et non pas simplement de ré-
ponses a des menaces réelles, que les Croisades permirent
au gouvernement Bush un accord de fond avec son peuple,
pour entamer une guerre sans fin. Elle se passe de plus en
plus de répondre a la motivation concrete des conflits. Non
seulement elle se contredit quant a la confiabilité des don-
nées de possession, par I’ennemi, d’armes de destruction
massive, comme elle reporte indéfiniment toute clarifica-
tion d’une telle conduite. De plus, ’appel intransitif a la
croisade se replie sur ce fondamentalisme planté dans 1’in-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 197

conscient de la nation immense et éveillée contre le terroris-
me multiforme.

L’hégémonie et la disparition des réciprocités
de perspective

Au bénéfice de la reprise des dialogues internationaux,
il est essentiel de montrer jusqu’ou la nouvelle alerte infinie
de la superpuissance abat les acquis d’une politique de la
paix et le progreés de sa culture, si développés avant le 11
septembre. Il est surtout essentiel, face a abat de I’autre dans
I’horizon de la vie collective, de voir jusqu’a quel point nous
nous trouvons déja devant une subjectivité de panique, en-
core désamorcable ou définitivement incarcérée par la peur.
Devant une telle perspective, le monde de I’altérité et de la
différence se voit “démédiatisé” de tout “vis-a-vis”et laissé
sur la frange de la reconnaissance des cultures et de leurs
échanges.

Il serait donc fondamental aujourd’hui de saisir, par
exemple, a quel point le moment de ce tournant du siecle
devrait se rendre compte, en théorie critique, de I’appro-
fondissement des processus de réification observés en leur
sein, portant sur 1’unité et ’'universel d’une civilisation face
aux cultures; aux dépots de leurs signifiants comme recon-
naissance de I’homme et de sa valeur mise en ceuvre. L’ap-
pel au dialogue lancé par Khatami est plus que jamais a
I’ordre du jour. Face a I’amorgage de ’hégémonie, il ne fait
qu’accélérer le meurtrissement du témoignage-limite d’une
résistance identitaire, éveillée en toute son dramatisme par
la révolution de Khomeyni.



198 Candido Mendes

En nous reportant, encore aujourd’hui, a la perspective
du temps large Braudelien nous serions, au bord du 11 sep-
tembre, a un moment ou les réussites des réactions de
I’Islam contre I’emprise occidentale, apres le sursaut iranien
en 1978, auraient permis d’avancer les distinctions critiques
entre ’emprise de 1’universel civilisateur et le regain de
I’initiative du processus culturel dans une région stratégi-
que, ou la force d’une vision du monde se maintenait intégre
et assurerait des prises de conscience différentielles du vécu
humain.

Vers une déconstruction du dialogue

Toute cette quéte fondamentale disparait devant la croi-
sade antiterroriste. C’est ce qui rend encore plus urgent dans
le scénario universel ébranlé par la chute des tours, la reprise
des conditions d’un pré-dialogue, au réveil de I’attente plu-
rielle de I’événement — au sens Baudrillardien du mot —
contre 1’aplatissement hégémonique. Le choc et 1’éveil du
11 septembre ne firent qu’aiguiser, et pour de bon, le fond
de I’enjeu civilisateur, sur cette poussée au premier rang de
la contemporanéité du conflit, entre 1’Islam et 1’Occident.
Mais surtout, de méme que ce “vis-a-vis” ne se mobilisa pas
en Jihad, ni for¢a I’installation d’un fondamentalisme de
confrontation, il mena a la réflexion sur les écarts, vivifiés
en acquis civilisateurs; en rejets culturels; en prospective
commune et de déconstruction, du contenu des vécus des
subjectivités sociales; de 1’éclatement des synchronies his-
toriques et des montées de nouveaux temps collectifs. Dans
son impact le plus large et pédagogique, la catastrophe, la



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 199

panique, la méfiance résultant de la tombée des tours force-
raient les recherches identitaires a dépasser, comme déno-
minateur méthodologique, la simple critique approfondie
du dialogue. Elle se remet a la confrontation méme des
processus de culture et de civilisation. En effet, jusqu’a
I’avance contemporaine de la théorie critique, le passage
des univers par le dialogue se faisait au cotit de la réification
des subjectivités, exposés a 1’essor civilisatoire. En effet, le
paroxysme de cet universel intérieur, rendu en contenu pra-
tique et objectif a 1’idée du progreés univoque, coincidait
avec 1’avancée méme de la réflexion, entrée dans la post-
modernité par les conquétes de la théorie critique et toutes
ses avances dans 1’épistéme contemporaine.

Il ne faudrait, d’autre part, peut-&tre pas trop de recul —
¢tant donné 1’accélération intrinséque de I’hégémonie —
pour voir les marques de son empreinte sur la subjectivité
collective de nos jours. Les contrdles exponentiels inédits
sur la causalité et le conditionnement de la vie collective —
assurés par la technologie et le pouvoir — passent a la por-
tée contemporaine du dit monde intérieur aux renvois de la
cybernétique, au virtuel de la représentation et son impact, a
la fois totalisant et réificateur. Nous finissons par faire face a
la production de simulacres a la place d’objets de connais-
sance, tant le tournant de la réflexion s’enlise dans le solip-
sisme et la réalité se fait projection de cette subjectivité
plongée dans la réification. Il nous faudrait par conséquent
toute une véritable vision de parcours, pour que nous puissi-
ons nous rendre compte de cette fusion entre 1’avance du
processus civilisateur dans son dernier engloutissement des
cultures et ’avénement explosif de cette objectivation des



200 Candido Mendes

controdles sociaux résultant de la venue hégémonique, en tou-
tes dimensions, de I’homme refait au sein de la globalisation.

A c6té des distinctions entre les processus de culture et
de civilisation, dans la lignée par exemple de la méditation
canonique d’Alfred Weber, il faudrait aussi pour I’effective
perception du temps historique et de la contemporanéité du
dialogue culturel, nous rendre compte de I’avance intrin-
séque de la réflexion au tout début du XX° siécle, essentiel
pour définir la condition de la modernité dans le statut de
subjectivités. C’est ce que réclame 1’instance du passage du
cogito a I’intentio husserlienne, en retournant la pensée sur
ses propres fondements, par 1’opération critique radicale de
la connaissance.

Il y aura donc conjonction historique, pas nécessaire-
ment interaction causale limite, entre les nouveaux gains de
la réflexion, comme acquis universel et le risque d’apla-
tissement final des subjectivités collectives contemporaines
exactement au moment ou la différence gagnait son statut
transcendant, fait du sens intransférable de son vécu et de sa
mémoire.

An regain primordial de I’“€tre dans le monde”

Notre temps se marque donc par cette avance, a
I’intérieur de la réflexion occidentale, et comme nouveau ja-
lon, de la théorie critique permanente — dans les nouvelles
interrogations du cogito par I’intentio phénoménologique.
Elles se poursuivraient par I’analyse du processus de réifica-
tion inévitable des productions de la conscience; du passage
des contenus de la représentation a des simulacres, au rayon
toujours plus large des renvois, entre conscience et objet et



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 201

ensuite a son assaut par la mimese dans les “vis-a-vis” entre
centre et périphérie, si on passait des acteurs individuels aux
grands pans des subjectivités collectives mises en jeu par
I’exploit civilisateur.

De méme, le passage de la domination a I’hégémonie
passe par la nouvelle démarche technologique, au sein de ces
renvois de la représentation, par ou la cybernétique, non seu-
lement accéléere a cette réification, mais nous laissions dans
tous les nouveaux domaines d’une objectivité construite et
imposée a notre “étre dans le monde”. C’est ce qu’implique le
regain de I’ontologique opposable au virtuel et a la prothese
sans limite permise par I’entendue des techniques — longa
manu du “progres” — appliquées aux contenus de la repré-
sentation, détachée de la nature comme la derniére réalité.

L’avenement de 1’hégémonie se fait donc, en termes
d’histoire intérieure de la réflexion, a la suite de la réflexion
Heideggerienne, a la quéte de 1’étre, au-dela de sa percep-
tion, ou en la rassurant par le langage primordial, rescapé de
sa logique. On y discernerait alors la dimension radicale du
fondement, délivré de I’ontologique. Nous ferons face a la
fois, alors a cette affirmation de la vraie mouvance de
I’homme, comme “entré dans le monde” et ses détermina-
tions du concret, parvenant a la véritable modalité¢ de ce
méme étre, en son universel saisissable. De par la méme, on
aboutirait a la perception de la différence, gage de notre
temps intérieur, de la manifestation de son sens apprivoisé,
a I’infini, par le processus de culture. L’opération critique
radicale de la connaissance prenait son envol et se donnait
tout le travail de la déconstruction et de la post-modernité au
pas de cette subjectivité¢ mise a 1’ceuvre, pour toujours, de
son introspection.



202 Candido Mendes

L’excés d’assynchronies et poussée universelle
de la réflexion

Tout ce travail de reprise de ’épistémologie occidentale
se faisait en marge des contradictions de son processus his-
torique et d’une conscience du heurt définitif, que cette mo-
dernisation a outrance mettait en question. La survie de
I’univers culturel, au-dela de la matrice subjective de 1’Oc-
cident; décelait la quéte identitaire, a la onziéme heure, des
collectivités exposées a ce déracinement, et faisait du fonda-
mentalisme 1’emprise de cette praxis de résistance a la
mimése, menée au coeur de leur ame collective.

C’est donc au niveau méme de la brisure de 1’histoire
comme progres dans sa détermination univoque que nous
pourrions apprécier la portée de vrais nouveaux temps so-
ciaux, échappés au carcan homogénéisateur, devant I’Islam
assailli face au maintien intacte de son sommet de conscien-
ce identitaire. Il pourrait éclairer le nouvel enjeu de conflit;
des écarts vivifiés en acquis civilisateurs et rejets culturels
dans le “vis-a-vis” qui devrait dépasser I’engloutissement
d’avant la théorie critique, appliqué au démélement des
temps sociaux de nos jours.

Un horizon sur déterminé: Occident en croisade
— Islam en résistance fondamentaliste

Ou en serions-nous de la pré-démarche de cet avant-
dialogue, en tiche de reconnaissance de ce palier stratégi-
que, par excellence, que représente le “vis-a-vis” d’Oc-
cident et d’Islam? Il s’agit, d’une part, de la seule culture
encore integre devant I’étreinte civilisatrice en ce nouveau



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 203

moment inoui de I’amorce hégémonique, sur I’emprise clas-
sique de domination. Il y aurait donc des risques énormé-
ment accrus d’une telle démarche, d’une visée critique de
I’histoire isochronique; de la brisure de toute la portée de la
révolution encore mal réveillée, ainsi que de la premiere pro-
position effective de coexistence dans une epoché régressive
pour assurer une proposition identitaire et le maintien es-
sentiel du statut de la différence au niveau des subjectivités
collectives concernées.

De méme, cette accélération du temps d’Occident enco-
re accrue par la surdétermination de la Croisade sur I’épan-
chement civilisateur, a mine d’un a priori fondamentaliste,
de la part des acteurs sociaux agressés, pour rétablir les cho-
ix, au niveau de la mer, d’un nouveau “vis-a-vis” des temps
sociaux; de chances données au rattrapage; aux prospectives
différenciées, au contrepoint des refus liminaires inédits a
I’engloutissement modernisateur; au statut de reconnaissan-
ce et de renvoi comme souvenir totémique d’une subjectivi-
té énongable avant la vague du virtuel.

Le choc et I’éveil du 11 septembre ne firent donc
qu’aiguiser, et pour de bon, le fond de I’enjeu civilisateur,
dans le conflit entre 1’Islam et 1’Occident, ou la défense du
statut de la différence déversé sur la perception différentiel-
le du vécu et de 1’acquis humains, comme octroi effectif de
son “étre dans le monde”.

Le raidissement des saisies identitaires

Le début du XXI° siécle, entrainé vers le nouveau temps
social de I’hégémonie a la suite du 11 septembre, accéléra le
conflit entre cette houle civilisatrice et le dernier univers de



204 Candido Mendes

culture lui faisant face en tant qu’ acteur collectif transnatio-
nal, tel que I’Islam. Dans le jeu des logiques sociales haus-
sées au planétaire a partir du Salon Ovale, le monde
musulman est devenu, dans un inévitable réductionnisme,
I’antagoniste, la cible du “non-étre” a abattre, par I’effort
vengeur de la Croisade, succédant a I’abominable chute des
tours de Manhattan. Plus de réciprocité de perspectives ou
de renvois sur la scéne de 1’écumena.

C’est en effet en Islam, qu’un quart de siecle plus tot la
domination civilisatrice recut un rejet définitif, a la dernicre
minute, de la révolution khomeyniste. La chute des Pahlavi
a été accompagnée par la reprise d’un protagonisme a tous
vents, ressacralisé sur tous les paliers sociaux. Il permettrait
par la suite, en termes de ressaisissement de son authenticité
culturelle, de recouvrir d’une réception critique renouvelée
la civilisation et son butin de conquétes.

De ce redressement canonique se développerait la repri-
se islamique dans les pays de souche culturelle semblable,
malgré les différences de la sécularisation déja introduites
en leur sein par les transpositions de I’emprise civilisatrice.
Une nouvelle détermination identitaire résulterait donc de la
révolution khomeyniste, encore aiguisée par la Croisade oc-
cidentale. L’avance de 1’hégémonie, de toute fagon, butait
sur des marches de réflexion portées au noyau de 1’Oc-
cident, face a I’avance de 1’état général de la vie de I’esprit
contemporain. Elle s’adonnerait a la prise de conscience de
cet universel de la raison, tels les progrés d’une modernité
philosophique, comme la saisie de 1I’€tre collectif en tant
qu’un “en-soi”, atteint par cette expropriation, aussi intrinse-
que que subliminale de son entité, par le monde techno-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 205

morphe, transposé aux enceintes de la culture. Sur la scéne
de I’Islam, une telle tache impliquerait, tout d’abord, une
véritable surdétermination de cet “en-soi” — aussi fonda-
mentaliste qu’elle soit — passé a 1’a priori d’une affirma-
tion, face a I’imminence de I’abat de ses référentiels par la
civilisation montée en croisade, forcenée.

Démarche de la réflexion et diachronie critique

C’est donc par une détermination concréte d’affron-
tement — dans le profil des dits dialogue des cultures — que
I’Islam rentre en modernité, comme rattrapage au sein du
sanctum sanctorum de sa perception identitaire faite des
plus enracinées des doxas, dans le Coran et la Sharia. C’est
donc un double accrochage dans un temps régressif que bra-
vera cette histoire de la réflexion, forte d’une synchronie
d’exercice, dans son universel inéchappable.

La contemporanéité islamique impliquerait désormais,
par la reprise de son initiative historique assurée en 1978, un
travail forcé de récupération, a travers la mise en ceuvre de la
théorie critique. Quelle sera donc la prise de distance interne
et de répartie de cette culture assiégée, pour se trouver dans
cet universel, dans la remontée de sa généalogie, pour s’énon-
cer le plein sujet de réflexion? Jusqu’ou, avec ce redresse-
ment, méme doté des meilleures incorporations techniques
— comme celles que rend possibles aujourd’hui la plus bril-
lante et désinvolte des herméneutiques — arrivera-t-on par
ces enchevétrements et tournures a la conquéte d’un socle
de modernité unifié, reconnaissable, pas uniquement rendus
aux renvois de I’exégese, faufilés avec les plus séduisants de
ses alibis? Est-ce qu’une telle tdche permettrait a ce sujet



206 Candido Mendes

collectif une émergence vraiment fondatrice et son discours?
Rencontrerait-elle le contexte, non d’une déconstruction a
vide, mais 1’assurance d’une subjectivité fondatrice et de son
discours? Ali Harb dirait, et avec raison, qu’une telle tiche
revenait a s’exposer a la réception universelle pleine de la
réflexion, a partir du soutien d’un vécu que suppose une
quéte identitaire, en proie, aux surdéterminations de pro-
theéses, de résistance, des territorialisations ou de nationalis-
mes, et peut étre en surcroit, d’une représentation réductrice
de I’Islam.

Tout ce travail épistémologique n’échappe donc pas,
comme tache annonciatrice du dialogue, a reprendre, aux
risques des caveats absolus, des a priori identitaires, a la li-
mite des nouveaux temps sociaux qui ont changé 1’ave-
nement de 1’universel civilisateur, mais qui, de méme,
impliquent I’avance de la théorie critique, en un temps isono-
mique de la contemporanéité.

Herméneutique et contemporanéité de I’Islam

Le dialogue du protagonisme occidental avec 1’Islam
exige donc, a la fois, son avénement a la modernité et, le
double saut étant possible, a la post-modernité.

Cette tache se réclame de tous les instruments de la dé-
construction et, avant tout, de ’emploi archi-exigeant de
I’herméneutique, appliquée au contenu méme de la doxa.
Elle se rapporterait a la lecture a vif du Coran et a toute
I’envergure d’une entreprise canonique, comme celle de Ali
Harb, dans sa triade Le texte et la vérité. Ony trouve, de fa-
con exemplaire, ce premier dépassement de la doxa, au
prélévement de la culture de 1’Islam, malgré le fait d’avoir



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 207

¢été atteint par I’affirmation tardive d’identité collective, en
quéte des premiers “en-soi”, née de la résistance a 1’Oc-
cident, en toute envergure de la modernité. Cet effort abou-
tirait a I’acharnement d’une perception collective ainsi
enracinée sur des valeurs traditionnelles, comme le montre
le méme auteur dans Politique de la pensée. Mais si un tel
obstacle peut mener a I’effritement de I’intellection réflexi-
ve comme universel concret, de méme 1’exercice d’her-
méneutique, en une manceuvre littéralement avant-gardiste,
réussit a braquer toute dévolution au pré-moderne, et parve-
nir a une épistéme achevée de la reconnaissance; d’un “en-
soi” vraiment collectif, a 1’abri d’une nouvelle réduction.
Dans cette tache et en exprimant sa demande d’une pra-
xis-limite, Harb se réclame d’une logique transformationnelle
pour s’assurer d’une pensée a 1’abri du piege, tel qu’annoncé
dans son L ’essence et la relation, toujours présent du fonda-
mentalisme.

La tension est 1a, au nerf méme de I’envergure créatrice
du philosophe libanais. L’¢épreuve du risque est aussi dans
les tentations de transposition méthodologique, qu’¢lude au
préalable la percée phénoménologique ou s’exaucerait toute
un syndrome de soucis, de mobilisation propre au raidisse-
ment des remparts de la modernité assiégée. Mais ce travail,
au niveau de la doxa, réussira toujours comme un sursaut
epistémique. Il s’agirait de le saisir dans la stratégie propice,
entre le “percept” et I’“affect”, comme le dit Taha Abdul
Rahmane lorsqu’il propose le biais d’une philologie rigou-
reuse pour échapper, dans I’exercice philosophique, dans
une culture du texte a tout “idéalisme linguistique”. Une tel-
le démarche se renforce d’un caveat contre la fuite catharti-



208 Candido Mendes

que des contenus de I’expression identitaire, maintenue a un
horizon inépuisable et infiniment repris dans I’ascese rhéto-
rique d’un “vouloir-dire”.

Modernité et raisons récupératrices

Dans de telles procédures, la réflexion critique se libere
d’une doxa primordiale faisant face a la cassure ou au dé-
nouement de la modernité, au niveau du regard contempo-
rain, devant les purges phénoménologiques, rassurées par
leur lecture du concept, selon le développement canonique
de I'universel civilisateur. L’assise de cette démarche se
rapporterait a la remontée kantienne, bien loin encore d’He-
gel et de Marx, dans ce renvoi au grand contenu de la pen-
sée, au déploiement majuscule de la modernité. Tel serait le
parcours de Mohammed Arkhoum assurant la caution d’une
herméneutique vraiment gagnée sur la réification ou la pra-
xis du concret, ou le présent de cette culture arabe s’en-
racine, une fois dépassées les trappes d’une subjectivité de
circonstance ou les fausses fuites en avant, échangées par la
véritable démarche du post-moderne.

Il est significatif que, dans le dépassement de 1’ana-
chronisme de la pensée arabe, le parcours de fond tienne au
renvoi de la théorie critique a une dialectique de la plus hau-
te portée de compréhension du sujet raisonnant, en vraies
déclinaisons majeures, successives de I’instance d’analyse:
La critique de la raison arabe, de Al Jabri; La critique de la
raison islamique, de Mohammed Arkhoum; La critique de
la raison religieuse, de Abu Zaid. Le pas donc, a I’allure du
post-moderne, se replie — comme gage de toute polysémie



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 209

— sur le dénominateur cognitif matriciel — la raison —
comme il convient a la culture parvenue a la contemporanéi-
té, dans I’instance plus difficile et dramatique des séculari-
sations, reexposée a I’empreinte religieuse-identitaire.

C’est ce qui revient a dire que cette quéte particuliere de
I’universel concret en exercice, dans sa critique de la con-
naissance, ne peut pas se libérer de la sauvegarde, a chaque
demanche d’une caution, vers I’expérience transcendantale.

La plus ambitieuse peut-Etre des stratégies, a la suite
d’un tel itinéraire et au risque de la doxa envoutante, serait
pour Abu Zaid (Critique de la raison religieuse) la rémis-
sion permanente au codage, comme interposition entre 1’¢-
vénement historique et 1’expérience transcendantale que
recouvre le Texte Sacré. Le pluralisme des lectures se main-
tiendrait au niveau des exégéses dans le strict respect tradi-
tionnel, I’herméneutique ne travaillant qu’a partir de ce
palier ou une contextualité se dessinerait des le début de la
lecture secundum quid, 1’interprétation avenante a la suite
de la percée des textes religieux par la raison, toujours en ré-
mission de clés du codage primordial.

L’immense travail, par conséquent, de Harb, Abu Zaid,
Arkhoum, ou Al Jabri, aboutissent a un souci épistémologi-
que, grand ouvert sur la culture arabe. C’est une approche de
ce genre qui permet des apories de problématique-limite
pour configurer la contemporaineité de I’Islam: discours re-
ligieux ou politique? Doxa de défense, ou refus radical de
I’universel civilisateur? Dans quel cran dialectique penser
au dépassement des dialogues, percus, d’abord, comme hé-
téronomiques?



210 Candido Mendes
Au-dela de la réception mimétique

C’est en effet face a cette culture que se manifeste la
condition exemplaire d’un “étre au monde”, traversé par la
tension contemporaine majeure: celle de I’appropriation de
la culture par le processus civilisateur. Sa mise a jour eut
lieu grace a la radicalité de la révolution khomeyenne qui
s’assura un nouvel octroi fondateur de sens dans la confron-
tation des subjectivités collective avec I’Occident. Iy a rup-
ture et émergence de temps intérieurs distincts rendant
I’éveénement équivoque et ’ouvrant a la lecture polysémi-
que. Donc, en termes de la présupposition heuristique d’un
“vis-a-vis”, suppos¢ a I’avance par le dialogue, il s’agit de
connaitre le moment dialectique — ou le cran d’emprise —
de cette assomption d’un acteur social face au dintorno de sa
circonstance. C’est justement ce qui résulterait de la prise de
conscience de ses contenus de représentation, vidés dans
I’enlisement ou les réifications caractéristiques de I’envol-
tement du prosélyte, du simple récepteur du processus civi-
lisateur. Ils ne se confronteraient que par la reproduction de
contenu de la mimese primordiale. C’est ce qui, dans le cas
paradigmatique de I’Iran, s’acheva presque, a 1I’époque Pah-
lavi, comme expropriation finale du vécu par le simple reflet
de ce monde refait par la maitrise civilisatrice. Abdal Kha-
rim Shoruz, parmi les philosophes de ce moment de refonte,
propose la révision critique de I’universel civilisateur —, ar-
rétée grace a I’exercice sacrificiel de la rupture — moyen-
nant la révolution — qui permet le regard de ses produits
comme butin, et non plus en tant qu’appartenant dans le
monde-objet a une méme configuration de la subjectivité.
Le contre-point d’un tel ensevelissement ne pourrait étre



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 211

que le retour intégral d’un Etat Théocratique, dans toute la
taille de la transcendance et d’une République de croyants.

Aujourd’hui, I’appel de Kathami au dialogue est celui
d’un acteur historique en panne effective de resynchronisa-
tion des échanges référentielles-limites, face a I'universel
civilisateur abattu. Cette opération exige une délivrance du
nouveau, par I’intermédiaire d une fondation littérale car les
transparences de tout “vis-a-vis intérieur” sont perdues, et il
n’existe pas de charpente historique ou de cran préalable
pour la répartie — comme le souligne Shoruz — d’une cul-
ture réaffirmée et d’une civilisation qui s’ offre le trophée de
la suite ininterrompue de son dynamisme. Il y a donc une
multi-exposition de temps sociaux, sans prise entre le renvoi
et la confrontation et ayant fait face a tous les risques
d’opacité, d’une refonte de contenus de représentation qua-
si-expropriée a la onzieme heure. Il nous manque la métho-
dologie et, surtout, la distance, pour que nous puissions nous
rendre compte des réelles différences; des énoncés de recon-
naissance; des écrans de raidissement intérieur de son au-
thenticité tatonnante; du risque de trans-lecture qu’implique
la sortie d’une confrontation radicale, dans toute perte de ré-
ciprocité préalable.

Croisade et surdétermination “in extremis”

Il faudrait ajouter aux qualifications de cette reprise de
dialogue I’intervention de I’hégémonie sur la scéne de la tom-
bée des tours de Manhattan, accélérant ou méme forcant une
pragmatique du “vis-a-vis”, avant la fin de son discours de re-
connaissance, menant a un plafond des confrontations identi-



212 Candido Mendes

taires, en force d’arrét du repérage des diachronies établies
par la rupture de la révolution khomeyenne. Sa profondeur
nous a également offert la scéne de ses limites, et donné des
gages de permanence d’un processus culturel, dans cet uni-
vers rong¢ par I’acharnement expropriateur de la civilisation.
Le 11 septembre renversa 1’état d’appropriation-et-rejet, qui
s’inscrit a I’avalanche de la reprise culturelle et de la coexis-
tence établie d’un pluralisme in extremis, butinant ¢a et la sur
les débris de la modernisation a-critique et totalisante. Nous
ne sommes qu’au tout début de ce temps social hégémonique,
du reégne absolu de son miroir, de I’emprise des simulacres
dans le rayonnement de ce pouvoir sans retour, et encore ca-
pable — son dernier apanage dans les périphéries —, de se
permettre la réification de ses propres contrefagons ou le dé-
classement de toute demande d’authenticité transfixée dans
son contexte, sans pouvoir sortir de la gageure de ses reflets,
sans échappatoire, abandonnée aux simulations infinies de sa
vérité premicre.

L’Islam, au sevrage de la révolution de Khomeyni, reste
le dernier rebelle de la riposte réussie, avant d’étre amené,
apres la Croisade, au subliminal des confrontations. Il est
question de ’atteinte larvée de tout son inconscient collectif
par la guerre d’Iraq, tous jeux de renvois post 78, retranchés
dans la marée de I’attente indéterminée, pour redémarrer au
niveau maintenu de son arcane.

Malgré tout I’appareillage conceptuel et la sensibilité de
la pensée arabe au post-moderne, nous faisons face au retrait
du cran de I’isochronie historique, a 1I’époque de la préemp-
tion hégémonique ¢éludant de plain-pied I’énonceé des diffé-
rences, comme condition de survie des processus culturels.



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 213

D’avance et presque prémonitoirement, la théorie critique
assura, entre-temps, le fond de la conquéte de la réflexion,
accompagnant la rupture de la doxa, et fixa son palier regard
au niveau des “raisons”, en tant qu’universels concrets, soit
de la pensée religieuse, islamique ou arabe. Il arriva donc,
en termes d’annonciation des sujets culturels a la démarche
intermédiaire de cette totalité¢ historique, en proces au-
jourd’hui — ou supports identitaires — comme véritables
béances d’envergure maximale pour terminer le renvoi en-
tre reconnaissance et déconstruction. L’arrivée a ses “rai-
sons” assure, en méme temps, le dépliant de 1’Islam envers
I’étre collectif en émergence, capable de se dérober aux sur-
déterminations nationales. On écartera ainsi cet amenuise-
ment de I’affirmation identitaire, poussée de force en tant
que contre-champ de I’hégémonie, mais menacée a la fois
par le “solipsisme narcissique”, comme le remarque si bien
Ali Harb.

Les cour-circuits dialectiques

A Pautre extréme du dialogue culturel proposé par
I’architecture de la rencontre d’ Alexandrie se tient le coeur
latin de cet Occident, devant la cloture hégémonique de
I’univers civilisateur. On ne reconnaitrait cet effet, qu’ex
post, en marquant le pas franchi dans 1’état général de la ré-
flexion de la modernité par cet ensemble de penseurs res-
ponsables de la French Theory, ainsi que I’a reconnue sa
réception américaine il y a déja trente ans. Jusqu’ou, dans
ces renvois du discontinu, une histoire de la pensée
s’ceuvre-t-elle en mieux aux exponentiels d’accélération, a



214 Candido Mendes

I’au-dela des resynchronies piégées a un prétendu simple
tour d’horizon? Que penser, ne serait-ce que de fagon heu-
ristique et au sein des rapports d’assynchronie, mimese et
rupture entre Occident et I’Islam du “plus I’écart” apporté
par la latinité dans le tissu historique? Il est question, d’abord,
d’accélération de cette distance face au bond de la pensée
francaise dans 1’avance de cette méme réflexion contempo-
raine.

Nous remarquerons par ailleurs que la latinité servit de
plateforme pour trouver la synergie fonciere et caractéristi-
que de ce nouveau bond de la réflexion, a la suite de
I’intentionnalité husserlienne — palier sur le passage de la
modernité cartésienne a 1’exercice de la déconstruction de
nos jours. Elle est devenue, face aux versants formels et
analytiques de ’Occident “dur”, a partir de la moitié du XX*
siecle, le ressort des suites impliquées par la méditation phé-
noménologique, menant au retour de la subjectivité fonda-
trice et de I’emprise du discours tel qu’établi par le rapport
entre Les mots et les choses, de la legon foucaultienne.
L’Occident latin de nos jours tient dans cette rencontre
inouie de plusieurs pensées-clés de souche francaise, capa-
bles de permettre la généalogie trés rares d’une pensée ren-
due contexte commun et parfaitement repérable comme
dénominateur commun a cet Occident flexible, ou maléable,
dans la contribution de Foucault, Baudrillard, Derrida, De-
leuze, Guattari, Morin, Lyotard, Certeau, et de leur inciden-
ce sur la pensée américaine durant les dernieres décennies
du XX° siecle, lorsqu’ils firent contrepoids au vide stérili-
sant de la quéte analytique et a son tournant linguistique. La
force canonique d’un Rorty, ou d’un Jameson, au-dela de



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 215

leur matrice de pragmatisme ou de marxisme, pointe vers un
dénouement alexandrin et sa pierre de Rosette, bien claire
pour la lecture de I’héritage, du foisonnement d’une pensée
continentale extraordinairement figée sur I’Hexagone, avant
qu'un temps d’hégémonie ne se mette a refaire la culture
américaine, contre sa nature, une fois haussés les ponts-levis
d’une nouvelle Festung Amerika.

Hétérologie et démédiation

Il y aurait cependant plus a explorer dans le “vis-a-vis”
Latinité-Islam, comme exemple d’hétérologie vue comme
la catégorie de “I’autre de 1’attente” — tel I’annonce a Mi-
chel de Certeau — entre entités collectives comme authenti-
quement différentes; comme donc, un circuit radicalement
bilatéral capable d’engendrer une dialectique du renvoi des
résidus, faite de démédiations.

Une proposition de dialogue entre 1I’Islam et la Latinité
fait face a une condition exemplaire de distance entre les
cultures, qui peut aller jusqu’au vrai décalage hétérologi-
que. Les subjectivités en cause rangent, d’un coté la prati-
que de la connaissance amenée a I’universel civilisateur, a
partir d’un extréme de pré-modernisation, et aux résistances
spécifiques, tout de méme a I’asynchronie contemporaine
de la survie du processus de culture islamique.

D’autre part, la latinit¢é reconnaissable en termes
d’emplacement d’une niche de pensée, fait d’elle davantage
qu’une école, le relais d’un amorgage de la dialectique de la
réflexion et de la prognose possible d’un cumul d’avances
qu’un tel échange exponentiel peut revétir. Il nous manque



216 Candido Mendes

encore le recul nécessaire, malgré 1’exceptionnelle occasion
de prise de conscience d’une partie si critique et vivante de
ses protagonistes, de la force d’un tel rassemblement, com-
parable au Cercle de Vienne, au Bloomsberry Group ou a
1’Ecole de Francfort.

Mais face au jeu du temps long, des écarts des sujets his-
toriques en proie a leur possible reconnaissance on ne peut
pas échapper a I’exercice, au moins heuristique, nous le ré-
pétons, de cette accélération anticipatoire face aux domina-
tions doublées d’hégémonie en Occident. Il s’agirait de
penser, face a de tels décalages, aux vraies démédiations
face a ces proces mis a nu par leur écart, amenant la cons-
cience, qui a horreur du vide, a voir pointer les dévolutions
de I’effet civilisateur. Au ras des pulsions historiques, de
nouvelles souches pourront reprendre, avec d’autres be-
soins d’expression, des protagonismes créateurs prélevés
sur des gestes ou institutions, laissés aux arcanes méditerra-
néens, fondateurs de latinité ou d’épanouissement de I’is-
lamisme.

Ces dits et faits dévolutifs du message renvoy¢ et fait
geste, par ce détachement de 1I’ensemble fonctionnel de son
expression, peuvent ressortir des étiques de témoignage
d’un absolu, que représente aujourd’hui le martyr d’anéan-
tissement radical personnel, face a I’ensemble du Jihad au
Moyen Orient. De méme, la refonte de I’institution de la lai-
cité en France, protectrice a rebours des pluralismes, devant
la saturation des espaces sociaux, pour 1’énonceé de la diffé-
rence. Les pluralismes assié¢gés en temps d’hégémonie ren-
contrent naturellement, dans la latinité, la res publica, la
chose et la place publique comme il sied au monde des pla-
ces et des rostres.



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 217
Dévolutions et paroxysmes dialectiques

Il serait difficile de trouver une détermination plus nette
de latinité, que de s’en prendre au monde de I’organe gré-
co-latin; a toute cette exigence du visuel dans la vignette
méditerranéenne éclatante, son jeu d’ombre et de lumicre
qu’exige ses volumes et cette culture de la description pour
la pléthore de 1’évidence comme le souligne Merleau-Pon-
ty. Il n’existe aucun creux dans cette perspective, mais un
jeu plénier de distance; de rémission visible, sinon déja or-
giastique, de cette pulsion de I’organon; d’un monde ou le
“vis-a-vis” des individus se prolonge par la projection vi-
vante de la polis, et d’'une dgora comme support de cette
présence totale de la collectivité, passée au jeu des ren-
vois-limites par la discussion, finie par le plénum du vote.

Pas de vide dans ce corps soutiré aux individus, tel que
celui de la palestra et du cénacle pour I’emprise toujours
pléniere du geste de la Cité. La latinité garda dans sa repré-
sentation cet espace en chasse-gardée, ou réserve de la plé-
nitude, et fait toujours étalage de sa rencontre, entre le
“vis-a-vis” constitutif des expressions de pouvoir — entre le
duomo et le potesta, et le lien rendu notable par I’entre-
croisement des individus; par 1’exchange de parcours que
devient son socle invisible. Cet espace, publique par défini-
tion, se fait en permanent moulage de ce plus d’entité, qui
émane de la vie commune est, en fait, sa représentation.

Il exprimera toute I’ampleur de sa nouvelle expression,
au moment du spectacle ou se refait le corps politique, au
moment de révolution, ou s’achéve 1’interaction radicale du
pouvoir comme miroir absolu de cette identité collective,
donnée a la trajectoire décisive de la recherche de son
“en-soi”, de son entité fondamentale.



218 Candido Mendes

Ce serait en effet la totalité du processus de laicisation
de I’histoire de 1’Occident qui débuterait par le changement
de teneur de cet absolu, menant a la chute de la croyance en
la transcendance et a I’instauration du pouvoir comme sa
manifestation dans tout le contre-point entre les “césaro-
papismes”, les mutations de I’Empire et de la papauté, et
I’abolition du principe divin — remplacé par la raison dans
les nouvelles certitudes humaines. Les espaces publiques
refléteront nécessairement la nouvelle représentation, ou
opérera par ablation le corps politique comme expression de
la Cité, dépourvue désormais de 1’au-dela. Toujours a I’ex-
tréme de la tension entre deux absolus en exclusion et
I’exercice du pouvoir comme expression de leur étre, tra-
vaillent devant I’abime de cet écart radical. De la méme’, une
césure y pare le choc de 1’abat par la mimése ou contre-fagcon
de la représentation éliminée par le contenu émergeant. Pour
marquer 1’abolition du principe divin et le ratifier; face a la
cité sur-terre, la mimeése serait de rigueur. L’Etat des Lumieé-
res officiera dans I’opulence des espaces vidés, et immédia-
tement remplis par la nouvelle représentation de la déesse
raison, portée a tout autel. Moins comme désacralisation
que comme nouveau sacre du culte, uniquement exposé a la
modification du syntagme, du nouveau dire, que bannissait
la signification par désuétude sans altérer le plaetus somp-
tueux, ou se reconnaissait sur place la sculpture de la Cité.

Corps politique pléthorique et pluralisme

Dans ce contrepoint viscéral avec I’Histoire, par cet
ombilic de Latinité, le parcours de 1’acquis de la réflexion,



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 219

sur la coulée du temps social, serait amené a ces nouvelles
¢étapes du sillonnage de la modernité. Au cérémonial de la
sécularisation, la césure se fit par simple ablation de la di-
mension transcendantale, confiée a la mimese la contrefa-
¢on du contenu représentatif aboli.

A la venue de la démocratie, provenant de la montée de
la société civile de I’en bas des structures du pouvoir,
I’expression du pluralisme devenait le parangon de la sculp-
ture du corps politique. Et rien de mieux pour I’exprimer —
toujours comme le vide pléthorique du sanctum sanctorum
— et exactement comme son revers tout plein, que la neutra-
lit¢ d’expression d’espaces de choix de la sculpture politi-
que, tel que I’école.

La crise du voile musulman et son interdiction dans
I’espace publique des écoles — succédané de la place —
mettait en cause I’expression du nouveau corps politique, en
guise de cette demande orgiastique ou se manifeste la diffé-
rence. Plus la société civile se voit la proie du particularis-
me, portée a la démocratie de 1’ostentation de la différence,
plus elle réclamerait exactement, comme expression/limite,
son revers absolu. La Cité offre le plaetus de la différence
par la contention imposée dans la nouvelle sculpture vivan-
te, a I’école, de la société pluraliste. Néanmoins, pleine de
son message, justement en totale fidélité a I’agonal collectif,
a demande multiple, contradictoire, de la société affublée
aujourd’hui de sa différence. Elle gagna son monument, une
fois de plus, dans le terroir par excellence de la latinité, dans
I’Hexagone historiquement ouvert a toutes les migrations,
patrie des flux d’un monde marqué par des idéologies com-
me de la différence criarde; point de renvoi permanent des



220 Candido Mendes

remous et des dépdts de la société complexe, multi-tendue,
ou s’enracine le pluralisme comme cheville ouvricre de la
démocratie, au grand large d’une raison qui s’empare de
I’aventure de I’homme.

La latinité au sauvetage de la différence

L’univers hégémonique bouscule le temps large ou le
moment encore impérial de 1’Occident vit le dépassement
du cogito par ’intentionnalité et assista au passage de la
modernité a la post-modernité, de sa suite germanique et sa-
xonne a son lignage latin. Le premier dédoublement alla jus-
qu’aux progres de la philosophie analytique et au /langage
turn, au contre-point mathématique entre Wittgenstein et
Husserl et, par la suite, de Cantor et Carnap. Toute I’école de
Cambridge s’interrogea sur cette cognition post-cartésienne
et se mit a la quéte des indéterminations propositives, con-
frontées a I’incertitude finale de Heisenberg.

La deuxiéme partie du XX° siécle fut t¢émoin — comme
I’éveil du post-moderne — et suivant I’expression de Paul
Ricceur, d’*“un pouvoir plus radical de référence a notre étre,
de notre étre-au-monde”. Il s’agissait de reprendre I’amorce
de la dialectique de la réflexion, traversant les ruines du
sens, mis en cause par le langage et le solipsisme formel, en
reconnaissant pleinement sa vraie portée ontologique. On
parlerait, peut-&tre, d’un contre-point émergent, apres 1’iti-
nérance du rapport cognitif de 1’Occident hard, a travers
cette reprise fondatrice de 1’étre que permettait 1’assujet-
tissement foucaultien, ou le monde (Welt) de significations
n’est plus un environnement (Unwelt), mais 1’“€tre-com-



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 221

me” d’une pleine participation au monde ainsi constitu¢” —
continue Paul Ricoeur. Les mots et les choses étalaient ce
renversement du rapport ontologique, tant le discours de la
subjectivité se reconnait a ’exploit de la narration, et le
sur-concret de la référence, pléthorique comme perception,
se renvoie a I’écriture, a la “différence” de Derrida. Il en ré-
sulterait également que cette assise spécifique sur le référen-
tiel ne pourrait s’énoncer qu’en tant que simulacre, dans cet
autre instance que Baudrillard apporta a I’épistémologie du
post-moderne. De méme, cette dialectique renversée de la
relation fondatrice du monde, au risque de se rabattre a son
immanence, impliquait les nouveaux gachet des renvois ou
des boucles dans La méthode, d’Edgar Morin. Ainsi remon-
té, un réseau de sens ne se trouverait que dans les temps
faibles, capables de discerner sa dialectique, ou d’asseoir
’interprétation de la vraie herméneutique de Vattimo, pour
fissurer la symbolique occidentale de sorte a y introduire la
multiplicité, a la suite de Deleuze et Guattari dans Mille Pla-
teaux. C’est ce que reconnaitrait le manifeste de 1’Anti-
(Edipe, du fait de se lancer dans la refonte de 1’épisté-
mologie, au nom d’un universel ou d’un indifférencié, pour
y assurer des modes d’individuation non-subjectifs.

L’axe du post-moderne assurerait aussi — selon égale-
ment la proposition de Deleuze et de Guattari —, que
I’expression participe toujours a I’information de son conte-
nu et répond a ses objets. La latinité se maintiendrait au-
jourd’hui au passage du cogito a cette subjectivité gagnée a
la référence radicale — a un autre “tre-au-monde” critique
en ce moment du processus de I’univers civilisateur —, qui
se départit de toute route ou cadran de la différence.



222 Candido Mendes

Nous nous trouvons face a un nouveau broyage de la
subjectivité, ou le temps de la démarche critique ne renvoie
a la représentation que pour étaler les subjectivités en de
multiples reflets, bien arrivés au simulacre et a I’infini de ses
réductions. L’hégémonie se dresse devant la facture des
systémes, une fois confisquée la différence a toute autre is-
sue qui ne soit celle de son miroir; et contre le ciel bas des
croisades, nous faisons face aux jeux pleins et immédiats
des raccourcis, aux jeux baclés d’une réciprocité de pers-
pectives, rétrécis par la peur et I’appréhension des ripostes.
La condamnation au fondamentalisme est celle de la lumi¢-
re morte, née du référentiel déja éteint, incapable de permet-
tre un rebondissement fertilisateur du vécu. La contrefagon
imposée aux réifications gache jusqu’aux simulacres, et les
hégémonies mémes s’alourdissent dans 1’opacité de toute
reconnaissance, dans le vide des renvois, et son silence, sans
retour.

Références bibliographiques

ADLER, Alexandre (2002). J ai vu finir le monde ancien. Paris, Grasset.

ALL Tariq (2003). The Clash of Fundamentalisms — Crusades, Jihads
and Modernity. London-New Y ork, Verso.

ASHCROFT, Bill et AHLUWALIA, Pal (2001). Edward Said (Routledge
Critical Thinkers — Essential Guides for Literary Studies). Canada
and EUA, Routledge.

BENNANI-CHRAIBI, Mounia et FILLIEULE, Olivier (2003). Résistances
et protestations dans les sociétés musulmanes. Paris, Presses de la
Fondation Nationale des Sciences Politiques.

BENZINE, Rachid (2004). Les nouveaux penseurs de [’islam. Paris,
Albin Michel.



L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 223

BESSIS, Sophie (2002). L Occident et les autres — Histoire d une su-
prématie. Paris, La Découverte & Syros.

BRETON, Philippe (2003). Eloge de la parole. Paris, La Découverte.

BUCK-MORSS, Susan (2003). Thinking Past Terror — Islamism and
Critical Theory on the Left. London-New York, Verso.

CALHOUN, Craig; PRICE, Paul; et TIMMER, Ashley, eds. (2002).
Understanding September 11. New York, New Press.

CERTEAU, Michel de (2000). Cultural Theorist. London, Sage Publica-
tions.

CHARNAY, Jean-Pierre (2203). Regards sur L’Islam, Freud, Marx, Ibn
Khaldoun. Paris, L’Herne.

CHOMSKY, Noam (2003). Power and Terror (Post-9/11 Talks and
Interviews). Canada, Seven Stories Press/Little More.

CUSSET, Frangois (2003). French Theory. Paris, La Découverte.

DELACAMPAGNE, Christian (2003). Islam et Occident, les raisons d 'un
conflit. Paris, PUF.

DENAUD, Patrick (2002). Irak, la guerre permanent — Entretiens avec
Tarek Aziz (La position du régime Irakien). Paris, Editions du Félin.

DERRIBA, Jacques et HABERMAS, Jiirgen (2004). Le concept du 11 sep-
tembre. Dialogues a New York(octobre-décembre 2001) avec Gio-
vanna Borradori. Paris, Galilée.

DIDION, Joan (2003). Fixed Ideas America Since 9.11. New York, The
New York Review of Books.

DOUSSE, Michel (2002). Dieu en guerre — La violence au ceeur des
trois monothéismes. Paris, Albin Michel.

ENCEL, Frédéric (2002). Geéopolitique de [’apocalypse — La démocra-
tie a [’epreuve de [’Islamisme. Paris, Flammarion.

ERRERA, Eglal (2003). Le goiit d’Alexandrie. France, Mercure de Fran-
ce.

ESPOSITO, John L. (1999). The Islamic Threat — Myth or Reality? New
York, Oxford University Press.

ESPRIT — REVUE INTERNATIONALE (2001). 4 la recherche du monde
musulman. Paris.

FERRO, Marc (2002). Le Choc de [l’Islam (XVIIle-XXIe Siécle). Paris,
Odile Jacob.



224 Candido Mendes

FLETCHER, Richard (2003). La croix et le croissant. Paris, Louis Audi-
bert.

HARB, Ali (1998). L essence et la relation. Vers une relation transfor-
mationnelle. Beyrouth-Casablanca, CCA.

(1993). Critique du texte. Beyrouth-Casablanca, CCA (rééditi-

on 1995).

(1993). Critique de la vérité. Beyrouth-Casablanca, CCA, 1993,

réédition 1995).

(2001). Politique de la pensée.

HARDT, Michael et NEGRI, Antonio (2000). Empire. Paris, Exils Ed.

HASSNER, Pierre (2003). La terreur et I’enpire — La violence et la paix
II. France, Seuil.

HASSNER, Pierre et VAISSE, Justin (2003). Washington et le monde —
Dilemmes dune superpuissance. Paris, Editions Autrement.

HEYBERGER, Bernard, dir. (2003). Chrétiens du monde arabe, un archi-
pel en terre d’Islam. Paris: Autrement.

KALTENBACH, Jeanne-Héléne et TRIBALAT, Michele (2002). La répu-
blique et I'Islam — Entre Crainte et Aveuglement. France, Galli-
mard.

KHALIDI, Rashid (2003). L identité Palestinienne — La construction
d’une conscience nationale moderne. Paris, La Fabrique Editions

KO0zAKAT, Toshiaki (2000). L ‘étranger, [ 'identité — Essai sur [ intégra-
tion culturelle. Paris, Editions Payot & Rivages.

LAMCHICHI, Abderrahim (2001). Islam et Occident: la confrontation?
Paris, L"Harmattan.

(2001). Pour comprendre [’Islamisme politique. Paris,
L’Harmattan.

LORY, Pierre (2003). Le Revé et ses interprétations en Islam. Paris, Edi-
tions Albin Michel.

MAILER, Norman (2003). Why Are We at War? New York, Random
House.

MENDES, Candido (2003). L’hégémonie, la blessure inguérissable,
I’hécatombe. Rio de Janeiro, Académie de la Latinité, Textes de Ré-
férence.

NAIR, Sami (2003). L empire face a la diversité. Paris, Hachette.




L’Hégémonique a I’Assaut de [’Universel... 225

NEGRI, Antonio (2003). Time for Revolution. London, Continuum.

NEGRI, Antonio; COCCO, Giuseppe; ALTAMIRA, César et HOROWICZ,
Alejandro (2003). Didlogo sobre la Globalizacion, la Multitud y la
Experiencia Argentina. Buenos Aires, Piados.
PLATTI, Emilio (2000). Islam... étrange? — Au-dela apparences, au
ceeur de I'acte d’Islam, Acte de Foi. Paris, Les Editions du Cerf.
POUVOIRS — Révue Frangaise d’Etudes Constitutionnelles et Politiques
(2003). Islam et Démocratie. Franga, Seuil, n. 104.

ROY, Olivier (2002). L Islam mondialisé. Paris, Seuil.

SENAC, Philippe (2000). L ’Occident médiéval face a l’lslam — L ’image
de ’autre. France, Flammarion.

ToDD, Emmanuel (2002). Apres ['empire — Essai sur la décomposition
du systeme américain. France, Gallimard.

TODOROV, Tzvetan (2003). Le nouveau désordre mondial: réflexions
d’un européen. Paris, Robert Laffont.

VIDAL, Gore (2002). Dreaming War — Blood for oil and the Che-
ney-Bush Junta. New York, Thunder’s Mouth Press/Nation Books.

WARRAQ, Ibn (1999). Pourquoi je ne suis pas musulman. Paris, L’ Age
D’Homme.

WIEVIORKA, Michel, dir. (2003). L avenir de [’Islam en France et en
Europe — Les entretiens d’Auxerre. Paris, Balland.



Le salaire de la peur:
la fracture hégémonique,
la rhetorique de la modernite
et la logique de la colonialité

Walter D. Mignolo

On nous a invités a réfléchir a un certain nombre de pro-
blémes intimement liés:

A) La reprise de la condition épistémique du dialogue
face aux clotures impliquées par le terrorisme quant a
I’avénement de 1’autre aux alibis du simulacre; au dialogis-
me comme un suivi méthodologique, et aux nouvelles con-
ditions d’une heuristique des soupgons.

B) Le fondamentalisme revu par rapport aux hégémoni-
es et leur avertissement identitaire émergent; centre et péri-
phérie, devant les mondialisations et les nouveaux axes de la
surdétermination hégémonique.

C) Les temps historiques en suspension; I’émergence et
la reprise de la notion des sociétés de risque et de leur con-
joncture; la préemption comme implication historique.

226



Le salaire de la peur: 227

D) Frontieres et nouveaux vis-a-vis historiques face a
I’hégémonie; médiation des universels concrets; 1’alibi dé-
mocratique comme reconnaissance réductionniste de I’hé-
gémonie.

E) Les nouvelles interpellations de la culture de la paix;
la perte de toute réciprocité de perspective, les surdétermina-
tions du regard international; subversion des temps sociaux;
régressions des continus sociaux; étouffement national et des
surplus identitaires; le retour au tribalisme en Iraq et les
nouveaux silences des minorités afro-islamiques aux Etats-
Unis; les éditions de la mémoire collective.

Ma propre réflexion se concentre sur la condition épis-
témique du dialogue (A) sous la prémisse que, depuis le sei-
ziéme siecle, un point de vue épistémique unique (par
exemple 1’orgueil du céro-point) a été imposé comme point
de référence pour tous les autres principes et formes de sa-
voir (B et C). De plus, I’orgueil du céro-point a ét¢ monté
sur deux piliers solides: d’abord, une généalogie du langage.
Le grec et le latin comme langues de fondation, puis
I’italien, I’espagnol et le portugais comme langue de la pre-
micre modernité, quand la théologie chrétienne était hégé-
monique; et 1’allemand, 1’anglais et le francais comme
langue de la seconde modernité, celle de la philosophie sé-
culaire. Comme vous pouvez déja le voir, le francais est
coincé entre les langues subalternes impériales de la premiére
modernité (c’est-a-dire la latinité de I’italien, de I’espagnol et
du portugais), et la philosophie séculaire hégémonique de la
seconde modernité.

Ainsi, le probléme est de comment fracturer et révéler le
registre double dans I’épistémologie occidentale qui, sous la



228 Walter D. Mignolo

rhétorique de la modernité (du progres, de la science, de la
technologie, de la démocratie, de la liberté, etc.), reproduit
depuis le seizieme siecle la logique de la colonialité: ¢’est-
a-dire I’oppression, la marginalisation, I’exploitation et la
mort. Fracturer I’épistémie hégémonique occidentale (brie-
vement, les macro-récits du Christianisme catholique et
protestant, du libéralisme et du marxisme) implique de
changer non seulement le contenu, mais aussi les termes de
la discussion. Nous avons besoin de catégories de pensée
qui ont été stockées dans les dépdts de la “tradition” par la
marche triomphale des projets pour Christianiser, Civiliser,
Développer et Mercantiliser le monde; de catégories de pen-
sée qui ouvrent de nouvelles visions de valeur éthique,
d’organisation sociale et de principes économiques. L.’éco-
nomie de libre-échange n’est pas le seul chemin possible.'
Je suppose ici que les Lumiéres n’étaient pas un “nou-
veau départ” mais une traduction et une continuation de la
théo-politique de savoir hégémonique aux seizieme et
dix-septieme siecles en une égo-politique de savoir, dans la-
quelle Dieu en tant qu’agent supréme et la foi en tant
qu’horizon directeur pour le salut aprés la mort ont été rem-
placés par ’Homme et la Raison et la science comme hori-
zon directeur pour le salut sur terre. Ma présente thése est
que la fracture de I’épistémologie occidentale est en cours et
peut étre articulée en termes de 1’émergence de la géopoliti-
que du savoir. C’est d’une conception géopolitique du sa-
voir que I’épistémologie moderne peut étre observée dans sa
place territoriale et géo-historique et dans son totalitarisme
tendant a déplacer, remplacer et éradiquer les catégories de
savoir qui n’ont pas leurs racines dans le grec et le latin, et



Le salaire de la peur: 229

n’ont pas été plus ¢laborées en italien, espagnol, allemand,
frangais ou anglais. Il n’y a apparemment pas d’alternative,
par exemple, pour imaginer I’Etat et pour concevoir 1’éco-
nomie au-dela de la diversité canonique de la théorie politi-
que (de Nicolo Machiavel a Carl Schmidtt en passant par
Hobbes et Locke) et de la diversité canonique de 1’économie
politique (des physiocrates et d’Adam Smith a Ricardo,
Marx, Henry George et Milton Friedman). Comment en
sommes-nous arrivés 1a? Comment nous sommes-nous lais-
sés prendre dans la toile de quelques langues, de quelques
catégories de pensée, et d’'un nombre limité de penseurs?
Nous venons a cette conférence, en outre, sur les pas
d’une autre conférence majeure, la conférence de la réforme
arabe qui a eu lieu le mois dernier, ici méme. Le Dr Ismail
Serageldin, responsable de cet événement, a dit que cette
conférence n’était pas une réponse a une initiative ou a des
suggestions extérieures, et il ajouta qu’“‘elle [venait] comme
résultat d’une forte croyance dans la société civile arabe
qu’il est temps de définir une vision collective générale
d’une voie de réforme; vision basée sur le role que la société
civile elle-méme peut jouer plutdt que laisser la responsabili-
té de la réforme aux seuls gouvernements”. Le Dr Serageldin
a confirmé que la conférence représentait un engagement de
la part de la société civile plutdt qu'une requéte adressée aux
gouvernements pour des solutions (www.bibalex.bov.eg). 1
a insisté et exprimé clairement que la conférence était mo-
tivée de 'intérieur et n’était pas incitée par des “recom-
mandations” externes. Il est clair, et il sera répété jusqu’a
épuisement, qu’il ne peut pas y avoir de paix dans le monde
guidée par le langage métaphorique du “consensus de Was-
hington”. Dans sa déclaration en tant que Directeur de la



230 Walter D. Mignolo

bibliotheque, Serageldin décrit que I'un des quatre buts
principaux de sa Présidence est que la bibliothéque devien-
ne un centre pour le dialogue entre les peuples et les civi-
lisations.

Et enfin mais non par ordre d’importance, nous arrivons
a cette conférence sur les pas d’un article publi¢ dans le nu-
méro de mars-avril de la revue Foreign Policy par Samuel
Huntington, intitulé “Le Défi Hispanique”. Le premier para-
graphe est clair, comme tout ce qu’écrit Huntington:

L’influx persistant d’immigrants hispaniques menace de diviser les
Etats-Unis en deux peuples, deux cultures, deux langues. A la dif-
férence des groupes d’immigrants précédents, les Mexicains et au-
tres Latinos ne se sont pas assimilés dans la culture américaine
générale, formant au lieu de cela leurs propres enclaves politiques
et linguistiques — de Los Angeles a Miami — et rejetant les va-
leurs anglo-protestantes a la base du réve américain. Les Etats-
Unis, a leur propre péril, ne tiennent aucun compte de ce défi.”

I1 est extrémement révélateur que, aprés que la “mena-
ce” de I’Union Soviétique ait disparu, Huntington mette en
sceéne 1I’ennemi musulman et maintenant qu’on est en plein
milieu de ce scénario, un nouvel ennemi apparait a 1’ho-
rizon, les Hispaniques aux Etats-Unis. Curieusement, il
existe des raisons historiques, qu’Huntington connait peut-
étre ou peut-Etre pas, pour lesquelles les Musulmans mena-
cent la civilisation occidentale et les Hispaniques le “réve
américain” du Blanc anglo-protestant. Cela a trait au role
géopolitique attribué aux Musulmans et aux Hispaniques,
de la perspective des discours hégémoniques et impériaux,
dans I’horizon colonial de la modernité. Elucider cette his-
toire baillonnée n’est pas seulement la modeste contribution



Le salaire de la peur: 231

que cet article tente d’apporter, mais pourrait trés bien étre
le besoin urgent de notre époque. Mais Huntington a appa-
remment la mémoire courte. S’il fait référence aux Me-
xicains quand il parle des Hispaniques, il oublie qu’en 1848
les Etats-Unis, dans leur expansion nationale, ont déplacé
leurs frontieres vers le sud et que des millions de Mexicains
se sont soudainement retrouvés, sans s’étre déplacés d’un
seul pas, aux Etats-Unis. Il oublie aussi 1898 et les consé-
quences de la guerre hispano-américaine, qui établit les
Etats-Unis aux Caraibes et aux commandes du territoire du
futur canal de Panama. Il oublie apparemment aussi 1959 et
la rapidité avec laquelle les Etats-Unis ouvrirent leurs portes
aux dissidents de Fidel Castro fuyant un Cuba communiste
au tout début de la Guerre Froide. Maintenant, les Hispani-
ques menacent les Etats-Unis.

11 existe une histoire parallele, bien des siecles aupara-
vant, qui lie la logique de la colonialité a la “menace” que
les Musulmans représentent aujourd’hui pour I’Occident —
cette histoire a été racontée par Tariq Ali, dans I’intro-
duction de son roman L ombre du grenadier:’

It was one night at the beginning of December of 1499. One week
before that night, Cardenal Ximenez de Cisneros, who on the re-
commendation of Cardinal Mendoza, Archbishop of Toledo, was
appointed confessor to Queen Isabella, five Christian knights arri-
ve at his house. They were veterans of the Reconquest. One week
later, Christian soldiers under the command of the five knight-
commanders entered the one hundred and ninety-five libraries of
the city of Gharnata (the Northern-most post of Islam and the Sout-
hern-most post of Christianity) and a dozen mansions where some
of the better-known private collections were housed. Everything
written in Arabic was confiscated.



232

Walter D. Mignolo

The bulk of these were Arab manuals of medicine and astronomy.
They represented the major advances in these and related sciences
since the days of antiquity. Here was much of the material that had
traveled from the peninsula of al-Andalus as well as Sicily to the
rest of Europe and paved the way for the Renaissance. Several
thousands copis of the Koran, together with learned commentaries
and theological and philosophical reflections on its merits and de-
merits, all crafted in the most exquisite calligraphy, were carted
away indiscriminately by the men in uniform. Rare manuscripts vi-
tal to the entire architecture of intellectual life in al-Andalus, were
crammed in makeshift bundles on the back of soldiers.

Through the day the soldiers constructed a rampart of hundred of
thousands of manuscripts. The collective wisdom of the entire pe-
ninsula lay in the old silk market below the Bab-al-Ramla. The
sumptuously bound and decorated volumes were a testament to the
arts of the Peninsulan Arabs, surpassing the standard of the monas-
teries of Christendom. The composition they contained had been
the envy of scholars throughout Europe.

The soldiers who, since the early hours of the morning had been bu-
ilding the wall of books had avoided the eyes of the Gharnatinos.
Some onlookers were sorowful, other tempestuos, eyes flashing,
faces full of anger and defiance. Others still, their bodies swaying
gently from side to side, wore vacant expressions. One of them, an
old man, kept repeating the only sentence he could utter in the face
of the calamity:

— We are being drowned in a sea of helplessness.

In the square it was beginning go get dark. A large crowd gathered
around the pile of accumulated knowledge. Muslims grandees and
turbaned preachers mingled with the shopkeepers, traders, pea-
sants, artisans and stall-holders, as well as pimps, prostitutes and
the mentally unstable. All humanity was represented here.



Le salaire de la peur: 233

Ximenez de Cisneros was exultant. He had been chosen as the ins-
trument of the Almighty. Others might have carried out this task,
but none so methodically as he. A soldier had been posted just in
front of the prelate's window. Ximenez stared at him and nodded,
the signal was passed to the torch-bearers, and the fire was lit. For
half a second there was total silence. Then a loud wail rent the De-
cember night, followed by cries. At a distance from Cisneros a
group was chanting, but he could not hear the words. Not that he
would have understood them anyway, since the language of the
verses was Arabic. The sky itself seemed to have become a flaming
abyss, a spectrum of sparks that floated in the air as the delicately
coloured calligraphy burnt itself out. It was as if the stars were rai-
ning down their sorrow.

Slowly, in a daze, the crowd began to walk away till a beggar strip-
ped himself bare and began to climb on the fire, “What is the point
of life without our books of learning”, he cried. “They must pay,
they will pay for what they have done to us today”, were his final
words. He fainted. The flames enveloped him.

Many hours later the square was mute. Here and there, old fires still
smouldered. Ximenez de Cisneros was walking through the ashes,
a crooked smile on his face, as he was thinking out-loud: “Whate-
ver revenge they may plan in the depths of their grief, it will be use-
less. We have won. Tonight was our real victory.”

La peur personnelle de Huntington et son encourage-
ment a une peur collective (qui ajoute a la manipulation
cynique de la peur depuis le onze septembre) est un signe
supplémentaire de I’épuisement du projet de modernité;
c’est-a-dire la fondation du savoir gnoséologique (ou €pisté-
mologique) occidental et ses conséquences politiques, €thi-
ques et économiques. C’est la crise du Libéralisme autant
que du Christianisme et du Marxisme. Et ¢’est une crise qui



234 Walter D. Mignolo

se manifeste aussi dans 1’'une des conséquences les plus per-
verses de ’hégémonie occidentale (libérale, chrétienne et
marxiste): le Fondamentalisme Islamique.

II

Je m’engage ici dans une histoire du passé qui n’a pas
¢été racontée depuis la perspective d’ou j’essaie de la racon-
ter. Quelle est donc cette perspective? Nous devons a Frantz
Fanon, parmi bien d’autres choses, ces principes cruciaux
régulierement oubliés quand nous considérons si I’on a be-
soin ou non de plus de macro-récits et travaillons a la place
sur les fragments glorifiés par les penseurs postmodernes.
De la perspective de ceux qui ont enduré les conséquences
de la colonialité, qui furent cible et mis sur la touche avec
tous les diffamés, d’une maniére ou d’une autre, que ce soit
dans des positions subalternes ou dans la multitude, faire
face au passé est crucial puisqu’il a été et continue d’étre le
lieu ou la colonialité frappe, et frappe fort: priver les dam-
nes et le diffamés de leur passé, c’est utiliser la rhétorique
de la diffamation pour confisquer aux gens leur terre, leurs
souvenirs, leur ame, leur savoir. Dans les mots de Fanon:

(...) Le colonialisme ne se contente pas d’imposer sa domination
sur le présent et le futur du pays dominé. Le colonialisme ne se sa-
tisfait pas d’enserrer le peuple dans ses mailles, de vider le cerveau
colonisé de toute forme et de tout contenu. Par une sorte de perver-
sion de la logique, il s’oriente vers le passé du peuple opprimé, le
distord, le défigure, I’anéantit. (Fanon, 210.)*

Ce n’est pas seulement le “passé du peuple opprimé”
que le colonialisme distord, comprenant par “opprimés”



Le salaire de la peur: 235

ceux qui souffrent directement des conséquences du colo-
nialisme, comme les Indiens d’Amérique et les Noirs, ou les
Hindous sous I’empire britannique. Mais aussi le passé de
ces peuples qui n’ont pas été¢ directement opprimés, mais
qui sont dépendants, comme la Chine et le Japon, par exem-
ple, ou ’empire ottoman dans ses deux derniers siecles
d’existence; ou I’Amérique “latine” depuis le dix-neuvieme
siecle.

Le message de salut dans la rhétorique de la modernité
(le Paradis, la Civilisation, le Développement, I’Economie
de Marché et la Démocratie) masque la logique de la colo-
nialité qui a été et continue d’étre inévitable pour réaliser la
promesse de la modernité. A partir du seizieéme siécle, la
rhétorique de la modernité et la logique de la colonialité ont
¢été articulées par ce que j’appellerais la sacrifiabilité de la
vie humaine, le prix qui doit étre payé pour les accomplisse-
ments de la modernité. Pour justifier et occulter le fait que
I’on peut sacrifier la vie humaine au profit de 1’accumu-
lation de capital, la rhétorique nous parle tous les jours des
merveilleux bénéfices de la modernité, de la vitesse, comme
si la vitesse était essentielle pour la dignité de la vie humai-
ne! Mais tout cela doit se faire au détriment des damnés de la
terre. Les diffamés de la terre, pour interpréter la théorie
fondationnelle du colonialisme de Frantz Fanon, ont été
d’abord définis par le moine dominicain espagnol Bartolo-
mé de Las Casas dans ses cing types de barbarisme, dans
I’épilogue de son Apologetica Historia Sumaria (1555).
Souvenons-nous que pendant ces dernic¢res années du régne
de Charles V du Saint Empire Romain et Charles Premier
d’Espagne, I’Empire Chrétien Espagnol naissant était en-



236 Walter D. Mignolo

touré d’ennemis, et était un empire naissant apeuré, pour
utiliser les termes de cette conférence. Les Maures ont été
expulsés du sud a la fin du quinziéme si¢cle, mais nombre
d’entre eux étaient toujours en Espagne. Les Juifs ont aussi
¢été expulsés et sont allés a 1’est et au nord de I’Espagne, re-
faisant surface dans I’extrémisme de diffamés au moment de
I’Holocauste. Et a I’est de I’Espagne, les “Turcs”, I’Empire
Ottoman pendant les années d’or de Souleymane le Magni-
fique, créaient des problémes dans leur avancée vers I’ ouest,
touchant les portes de ce qui deviendrait bientot I’Empire
Austro-hongrois et loin dans la région des Balkans. Je n’ai
pas de preuve que Las Casas était conscient du pouvoir as-
cendant de la Russie, qui deviendra un Empire Chrétien
Orthodoxe, ajoutant a la pression ressentie, on peut I’ima-
giner, par les Chrétiens occidentaux. Le monde entier était
classifié par Las Casas et classé selon le niveau de perfec-
tion atteint par le Christianisme et qui lui permettait, préci-
sément, d’inventer une telle classification.

Les Barbares du premier type étaient tous ceux qui
vivaient presque dans un état de nature, configuration qui
permettra & Hobbes et a Locke de créer leurs modeles idéaux
de société, en surmontant cet état pour le premier, et en le
transcendant pour le second. Mais ce qui est particuliére-
ment intéressant chez Las Casas au-dela des quatre types de
“barbaria negativa” (définie essentiellement par une “ab-
sence” de quelque chose), est la “barbaria contraria”. Ce
cinquieme type de barbarie recouvrait en partie les quatre
premiers, et était défini par tous ceux qui haissent le Chris-
tianisme et veulent le détruire; une fois que Las Casas avait
indirectement défini le Christianisme, en réduisant a la bar-



Le salaire de la peur: 237

barie et, ainsi, en diffamant tous les autres savoirs, organisa-
tions sociales, modes de vie etc, il craignait, se sentant si
concerné par les abus que d’autres Espagnol faisaient subir
aux Indiens, que cet état de la société parfait dans lequel il
vivait courait le risque d’étre détruit. Cette crainte, comme
nous le verrons dans le prochain paragraphe, disparut pen-
dant une période quand le centre du pouvoir fut déplacé au
nord des Pyrénées, aux mains de la Hollande, la France,
I’ Angleterre et I’ Allemagne. C’est-a-dire en terre chrétien-
ne protestante, ce qui pouvait aussi trés bien avoir préoccu-
pé Las Casas quand il écrivait 1’épilogue de I’Apologetica
Historia, en plein milieu des délibérations du Concile de
Trent (1545-1563). La différence entre la premicre période
de la rhétorique de la modernité et la deuxieme (dix-hui-
tieme siecle), est qu’alors que la premiere a été construite
sur les cendres d’actions militaires (I’expulsion des Maures,
et la conquéte brutale de I’empire aztéque et inca, tres simi-
laire a ce qui se passe aujourd’hui en Irak), elle fut rem-
placée par un autre genre d’action: la colonisation par le
commerce, principalement, dans I’expansion coloniale de la
Hollande, de I’ Angleterre et de la France. D’une certaine fa-
con, I’Espagne a ouvert la voie a une expansion coloniale
plus “pacifique” des pays impériaux d’ Amérique du Nord.
Cependant, la diffamation a ce moment-1a, principalement
apres la deuxiéme moiti¢ du dix-septieme siecle, fut repro-
duite dans deux directions par les pays du Nord. L’une était
la sacrifiabilité de la vie dans le commerce des esclaves,
géré d’abord par le Portugal mais qui passa rapidement aux
mains de compagnies frangaises et britanniques.

Depuis lors, la fondation du monde moderne allait de
paire avec la fondation de la matrice coloniale du pouvoir,



238 Walter D. Mignolo

deux faces de la méme médaille. Et depuis lors, la rhétori-
que de la modernité était toujours la rhétorique du salut. Le
salut par la conversion a la fois au Christianisme ou a la Ci-
vilisation, pendant la mission de christianisation essentielle-
ment espagnole, et la mission civilisatrice des Anglais et des
Francais pendant le dix-neuviéme et la premiére moitié du
vingtiéme siécle; la modernisation et le développement pen-
dant la Guerre Froide sous la tutelle des Etats-Unis; et le sa-
lut par la dictature prolétarienne pendant les années de
I’Union Soviétique. Et, enfin, le salut par la démocratie de
marché et de liberté sous la tutelle du néo-libéralisme. Par
coincidence, la rhétorique de la modernité était la rhétorique
congue et mise en pratique par, d’une part, les empires occi-
dentaux chrétiens catholiques (I’Espagne, le Portugal), et
d’autres part les protestants et séculaires libéraux (I’An-
gleterre et les Etats-Unis), qui courent parallélement a la
fondation du capitalisme et du monde moderne/colonial. Le
fait que José Maria Aznar ait rejoint George W. Bush et
Tony Blair dans la guerre contre 1’Irak n’est pas une simple
coincidence, mais prend sa racine dans 1’histoire méme des
circuits commerciaux atlantiques, depuis le seizieéme siecle
et dans les complicités entre la théo-politique et I’égo-po-
litique du savoir.

C’est pendant la deuxiéme période de la rhétorique de la
modernité, quand la classification fondationnelle de Las Ca-
sas des barbares et le classement de I’humanité par diffama-
tion (c’est-a-dire, le fait seul d’étre un barbare de quelque
sorte que ce soit vous mettait dans une position inférieure),
que le monde musulman fut re-classifié, comme il représen-
tait bien sir le reste du monde. Les débats entre “les anciens



Le salaire de la peur: 239

et les modernes” qui construisirent 1’idée de modernité pen-
dant la Renaissance la traduisirent en 1’idée de modernité
comme mode de vie et organisation sociale donnés, situés
principalement en Europe du Nord et vers la fin du dix-
septieme siecle. La nouvelle classification mondiale fut
avancée par Emmanuel Kant, qui ne mentionne pas Las Ca-
sas méme s’il apparait de facon évidente qu’il avait intégré
la classification de Las Casas méme s’il n’en était pas cons-
cient. Ecoutons Kant, en remarquant les échos de Las Casas.

Kant a fait un voyage mental autour du monde basé¢ sur
les caractéristiques nationales et “pour autant qu’elles dé-
pendent du distinct du beau et du sublime.” C’est-a-dire que
le Christianisme n’est plus le point de référence, le céro-
point d’observation, mais les caractéristiques nationales et
la capacité a “accéder” au beau et au sublime que les peuples
du monde ont montrée. Plus vous étes loin de “percevoir” un
tel sentiment, plus vous vous éloignez du standard d’ “hu-
manité”. Et plus vous vous ¢éloignez du standard d’ “huma-
nité”, plus vous étes diffamé. Comme il était naturel pour
Las Casas de vivre dans le Christianisme et, de la, d’ob-
server le monde, il était tout aussi naturel pour Kant de vivre
dans un espace national. C’est-a-dire que le premier vivait
dans un espace ou les communautés étaient organisées par
la foi (religio, signifiant la tradition d’abord et la communa-
uté ensuite, mais une communauté de foi) alors que le deu-
xiéme vivait dans un espace ou les communautés étaient
organisées par la naissance (natio). A 1’époque de la nation,
¢galement, la foi était en train d’étre remplacée par la rai-
son. Ainsi, le sentiment du beau et du sublime faisait partie



240 Walter D. Mignolo

du méme colis que la raison et que la définition d’un nou-
veau sujet “moderne”. Kant est clair dés la premiére page de
la section quatre:

Des peuples dans notre partie du monde, a mon avis ceux qui se dis-
tinguent parmi tous les autres par leur sentiment pour le beau sont
les Italiens et les Francais, par leur sentiment pour le sublime, les
Allemands, les Anglais; la Flandre Espagnole peut étre considérée
comme le pays ou un gotit raffiné passe dans une large mesure ina-

pergu.

Vous avez la le céro-point d’observation, sa localisation
géopolitique. La visite va commencer, mais d’abord quel-
que distinction doit étre faite sur la partie centrale. La Hol-
lande sera bientdt distancée, et la France, I'Italie et
I’Espagne apparaissent mixtes mais configurant en méme
temps un espace ou les langues latines et le Catholicisme
rapprocheront les péninsules ibérique et italienne. Observa-
tion sur le sentiment du beau et du sublime fut publi¢ aux
alentours de 1763[°]. Vers 1772, Kant commenga a enseig-
ner un cours d’“Anthropologie d’un Point de Vue Pragmati-
que” (1796-1797) presque jusqu’a la fin de sa vie. Dans ces
lectures. Dans ce cours, Kant s’occupait plus de définir le
“caractére national”, dans ce cas, que du sentiment du beau
et du sublime.® Le “coeur” commenca a étre clairement clas-
sé. Pour Kant a ce moment-la, I’Angleterre et la France
“sont les nations les plus civilisées sur terre” — mais tout le
monde sait que 1’allemand est impliqué par le fait que
I’auteur se situe dans un céro-point d’observation plus parti-
culier, celui des nations allemandes parmi les trois nations
au cceur de I’Europe (A, 226). Puis vient le sud de I’Europe,
les Espagnols en téte:



Le salaire de la peur: 241

L’Espagnol qui a évolué a partir du mélange de sang européen et
arabe (maure), affiche dans son comportement public et privé une
certaine solennité (...) Le défaut de I’Espagnol est qu’il n’apprend
pas des étrangers; qu’il ne voyage pas pour faire la connaissance
d’autres nations (ce que font les Anglais, les Francais et les Alle-
mands, et apparemment Kant a oublié les seiziéme et dix-septieme
siecles); qu’il a des siécles de retard au niveau des sciences. (A,
231.)

La diffamation est ici a I'intérieur méme de 1’Europe,
entre les puissances impériales naissantes et les puissances
impériales déclinantes. J’appellerai cela la différence impeé-
riale, et je définirai ici la différence non sur des bases de ca-
ractéristiques culturelles ou nationales distinctives mais sur
leur diffamation. Je 1’ai appelée la différence impériale par-
ce que la diffamation est a I’intérieur d’une cosmologie in-
clusive qui est, dans ce cas, procurée par les héritages de la
philosophie grecque et de la théologie chrétienne. Pour cette
raison, la différence impériale est ici inferne aux nations oc-
cidentales, atlantiques et chrétiennes/séculaires. La diffé-
rence impériale interne émerge précisément dans le “/” de
chrétiennes/séculaires. La différence impériale externe était
au contraire pertinente pour Las Casas, qui avait affaire a la
confrontation entre I’empire espagnol/chrétien naissant et
I’empire ottoman/islamique. Clairement, les différences
¢taient impériales dans les deux cas, les empires ottoman et
espagnol d’une part, et 1’Angleterre/France /Allemagne et
I’Espagne d’autre part. Mais a I’époque de Kant, et il y con-
tribua en partie, une transformation intéressante eut lieu: la
transformation ou la traduction de la différence impériale
externe en différence coloniale. Cette traduction est ce
qu’Abdelkebir Khatibi a critiqué en tant qu’Orientalisme



242 Walter D. Mignolo

vers 1774 et ce qu’Edward Said a décrit comme tel en
1978.” Comment cela se fait-i1? Nous allons le voir.
Clarifions d’abord que quand je parle de différences im-
périales, internes et externes, je ne m’engage pas dans un
discours ontologique, mais je fais référence a 1’ontologie
créée par I’hégémonie des discours impériaux. C’est
[’hégemonie impériale discursive qui dresse la carte du
monde en différents ordres d’extériorité et en faisant cela
Jjustifie la manipulation par les médias ou la domination par
la force militaire. Quand Huntington déclare que “les His-
paniques menacent 1’homogénéité anglo-américaine”, le
“danger” est ainsi créé. Ainsi, quand Las Casas définit les
quatre types de “Barbares”, non seulement il diffamait ce
qui avait récemment été¢ défini comme des peuples subalter-
nes (comme les Indiens et les Noirs, dont le statut d’étre hu-
main était a I’époque contesté; en fait, ce débat a été articulé
au seizieme siécle), mais il diffamait aussi les peuples qui ne
partageaient pas les valeurs du Christianisme, méme s’ils
¢taient a I’époque de fagcon évidente un empire plus puissant
que I’empire chrétien naissant, comme I’Empire Ottoman.
Quand Las Casas défend les Indiens des atrocités commises
par des Espagnols avides, il fait quelque chose d’important
au niveau du contenu, méme si a un autre niveau il contribue
a établir les termes d’une “nouvelle” discussion: la rhétori-
que de la modernité, en tant que rhétorique du salut, qui a
besoin nécessairement de la logique de la colonialité comme
logique de I’oppression. Dans la carte du “barbarisme” de
Las Casas, pas tout le monde était au méme niveau ou au
méme rang. Les Azteques et les Incas n’étaient pas au méme
niveau que les empires ottoman et chinois, ¢loignés mais



Le salaire de la peur: 243

difficiles a ignorer, étant précisément “la-bas”, ou voulaient
aller les marchands et I’Eglise du monde chrétien occiden-
tal. Les Indiens et les Noirs devinrent bientot le paradigme
pour définir la différence coloniale: I’humanité contestable
d’une population qui était diffamée précisément en termes
de son humanité contestable. 11 était au contraire difficile de
questionner I’humanité des populations des empires otto-
man et chinois. Is avaient certes tort, et pouvaient étre diffa-
més, et de fait 1’étaient, en termes de leur facon d’étre
“ridicule” et “dénaturé”, mais leur humanité ne pouvait pas
étre contestée. Cependant, a 1’époque de Kant, le monde
arabe/islamique et la Chine et 1’Inde avaient commencé a
étre redéfinis en termes d’humanité moindre. A cet égard, la
différence impériale externe entre, d’une part, 1’occident
chrétien et, d’autre part la “partie de la planete” arabe/isla-
mique et chinoise, pour utiliser la représentation géopoliti-
que de Kant, commenca a étre traduite en différence
coloniale qui cachait comme telle I’énorme portion de la
planéte qui n’avait pas encore été colonisée par les Britanni-
ques et les Frangais, principalement, au dix-neuviéme et au
début du vingtiéme siécles.

Tout d’abord, Kant exclut complétement les états aux
frontieres nord-est du cceur de I’Europe, méme si la Russie
¢tait déja un empire établi qui essayait activement de joindre
I’occident (a propos de la Russie et de I’Ouest, voir Tlosta-
nova dans cette conférence).

Puisque la Russi n’a pas encore développé de caractéristiques défi-
nies a partir de son potentiel naturel; puisque la Pologne n’a plus du
tout de caractéristiques; et puisque les habitants de la Turquie euro-
péenne n’ont jamais eu de caractere, ni n’atteindront jamais ce qui



244 Walter D. Mignolo

est nécessaire pour un caractére national défini, il convient de pas-
ser sur la description du caractére de ces nations. (A, 235.)

Diffamation, pure et simple, basée sur la mesure des ca-
ractéres nationaux et du céro-point d’observations de la Rai-
son.

Kant a ¢liminé de son cours les considérations qu’il ava-
it avancées précédemment, dans Observation..., a propos
des peuples du monde. Il y a une raison a cela, et c’est qu’il
regardait vers 1’avant et vers une société mondiale cosmo-
polite définie sur la base des caractéres nationaux européens
et chrétiens. Dans Observation, Kant est passé du sud de
I’Europe (Espagnols, Italiens, Grecs), a I’est. Et il a fait un
arrét clair et un moment de séparation claire entre 1’Europe
et le reste du monde:

Si nous jetons un regard fugace sur les autres parties du monde,
nous trouvons 1’Arabe, I’homme le plus noble de 1’Orient, mais
d’un sentiment qui dégénére beaucoup vers I’aventureux. // est ac-
cueillant, généreux, et dit la vérité; mais ses récits et son histoire et
globalement ses sentiments sont toujours entremélés de quelque
merveille. Son imagination enflammée lui présente les choses en
images déformées et non naturelles, et méme la propagation de sa
religion fut une grande aventure. (A, 107.)

La diffamation atteint ici I’histoire, qu’elle défigure et
détruit petit a petit. La méme chose s’est passée au seiziéme
siecle, quand les missionnaires et les hommes de lettres ont
diffamé les Indiens pour n’avoir pas d’écriture alphabétique,
et par conséquent d’histoire, et parce qu’ils racontaient tou-
tes sortes de récits contradictoires et absurdes. Mais avec la
diffamation de I’histoire, on trouve la diffamation et la dé-
possession de la raison, 1’“imagination enflammée” qui pré-



Le salaire de la peur: 245

sente les choses d’une maniére déformée et non naturelle et
a laquelle on ne peut, bien str, pas faire confiance.

Apres avoir parlé des Arabes et fait une courte référence
aux Perses, plus doux que les Arabes et plus raffinés dans
leur lecture du Coran, Kant passe aux Japonais, aux Indiens
et aux Chinois pour la diffamation, cette fois du sentiment
du beau et du sublime et, liés a ce sentiment, les niveaux de
raison et la nature de leur religion. Les Japonais affichent
une absence totale de “sentiments raffinés”; les “Indiens ont
un gout dominant pour le grotesque, de la sorte qui tombe
dans I’aventureux. Leur religion consiste en grotesqueries.”
Et les Chinois sont au moins aussi grotesques que les Indi-
ens, “méme leurs tableaux sont grotesques et représentent
des créatures étranges et contre nature qui n’existent nulle
part dans le monde (O, 110)”.

Au moment ou Kant écrivait , la traduction de la diffe-
rence impériale externe a la différence coloniale était a
I"ceuvre. De fait, I’Inde allait bientot étre colonisée par
I’ Angleterre. Comme nous le savons, apreés la révolution
américaine en 1776, I’ Angleterre perdit non seulement une
colonie, mais aussi a peu pres huit iles et une ressource éco-
nomique énorme. Son mouvement suivant fut la colonisati-
on de I’Inde et le contrdle du marché dans les républiques
naissantes décolonisées d’Amérique du Sud. D’autre part,
dans la réorganisation par Kant des différences impériales et
coloniales, les Noirs et les Indiens...?

Les Noirs d’Afrique, dit Kant, n’ont par nature pas de sentiment
qui s’¢léve au-dessus de I’insignifiant. M. Hume défie qui que ce
soit de citer un seul exemple ot un négre a montré des talents, et af-
firme que parmi les centaines de milliers de Noirs qui ont été trans-
portés de leurs pays a d’autres endroits, bien que nombre d’entre



246 Walter D. Mignolo

eux aient méme été libérés, pas un seul n’a été découvert qui ait
présenté quelque talent que ce soit en art ou en science ou aucune
autre qualité digne d’éloges, méme si parmi les blancs certains
s’éleévent constamment de la populace la plus basse et par leurs
dons supérieurs gagnent le respect dans le monde. (O, 111.)

Enfin, mais non par ordre d’importance, les Indiens.
“Parmi tous les sauvages, observe Kant, il n’y a pas de
nation qui affiche un caractére mental aussi sublime que cel-
les d’Amérique du Nord (O, 111).” Que veut-il dire par 1a?
11 fait une distinction entre les natifs d’ Amérique du Nord et
ceux du Canada, ce qui nous fait soupgonner que Kant pense
aux colonies britanniques de la Cote Est et ses frontieres,
puisqu’il écrivait avant 1776. Mais c’est tout ce qu’il con-
nait, les “sauvages” d’Amérique du Nord et du Canada.
Kant déclare que “tous ces sauvages ont peu de sentiment
pour le beau dans la compréhension morale, et le pardon gé-
néreux d’un tort, qui est a la fois noble et beau, est complete-
ment inconnu en tant que vertu parmi les sauvages, mais est
au lieu de cela dédaigné comme une marque de lacheté
pitoyable (O, 112).” Ainsi, quiconque qui dans le monde
n’avait pas grandi et ét¢ éduqué des le début de sa vie dans
les principes embrassés par Kant et élevés par lui au rang de
I’universel, était (con-)damné dans le sens de misérable cet-
te fois a (a) s’assimiler mais trés probablement étre dans une
condition inférieure (bien qu’il y ait des exceptions, et les
exceptions sont régulicrement utilisées par le pouvoir en
place pour garder le pouvoir et montrer que si I’un y est par-
venu, pourquoi pas les autres) et (b) a rester enterré dans
I’infériorité de sa raison et ses sentiments, de sa religion et
sa peinture etc.



Le salaire de la peur: 247

C’est le méme Emmanuel Kant qui, souvenez-vous, ré-
fléchissait a et se souciait de “paix perpétuelle” et de “cos-
mopolitisme”. En concluant son Anthropologie du point de
vue pragmatique, Kant parle de la direction générale dans
I’histoire de la race humaine, qu’il décrit comme “destinée
par la nature a se développer, par compulsion mutuelle et
des lois écrites par eux (les hommes), en une société cosmo-
polite (cosmopolitanismus) qui est constamment menacée
par la dissension mais progresse globalement vers une coali-
tion (A, 249). Le probléme est que pour vraiment aller vers
une société cosmopolite, un cosmopolitisme critique est es-
sentiel, et le cosmopolitisme critique aura deux taches prin-
cipales:

a) Dénoncer et dévoiler la logique impériale de diffama-
tion a laquelle Kant a lui-méme tellement contribué.

b) Cette réparation ne peut étre seulement une admis-
sion de culpabilité faite en et par des termes de ce que j’ai
appelé ici I’épistémologie occidentale; ce serait une solution
du style Lampedusa.

c) Cette réparation se fera par I’intervention de la pers-
pective des langues et des épistémologies qui ont été cons-
tamment niées et diffamées. De la perspective de la Charia,
la Démocratie devrait étre redéfinie, comme les zapatistes
ont déja proposé de redéfinir la Démocratie depuis la pers-
pective indigéne et, en Bolivie, la Démocratie appelée
“Ayllu” est en train de redéfinir la longue tradition d’un état
organis¢ autour de la notion de “Démocratie Libérale”. Des
mouvements similaires seront entrepris a tous les autres ni-
veaux de la matrice coloniale du pouvoir et, par-dessus tout,
de sa logique sous-jacente.



248 Walter D. Mignolo

Mais que sont la matrice coloniale du pouvoir et sa logi-
que sous-jacente?

I1I

Si ceci est le vocabulaire de Kant, la rhétorique de la
modernité a été remise en vigueur depuis la Deuxiéme Gu-
erre Mondiale en termes de théorie politique et d’économie
politique, ou de I’économie en tant que science en tant
qu’outil politique. En théorie politique, la “démocratie” est
devenue la destination finale dans la rhétorique de la modernité
et pour le controle occidental de I’autorité. Le “développement
et ’économie de marché” sont devenus la destination finale
dans la rhétorique de la modernité et pour le contrdle occi-
dental de la main d’ceuvre et des ressources naturelles.

La matrice coloniale du pouvoir a été établie, au seizie-
me siécle, dans cinq domaines intimement liés des ’ex-
périence humaine et de la sphere sociale. Chaque domaine
implique une double opération. D’une part, 1’établissement
de la cosmologie et des institutions occidentales (chrétien-
nes, espagnoles, portugaises, frangaises et anglaises) dans le
monde appelé Nouveau Monde, principalement aux seizie-
me et dix-septieéme siccles. D’autre part, le déplacement et
le remplacement de cosmologie et d’institutions existantes
parmi les Empires existants (en I’absence de meilleurs ter-
mes); le déplacement et le remplacement, mais pas I’annihi-
lation totale et finale. Aujourd’hui les mouvements sociaux
indigeénes au Mexique, en Equateur et en Bolivie, principa-
lement, sont précisément des mouvements fondés sur “une
autre épistémologie”, une épistémologie qui commence a
fissurer I’hégémonie des principes occidentaux du savoir,



Le salaire de la peur: 249

de I’organisation économique et sociale, de la subjectivité et
du controle des ressources naturelles. Anibal Quijano® a
conceptualisé la matrice coloniale du pouvoir, c’est-a-dire
la colonialité du pouvoir, dans cinq domaines liés:

 Le contrdle de la main d’ceuvre et des relations écono-
miques, et le déplacement de celles qui existent déja.

o Le contrdle de 1’autorité par la création de nouvelles
institutions et de forces militaires et le déplacement et la
destruction des Empires Aztéque et Inca.

« Le contrdle de I’identité sexuelle et de la sexualité par
I’institutionnalisation du modele chrétien de la famille et
des valeurs morales correspondantes, et le déplacement des
relations plus équilibrées entre les sexes parmi les Incas et
les Aztéques.

« Le controle de la nature et des ressources naturelles
par I’exploitation des mines d’or et d’argent et des plan-
tations dans les Caraibes et par le déplacement des relations
dans les concepts et dans la pratique que diverses communau-
tés indiennes, dans I’ Anahuac, le Tawantinsuyu et ce qu’on
appelle maintenant les Caraibes, avaient avec la nature.

e Le contrdle du savoir et de la subjectivité par
I’institutionnalisation de la théologie chrétienne et de
I’organisation du savoir de 1’Université de la Renaissance
(Ie trivium et le cuadrivium), a travers les colléges d’abord
et la création d’universités coloniales du Mexique au Pérou
et a I’Argentine (au seizieéme siécle), puis en déplagant les
formes existantes de savoir et d’éducation et de formation
de la subjectivité.

Comment cela fut-il possible? Les deux opérations si-
multanées sont de nature différente. L une est la rhétorique



250 Walter D. Mignolo

de la modernité et dans cette rhétorique les formes de con-
trole et de déplacement apparaissent comme la marche né-
cessaire de I’histoire. En bref: qu’est-ce qui serait mieux
pour les Indiens, aux yeux des Chrétiens espagnols, que la
conversion au Christianisme et le bénéfice des institutions
espagnoles, du gouvernement jusqu’a 1’éducation? Mais
pourquoi, pourrait-on demander, les institutions et 1’orga-
nisation sociale et économique des Incas et des Aztéques fu-
rent-elles éliminées de 1’ organisation de “nouvelles” formes
de vie? Pour pouvoir exercer une si choquante violence, la
rhétorique de la modernité s’articulait autour de la diffama-
tion des peuples dont les formes de vie, I’organisation politi-
que et économique devaient étre déplacées, leur travail
exploité et leurs ressources naturelles soumises a I’exploi-
tation de la main d’ceuvre (par la servitude et I’esclavage,
principalement). Cette diffamation engendra le premier
contingent, pour ainsi dire, des damnés de la terre. Et I'idée
moderne/coloniale de race devint le “ciment” nécessaire a
la matrice coloniale du pouvoir. En d’autre termes, chacun
de ces cinq domaines et tous dans leurs relations récipro-
ques, ont €té tenus ensemble comme matrice de pouvoir par
I’idée de race, c’est-a-dire la diffamation de populations a
controler et I’assertion de la population dont les intellectuels
¢taient en mesure de créer et de mettre en pratique les caté-
gories dans lesquelles ils ancraient cette diffumation.’ La lo-
gique de la colonialité est la conséquence nécessaire de la
rhétorique de la modernité et de la diffamation. Et le contrd-
le et la domination par la diffamation est, a son tour, I’une
des conséquences majeures de la colonialité dans I’armature
du monde moderne/colonial.



Le salaire de la peur: 251

Les Chrétiens espagnols ne contrdlaient pas la main
d’ceuvre, 1’autorité, I’'identité sexuelle et la sexualité ou
méme les ressources naturelles du monde musulman aux
seizieme et dix-septieme siecles, alors que la matrice colo-
niale du pouvoir était mise en ceuvre et solidifiée dans le
Nouveau Monde. Les Britanniques et les Frangais non plus
aux dix-septieme et dix-huitiéme si¢cles. Mais pendant cet-
te période, du seizieéme au dix-huitieme siecle, il y avait un
domaine dans lequel I’Islam est devenu victime, pour ainsi
dire, de la diffamation épistémique. Et ce fut cette diffa-
mation épistémique qui prépara le terrain pour I’avénement
de I’Orientalisme et la consolidation de la différence colo-
niale.

Mais il y a plus; retournons aux seizieme et dix-
septieme siecles et vous allez comprendre que les deux gé-
nocides (indien et africain) n’étaient pas des événement in-
fortunés du passé, mais I’instauration d’une logique qui est
toujours en place aujourd’hui: la sacrifiabilité des vies hu-
maines au profit de la production de biens pour un marché
mondial et le contréle des ressources naturelles. Pour atte-
indre ces deux buts, (1a production de biens et le controle des
ressources naturelles), le contrdle de la main d’ceuvre est né-
cessaire, et pour contrdler la main d’ceuvre il est nécessaire
de controler I’autorité (1’instauration de 1’Etat colonial et de
I’armée), et par-dessus tout de controler le savoir: ¢’est uni-
quement par le controle du savoir qui neutralise une philo-
sophie économique donnée que la main d’ceuvre et les
ressources naturelles peuvent étre contrdlées et exploitées et
qu’une philosophie politique de I’Etat peut étre rendue 1égi-
time. Pour rendre la vie humaine sacrifiable, les membres



252 Walter D. Mignolo

d’une société¢ donnée ont di assimiler I’idée que certaines
personnes sont moins humaines et ont donc moins de valeur
qu’eux. Par exemple, la vie des citoyens américains tués le
onze septembre a été dépeinte a la télévision et dans les mé-
dias, et leurs photos et biographies diffusées de facon plus
ou moins détaillée, selon I’'impact qu’une personne donnée
aurait sur le public. D’autre part, la plupart des non-Amé-
ricains qui ont perdu la vie dans les tours ont été réduite a de
simples chiffres. Et bien sir, les civils innocents tués en
Afghanistan et en Irak n’ont pas seulement été réduits a des
chiffres, mais restent le plus souvent inconnus méme en tant
que chiffres. Nous avons tous a 1’esprit le nombre de morts
dans les tours, mais il est plus “difficile” de connaitre et de
se souvenir combien d’innocents sont morts en Afghanistan
et en Irak. D’autre part, le nombre de soldats américains
morts en Irak est aussi connu et rappelé presque hebdoma-
dairement, et parfois méme la biographie de 1’'un d’entre eux
est racontée, méme si le nombre de soldats américains tués
en Irak représente peut-étre un dixieéme des Irakiens anony-
mes qui sont morts dans les douze mois qui ont suivi le dé-
but de la guerre.

Ainsi, pour ceux qui pensaient que la “modernité” re-
montait a I’époque européenne des Lumieres, je voudrais
ajouter que la période européenne des Lumieres et incom-
préhensible sans la premiére étape de la modernité/colonia-
lité, I’émergence des circuits commerciaux de 1’ Atlantique
qui permirent a Adam Smith de théoriser le marché de li-
bre-échange; et I’ Inquisition espagnole, premiére institution
d’Etat réellement moderne que les intellectuels anglais et
francais décrivirent comme moyenageuse a cause de I’effet



Le salaire de la peur: 253

de la Légende Noire et de I’intérét qu’avaient les Anglais et
les Frangais de remplacer la puissance impériale espagnole.
Ce qu’ils firent. Mais réfléchissons-y pendant une minute.
D’abord, le sécularisme occidental présuppose la Théologie
Chrétienne. D’une part parce que les idéologies Séculaires
ont été créées en opposition a la Théologie Chrétienne; et
d’autre part parce que les trois idéologies occidentales prin-
cipales des Lumieres (le Libéralisme, le Conservatisme et le
Marxisme) sont la sécularisation de trois tendances majeu-
res déja a ’ceuvre dans la Théologie Chrétienne (par exem-
ple, le Conservatisme de Juan Gines de Sepulveda justifiant
la guerre contre les Indiens; le Libéralisme, déja présent
chez Francisco de Vitoria, le prédécesseur de Kant quant au
cosmopolitisme et a la paix universelle et de John Locke en
ce qui concerne le lien entre le droit des personnes et la pro-
priété privée; et Freére Bartolomé de Las Casas, prenant une
position en faveur des victimes de la nouvelle matrice racia-
le émergeante, les Indiens et les esclaves africains, que Karl
Marx prendrait plus tard en faveur de la nouvelle classe
émergeante, les prolétaires de la Révolution Industrielle). Et
enfin, le Christianisme dans ses versions catholique et pro-
testante €tait essentiel a la modernité séculaire parce qu’il
était la zone tampon pour diminuer et minimiser toutes les
autres religions, y compris 1I’Eglise Chrétienne Orthodoxe, a
cette époque essentiellement implantée dans I’Empire Rus-
se naissant.

v

Qu’est-ce qui vient ensuite, que peut-on faire, comment
peut-on envisager notre role en tant que travailleurs de



254 Walter D. Mignolo

I’intellect (intellectuels, journalistes, leaders de mouve-
ments sociaux, artistes, administrateurs de 1’industrie des
médias dans son large spectre, administrateurs des insti-
tutions relatives au savoir, designers de pages web, etc.) aux
prises avec la conception naturalisée de la sacrifiabilité de
la vie humaine et la croyance que la qualité de la vie humai-
ne est liée a lanécessité de I’économie de marché et de la dé-
mocratie de marché?

Vers le début du vingtieme siecle, les dangers du
Néo-libéralisme et les risques que le néo-libéralisme créait
pour les individus aussi bien que pour les pays et la race hu-
maine, étaient évidents. Des conférences et des ateliers de
réflexion exprimant les inquiétudes et les dangers de la
mondialisation néo-libérale avaient lieu partout dans le
monde. Le Forum Social Mondial, qui a commencé au Bré-
sil en I’an 2000, précisément, est I’une des organisations les
plus fréquentées. Avant cela, dans une conférence sur “la
Souveraineté¢ Economique dans un Monde en voie de Mon-
dialisation” (en 1999), Susan George a fait cette observa-
tion:

Tout le propos du néo-libéralisme est de permettre au mécanisme
du marché de diriger le destin des étres humains. C’est 1’économie
qui dicte ses régles a la société, et non pas le contraire. Et tout com-
me Polanyi I’avait prévu, cette doctrine nous mene droit a la “dé-
molition de la société”.

Que s’est-il donc passé? Pourquoi en sommes-nous ar-
rivés la cinquante ans apres la fin de la Deuxieme Guerre
Mondiale? Ou, comme les organisateurs le demandent,
“pourquoi tenons-nous cette conférence maintenant”? La
réponse breve est: A cause de la série de crises financieres



Le salaire de la peur: 255

récentes, surtout en Asie.” Mais ceci amene la question — la
question qu’ils posent vraiment est: “Comment le néo-libé-
ralisme a-t-il jamais émergé de son ghetto ultra-minoritaire
pour devenir la doctrine dominante dans le monde aujourd’hui?”’
Pourquoi le FMI et la Banque Mondiale peuvent-ils interve-
nir a volonté et forcer des pays a participer a 1’économie
mondiale sous des termes fondamentalement défavorables?
Pourquoi I’Etat Providence est-il menacé dans tous les pays
ou il a été établi? Pourquoi I’environnement est-il au bord de
I’abime et y a-t-il tant de pauvres a la fois dans les pays ri-
ches et dans les pays pauvres a une époque ou il n’y a jamais
eu de si grande richesse? Voila les questions auxquelles
nous devons répondre d’un point de vue historique.'

Le onze septembre n’a pas “remplacé” les desseins im-
périaux économiques néo-libéraux. Au contraire, cela les a
complétés au niveau de 1’Etat et du controle de I’autorité. En
d’autres termes, apres le onze septembre nous vivons les ef-
forts concertés et les projets les plus formidables pour le
controle des ressources naturelles, de la main d’ceuvre et de
I’autorité que la race humaine ait connus depuis I’instau-
ration de la matrice coloniale du pouvoir aux seiziéme et
dix-septieéme siécles. C’est, & mon avis, I’articulation ac-
tuelle de la matrice coloniale du pouvoir (c¢’est-a-dire le con-
trole mondial concerté de la main d’ceuvre et des ressources
naturelles — par exemple, la philosophie néo-libérale — et
le contréle mondial de I’autorité par la manipulation de la
peur et la militarisation et la surveillance accrues de la so-
ciété civile). Le onze septembre a été et continue d’étre ma-
nipulé dans la rhétorique de la modernité et la gestion de la
peur pour augmenter et étendre le contrdle de I’autorité et la
militarisation. Et ces deux choses, le controle de la main



256 Walter D. Mignolo

d’ceuvre et des ressources naturelles d’une part, et de I’au-
torité¢ d’autre part, sont fondées sur une structure du savoir
que je décrirai briévement, par manque de temps, comme la
Théo-politique chrétienne du savoir et I'Ego-politique sécu-
laire du savoir. Toutes deux sont des structures inclusives
dans lesquelles sont fondées 1’éthique, I’économie politique
et la théorie politique de Vitoria a Kant, de Machiavel a Loc-
ke, d’Adam Smith a Milton Friedman.

La question aujourd’hui est de fracturer ’hégémonie,
par manque de temps, des “fondations modernes occidenta-
les du savoir”. L’hégémonie épistémique occidentale ne
peut étre fracturée de I’intérieur, de sa diversité interne. Le
Christianisme, le Libéralisme et le Marxisme sont trois ma-
cro-récits qui ne sont homogenes ni dans leur individualité,
ni encore moins, bien sir, des uns aux autres. Cependant,
tous trois répondent a la méme logique et ne different que
par leur contenu. La fracture hégémonique doit venir de ca-
tégories de pensée enracinées dans des récits non-occiden-
taux et des infections des catégories de pensée occidentales
en contact avec les non-occidentales. La double critique
sera complémentée par la traduction double et I’ herméneu-
tique plurithématique comme transformations géopoliti-
ques du savoir."!

Prenons deux exemples:

Le premier, et celui que je connais moins bien, mais je
compte sur ceux d’entre vous a cette table qui en savent
plus, est la situation actuelle en Irak et le projet des
Etats-Unis d’ “installer la démocratie” en Irak, comme quel-
qu’un I’a exprimé récemment dans une émission sur NPR
dédiée a ce sujet. La “démocratie” peut étre interprétée dans



Le salaire de la peur: 257

au moins deux directions différentes. D’accord, 1’'Islam
n’est pas une unité, ni I’Occident, et il est bien siir incorrect
de les confronter en termes de “choc des civilisations”. Non
seulement c’est incorrect, mais pire encore: le “choc des ci-
vilisations™ a €té articulé comme contenu totalisant dans la
logique des Lumiéres européennes. Nous devons une fois de
plus faire un effort pour changer les termes de la discussion.

Mohammed ‘Abed al-Jabri et Tariq Ramadan font une
observation cruciale pour cet argument basée sur deux
exemples distincts et complémentaires. Ces deux observati-
ons peuvent étre présentées dans les questions suivantes:
soit il y a une généalogie universelle de pensée qui va de la
fondation grecque aux Lumieres et a la Science européenne
en passant par les Péres de I’Eglise Chrétienne et la Renais-
sance européenne, soit non. Si la réponse est oui, ¢’est vrai,
alors une manceuvre possible serait de se battre pour I’inclu-
sion de noms qui ont été omis, comme Ibn-Shina, Ibn-Rush
ou Al Gazhali. Si la réponse est non, alors la question
devient comment transformer la logique de l’inclusion en
une logique de discussions inter-épistéemiques; un dialogue
pluri-versel plutot qu’un monologue uni-versel; la fin des
universels abstraits et le début de la di(ou pluri-)versalité
comme projet universel.

Par exemple, le philosophe marocain Mohammed
‘Abed al-Jabri observe: “les philosophes musulmans, com-
me tous les philosophes médiévaux, ont fondé leur philo-
sophie sur les sciences physiques d’Aristote. Le contenu
cognitif de cette philosophie entiére s’est effondré avec
I’avénement de la science moderne” de Galilée a Newton en
passant par Descartes. Ce moment historique dans la philo-
sophie et la science européennes, al-Jabri I’observe sur la



258 Walter D. Mignolo

base des ses reconstructions de I’histoire de la philosophie
et des sciences dans le monde arabe et les langues arabes,
qui trouvent en Averroés un moment critique et crucial de
cette histoire. L’Averroisme, d’apres al-Jabri, “est entré
dans I’histoire parce qu’il rompait avec [I’]Avicennisme de
la philosophie ‘orientale’ qu’ Avicenne lui-méme avait choi-
sie et qui fut alors adoptée en partie par Ghazali et en partie
par Suhrawardi d’Alep (1999, 124)”."* Cependant, les Euro-
péens, ajoute-t-il, “continucrent a vivre 1’histoire méme que
nous avions quittée, parce qu’ils savaient comment s’ap-
proprier Averro¢s et comment continuer a vivre le moment
Averrog¢s jusqu’a ce jour (1999, 24). Que I’on soit d’accord
ou non avec ’interprétation d’al-Jabri de comment et pour-
quoi les pensées arabes et en langue arabe “s’arrétent” et les
pensées des Européens (en latin, italien, espagnol, francais,
allemand, anglais) continuerent a exister et a dominer “jus-
qu’a ce jour”, c’est ce qui s’est passé. Un phénomene simi-
laire a eu lieu avec les langues aymara, quechua, nahuatl et
maya, dans I’Anahuac et le Tanwantinsuyu: avec 1’arrivée
des Espagnols, ces langues et les pensées dans ces langues
ont pour ainsi dire “quitté” I’histoire. Elles ont continué
d’exister, mais en marge de la domination croissante de la
théo-politique du savoir, d’abord, puis, depuis la fin du
dix-septieme siecle, de 1’égo-politique du savoir a partir de
Descartes. Ce sont seulement deux exemples de ce qui est
devenu, depuis le seizieme siécle, le savoir dans la matrice
coloniale du pouvoir.

Tariq Ramadan (né en Suisse d’ascendance musulma-
ne) souligne de maniére plus spécifique ce moment histori-
que:



Le salaire de la peur: 259

Quand la Renaissance, ’humanisme, et la Réforme — tous profon-
dément influencés et enrichis par la civilisation islamique — trava-
illerent ensemble en Occident, quoique différemment, a commencer
le processus de sécularisation et a libérer le pouvoir de la raison de-
venue de plus en plus autonome et scientifique, la civilisation isla-
mique semble s’étre figée. (2004, 56.)"

Cette observation de Ramadan nous améne au deuxié-
me exemple, plus précisément le moment historique ou la
réflexion en Aymara, Quechua, et dans les langues de racine
Maya et Nahuatl, principalement, cessa de générer des pen-
sées et ou des sociétés se sont “figées” parce qu’elles ont été
démantelées par la conquéte de 1’ Anahuac et du Tawantin-
suyu. Cependant, aucune d’entre elles n’est morte, et toutes
sont actuellement en train d’étre réarticulées aprés cing
cents ans de coexistence conflictuelle avec les langues et les
principes de savoir de I’Europe occidentale chrétienne et sé-
culaire, et maintenant des Etats-Unis. Le probléme de la
“démocratie” en Irak aussi bien qu’en Bolivie, pour ne pren-
dre que ces deux exemples, est enraciné dans cette histoire
du savoir et dans la matrice coloniale du pouvoir. En Boli-
vie, apres bien des années de discussions théoriques sur la
démocratie “ayllu” et “libérale”, c’est-a-dire 1’organisation
des Ayllu et I’organisation de 1’Etat, et aprés de nombreuses
révoltes des mouvements indigénes aussi bien que des coca-
leros, 1I’Etat est planifié selon les deux théories de gouverne-
ment, celle héritée d’Aristote a Hobbes et Locke, et celle
héritée de I’organisation des Incas et de la survie des Ayllu a
travers cinq cents ans de domination coloniale et étatique. '

Que pouvons-nous dire des contributions faites au savo-
ir universel dans les langues Aymara ou Quechua? Ne



260 Walter D. Mignolo

font-elles pas partie du tableau parce qu’étant dans ce qui est
maintenant les Andes boliviennes elles n’eurent pas
’occasion de traduire les penseurs grecs en Aymara jusqu’a
ce que les Espagnols chrétiens arrivent et qu’a ce moment-1a
il était déja trop tard? Et que faisons-nous des contributions
en langues chinoise ou hindi, par exemple, faites plus tot,
pendant la “renaissance” grecque et les traductions occiden-
tales en arabe et en latin? C’est le principal probléme épisté-
mique, éthique et politique auquel nous devons faire face
aujourd’hui. La “pensée humaine” doit-elle étre racontée
chronologiquement, dans un ordre universel ascendant, ou
sera-t-elle congue géopolitiquement et décrite en termes de
différentielles de pouvoir? Il y a eu plusieurs investigations
sur la loi et "organisation de 1’état parmi les Incas, par
exemple, et la survie des Ay/lu a travers cinq cents ans de
domination coloniale et de colonialisme interne promulgué
par les états-nations souverains. Sans une compréhension de
cette histoire réduite au silence, la compréhension des trou-
bles dans les Andes dans les quinze derniéres années sera li-
mitée aux catégories des théories politiques libérale ou
marxiste ou de la sociologie scientifique (académique). Car
ce n’est pas seulement I’extériorit¢ des Indiens en tant
qu’agents politiques qui compte mais, par-dessus tout, leur
projet philosophique et politique fondé sur les catégories de
pensée Aymara et Quechua dans un dialogue historique et
conflictuel tendu avec les catégories de pensée occidentales
(Fernandez Osco, 2000, 2001). Ainsi, la coexistence de la
“démocratie” libérale avec 1’ Ayllu et d’un état interculturel
comme il existe en Equateur, n’est pas le réve idéaliste de
défenseurs des cultures authentiques et des identités essen-



Le salaire de la peur: 261

tielles, mais bel et bien une nouvelle réalité¢ qui fracture
I’hégémonie des pensées occidentales, de droite et de gau-
che.

En Irak I’histoire locale particuliére est plus complexe,
mais le principe général est — dans mon entendement — si-
milaire: la question maintenant en Irak est de comment ame-
ner a une coexistence créative la tradition occidentale
libérale de I’organisation de 1’état et les principes et idées is-
lamiques pour I’organisation d une société juste et équitable
qui ne dépendra plus de la dictée de la démocratie libérale
occidentale. La double critique est ici essentielle: la démo-
cratie libérale occidentale ne peut plus étre ce qu’elle fut en
Europe et aux Etats-Unis depuis la fin du dix-huitiéme siecle
et jusqu’a présent. La Charia islamique ne peut plus étre éla-
borée comme si le reste du monde allait étre islamique ou in-
dépendant des concepts libéraux occidentaux de démocratie.

Sachedina a évalué le défi d’“une forme de gouverne-
ment islamique comme alternative au systeme moderne”. 11
se rend compte que le “cceur du probléme, c’est la posture
antipluraliste adoptée par les Musulmans fondamentalistes
qui dirigent, ou souhaitent diriger, des gouvernements isla-
miques dans des états-nations modernes. “Le sujet du déve-
loppement de la société civile dans le monde islamique a
beaucoup attiré [’attention parmi les intellectuels musul-
mans dans le Moyen-Orient (2001, 132).” 1l se réfere de
plus au fait que 1’Islam n’est pas monolithique dans sa vi-
sion d’une société juste,

le centre d’intérét du message social islamique est d’éveiller les hu-
mains a leur vrai potentiel, de surmonter la faiblesse qu’ils ont cul-



262 Walter D. Mignolo

tivée en eux-mémes et qui les empéche de traiter les autres de fagon
juste et équitable. (2001, 138.)"

Les contributions de Sachedina pour imaginer le futur
politique des pays islamiques, de méme que celles de Rama-
dan pour imaginer le futur politique des peuples islamiques
dans le monde, mais principalement en Europe et aux
Etats-Unis, c’est-a-dire dans des pays a dominante chrétien-
ne, sont un premier pas. Pour faire le deuxiéme pas, il est né-
cessaire de confronter ce qui est inévitable pour tout le
monde aujourd’hui: la matrice coloniale du pouvoir qui au-
jourd’hui, au nom du néo-libéralisme, reproduit le controle
de la main d’ceuvre et des ressources naturelles dans une
économie a base capitaliste; le controle de I’autorité, le con-
trole de I’identité sexuelle et de la sexualité et le contrdle du
savoir et de ses institutions (I’université et les médias, prin-
cipalement) et la formation de la subjectivité. La sacrifiabi-
lité¢ de la vie en général et de la vie humaine en particulier
(par exemple, il ne peut y avoir de vie dans I’espace sans vie
sur terre) marche main dans la main avec une constante dé-
valuation, de la perspective des discours hégémoniques, et
une constante humiliation, de la perspective des victimes
des cette dévaluation, c’est-a-dire les damnés de la terre,
comme Frantz Fanon les a et nous a pertinemment catégori-
sés, tous ceux qui, de n’importe quelle classe ou sexe, ont
¢été et sont toujours les victimes de la matrice coloniale du
pouvoir dans le domaine du savoir et de la subjectivité. Un
aspect fondamental de cette subjectivité est la normalisation
de la sacrifiabilité des vies humaines. Par conséquent,
I’éthique devient cruciale a I’imagination de futurs possi-
bles au-dela de I’éthique raciale qui souligne la matrice co-



Le salaire de la peur: 263

loniale du pouvoir et qui normalise la sacrifiabilité de la vie
humaine au profit d’idéaux politiques et économiques (la li-
berté, la démocratie, le marché) qui nourrissent la reproduc-
tion de la rhétorique de la modernité et de la logique de la
colonialité.

\4

Les discours post-modernes, la célébration de la
post-modernit¢ comme nouvelle phase du développement
de la société (pour son bien ou pour son mal), comme nou-
veau pas vers 1’achévement du projet inachevé de la moder-
nité, nous ont dit que le colonialisme était une chose du
passé€ (apres tout, les discours et théories post-modernes
sont apparus juste apres la vague de décolonisation en Asie
et en Afrique (et en particulier la décolonisation de
I’ Algérie) et nous ont fait oublier que la colonialité se cachait
derriere les buissons. Puis vint I’Empire, 1’utopie, le non-
endroit comme Hardt et Negri I’avaient con¢u pendant les
années roses de Clinton et avant le onze septembre, et enco-
re la rhétorique de la modernité et de la post-modernité ca-
chait la logique de la colonialité, si bien que la colonialité,
dans ce récit, était rapidement écartée avec la collaboration
de la cousine de la post-modernité, c’est-a-dire de la post-
colonialité. Ou était située 1’énonciation du discours post-
moderne? En Europe et aux Etats-Unis, puis adaptée a la
“modernité périphérique”. Ou est située la critique de I’Em-
pire? — en Italie et aux Etats-Unis, en passant par la France.
A moins que I’on croie que le savoir n’a pas de localisation
physique, comme les capitales financieres dans le flux de la



264 Walter D. Mignolo

bourse mondiale, nous devrions prendre au sérieux la géo-
politique du savoir, ...? Et demander pourquoi une telle cri-
tique spécifique semble étre le seul jeu intéressant.

La situation mondiale semble étre bien différente, au-
jourd’hui ainsi que dans les trente derniéres années. J’ai
donné trois exemples: le monde islamique, le mouvement
indigéne en Bolivie, et le mouvement chicano/latino/a aux
Etats-Unis, pour lequel Huntington utilise la terminologie
des années Nixon quand I’immigration massive du Tiers-
monde I’a forcé a mettre un terme au programme des Brace-
ros (par exemple, des travailleurs mexicains, main d’ceuvre
bon marché qui commenga pendant la Premiére Guerre
Mondiale) et a inventer le terme d” “Hispaniques”. Ce que
ces trois histoires locales ont en commun est la différence
coloniale, I’image que les discours hégémoniques occiden-
taux (de Las Casas a Huntington en passant par Kant) ont
créée pour diffamer d’autres peuples, langues, savoirs, reli-
gions, coutumes, etc. dans le but de dominer et de controler.
Cette diffamation n’est pas faite de simples ragots. Elle est
fondée sur les principes mémes du savoir dans les discours
humanistes du seiziéme au dix-huitiéme siécle, et dans les
Sciences Sociales et les Humanités a partir du dix-neuviéme
siecle. Méme plus: la structure épistémique méme des Scien-
ces Sociales et des Humanités est un point d’arrivée pour
les personnes dans le monde qui ont créé des universités sur
le modele euro-américain ou qui vont étudier dans des uni-
versités européennes ou américaines pour apprendre non se-
ulement le contenu mais aussi les termes de la discussion
intellectuelle.

Pour controler et démanteler les discours de la diffama-
tion, nous devons nous engager dans un projet plus soutenu



Le salaire de la peur: 265

dans la géopolitique de la décolonisation épistémique, ou
fracturer ’hégémonie occidentale dans les principes et la
structure du savoir qui, a travers le racisme comme négation
de ’humanité, a maintenu la matrice coloniale du pouvoir,
comme un ensemble de pratiques pour contrdler la main
d’ceuvre, Pautorité, ’identité sexuelle et la sexualité, les
ressources naturelles et la subjectivité. La multitude ne peut
plus étre le principe directeur de ce processus, mais plutot
les damnés de la terre. Sila multitude n’est pas une nouvelle
classe travailleuse mais un nouveau prolétariat, comme
Hardt et Negri le font remarquer a raison; ou si la multitude
est “la forme d’existence sociale et politique pour le plus
grand nombre, vu comme étant un grand nombre”, comme
Paul Virno la décrit, les damnés sont tous ceux qui vivent
encore maintenant les conséquences de cing cents ans de
diffamation et, comme tels, ont une histoire singuliere d’ou
I’on peut monter des projets de décolonisation qui rappro-
chent et réconcilient I’épistémique et le politique. Les Mu-
sulmans, les Indiens en Bolivie et les Latinos/as aux
Etats-Unis ont tous une histoire locale distincte. Tout ce que
nous avons en commun est de vivre sous les effets et les con-
séquences de la colonialité du pouvoir, du savoir et de I’étre
(c’est-a-dire de la matrice coloniale du pouvoir). Les déco-
lonisations, au vingt-et-uni¢me siecle, devraient rapprocher
et réconcilier toutes ces histoires locales différentes sans
compromettre leur singularité. A cet égard, les décoloni-
sations auront pour horizon la di- ou pluri-versalité comme
projet universel au lieu de tendre vers [’universel abstrait
nouveau et meilleur en place aujourd’hui. De changer les
termes, et pas seulement le contenu de la discussion signifie,



266 Walter D. Mignolo

précisément, de passer de la recherche des universels abs-
traits a la pluri-versalité comme projet uni-versel.

Notes

1. Récemment, Condoleeza Rice a écrit qu’ils ne fermaient pas ’ceil
avant le onze septembre (http://us.rediff.com/news/2004/mar/29us.
htm). Au printemps 2000 elle a aussi écrit dans Foreign Affairs
qu’apres la chute de I’Union Soviétique, les Etats-Unis avaient be-
soin d’un nouvel horizon pour travailler a la sécurité nationale. La
peur de la Guerre Froide n’est pas la méme que la peur de I’Islam.
L’Union Soviétique appartenait au méme paradigme, le contenu
était différent: Planification d’Etat au lieu du Libre Echange.
L’Islam est un jeu tout différent. Il appartient a un paradigme diffeé-
rent, et il peut perturber et fracturer le paradigme de la modernité,
c’est-a-dire le paradigme de “diversité” qui inclut et abrite le Chris-
tianisme, le Libéralisme et le Socialisme/Marxisme. Sur ce point,
voir également Bobby S. Sayyid, 4 Fundamental Fear. Eurocen-
trism and the Emergence of Islamism, Londres, 1997.

2. http://www.foreignpolicy.com/story/cms.php?storyaid=2495.

Shadows of the Pomegranate Tree, Verso, 1996

4. Frantz Fanon, Les damnés de la terre, Paris, 1960. Je fais une dis-
tinction cruciale entre damnés (dépossédés, diffamés) et multitude.
Michael Hardt et Tony Negri ont réinscrit le concept de multitude
dans leur livre influent, Empire, Harvard, 2000. La multitude pour
eux “est un nouveau prolétariat et pas une nouvelle classe travail-
leuse industrielle” (2000, p. 402) Et ils ont raison de souligner que
cette distinction est fondamentale. Cependant, leur définition de la
multitude est basée sur la structure sociale de la Révolution Indus-
trielle, c’est-a-dire centrée sur 1’histoire européenne ou depuis le
dix-huitiéme siécle, et sur la généalogie européenne de la pensée.
C’est-a-dire que la multitude est un concept euro-centré, a la fois a
cause de I’expérience historique et de la généalogie de la pensée sur
laquelle il a été fondé. Au lieu de cela, les damnés sont un concept

W



Le salaire de la peur: 267

euro-décentré dans le sens qu’il est d’abord basé sur I’expérience
partagée des peuples indigénes d’Amérique et des esclaves afri-
cains dans leur relation avec les Européens, au seizieme siecle, et de
la perspective historique des damnés et non pas de la généalogie de
la pensée hégémonique euro-centrée. Bien slir, damné est un mot la-
tin, et non aymara, chinois, bambara, hindi, etc. Mais il a été dépla-
cé, euro-décentré, pour référer a la majorité de la population de la
terre qui a été racialisée par la modernité a travers la logique de la
colonialité — c’est-a-dire déshumanisée en relation au concept eu-
ro-centré d’humanité. Les damnés datent d’avant I’émergence de
I’expérience historique qui amena a la création, au dix-huitiéme sie-
cle, du concept de multitude, en outre, c’est la fondation d’un projet
politique, au-dela du marxisme, qui est le projet politique que le ter-
me multitude nomme. Pour Paul Virno, multitude offre une opposi-
tion au concept de peuple (populus). “Ces deux concepts en
concurrence, dit Virno, forgés dans les feux de chocs intenses ont
joué un rdle primordial dans la définition des catégories sociopoliti-
ques de I’aire moderne. C’était la notion de “peuple” qui prévalait.
La “multitude” est le terme perdant, le concept qui a vu le pire” (4
grammar of the multitude, 2004, p 21). Le premier se retrouva plu-
tot associé aux discours libéraux alors que le second fut récupéré par
le discours marxiste. Les damnés demeurent bien sir hors du ta-
bleau des discours politiques hégémoniques euro-centrés fondés sur
des principes libéraux et marxistes: il est trés simple, a la fois pour
les discours euro-centrés libéraux et marxistes, les damnés n’ont
pas de discours; ils sont précisément damnés! Cependant, les
projets politiques de transformation sociale radicale, les projets so-
ciaux et intellectuels, viennent plus des damnés que des manifesta-
tions indistinctes de la multitude (c.f. I’expérience vénézuélienne et
bolivienne, aujourd’hui, sont deux exemples clairs de la distinction
entre la force indistincte de la multitude, et le projet politique des
damnés fondé sur la logique opprimante et raciale de la colonialité.
Je dois a Nelson Maldonado-Torres la théorisation des damnés en
tant que colonialité de 1’étre, en contraste avec le Dassein de Hei-
degger et I’ “autrement qu’étre” d’Emmanuel Levinas. (Voir sa



268

10.
11.

Walter D. Mignolo

“Topologie de I’étre et la colonialité du savoir: Empire, Modernité,
Colonialité”, ainsi que de nombreuses et longues discussions sur le
sujet) J’ai exploré ce probléme plus en détail dans “A topology of
beings and political agencies: the people, the damnés, the multitu-
des and the subalterns” (Conférence sur “The popular and the subal-
tern”, Univ of California a Santa Barbara, 8-9 Mars 2004).
Observations on the Feeling of the Beautiful and the Sublime, tra-
duit par J. T. Godthwait, University of California Press, 1960.
Anthropology from a Pragmatic Point of View, traduit par F. P. Van
de Pitte, Southern Illinois University, 1978.

Khatibi est important ici aussi car, dans le contexte de sa critique de
I’orientalisme, il développa quelques concepts clés: a) la décoloni-
sation qu’il redéfinit en termes épistémiques comme le complément
nécessaire a la déconstruction et b) la double critique, concept cru-
cial pour se concentrer sur les frontiéres de la différence coloniale et
impériale et pour pouvoir critiquer toute sorte de fondamentalisme.
Lanotion de double fut utilisée et élargie par Miriam Cooke (2000),
¢largie en la “multiple” critique et incluant le féminisme. Elle fut
aussi explorée par Walter Mignolo (2000) en connexion avec des
concepts similaires (la double conscience, la conscience métisse,
mentalité de fronticre); et plus récemment par Susan Buck-Moors
(2003) dans sa réflexion sur la “terreur du passé” aprés le onze sep-
tembre 2001.

Anibal Quijano, “Coloniality of Power, Modernity and Latin Ame-
rica” in Nepantla, Views from South, Duke University Press, 2000.
La conceptualisation de la colonialité de I’étre de Nelson Maldona-
do-Torres est cruciale pour comprendre la fondation raciale de la
matrice, et le concept des damnés pour comprendre la colonialité de
I’étre. C.f. http://www.afyl.org/nelson.pdf
http://www.tni.org/archives/george/bangkok.htm

Ces idées sont explorées dans un article plus long sur “la rhétorique
de la modernité et la logique de la colonialité”, a paraitre, et en col-
laboration avec Madina Tlostanova, “La logique de la colonialité et
les limites de la postcolonialité”, a paraitre.



12.

13.

14.

15.

Le salaire de la peur: 269

Introduction a la critique de la raison arabe, Editions de la décou-
verte, 1995; version anglaise, traduite par Aziz Abbasi, Arabic Isla-
mic Philosophy. A Contemporary Critique, 1999.

Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam, Oxford
U. Press, 2004.

Marcelo Fernandez-Osco, La Ley del Ayllu. Justicia mayor y justi-
cia menor en comunidades Aymaras (La loi des Ayllu. Justice
majeure et justice mineure dans les communautés Aymara), PIEB,
La Paz, 2002.

Abdulaziz Sachedina, The Islamic Roots of Democratic Pluralism,
Oxford University Press, 2001; voir aussi Roxanne L. Euben,
Enemy in the Mirror. Islamic Fundamentalism and the Limits of
Modern Rationalism, Princeton U. Press, 1999;



Ethics of Globalization:
an Urgency for Dialogue

Ahmad Jalali

Globalization is a factor increasingly and irrevocably af-
fecting the world we live in today, and one we ignore at our
peril. Economic markets, information and technology, and
cultural exchange are becoming irreversibly globalized, and
many of the most pressing problems we face today, such as,
for example, threats to our environment and to political se-
curity, also occur at the global level, rendering this an ever
more urgent topic.

The force behind this phenomenon is primarily eco-
nomic, as it can be seen as the consequence of the evolution
of a single global economy, bolstered by the increasing
power of trans-national corporations and the influence they
can bring to bear in the world we live in. We, the citizens of
the world, are becoming more and more interconnected not
only at an economic level, but, as a result of the rapid ad-
vances in technology and in particular information technol-
ogy, also at a cultural and political level.

270



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 271

Globalization has been heralded as a new dawn offering
myriad benefits to all, be they increased wealth, economic
growth, or enhanced access to information and conse-
quently greater levels of development and enhanced quality
of life. However, at the same time it undeniably has negative
consequences. Its benefits are unequally distributed; less
developed countries are in danger of falling behind as the in-
dustrialized countries forge ahead economically and with
new developments in science and technology, with the re-
sult that the gap between rich and poor is continually widen-
ing, exacerbated by inequitable trade terms and access to
international markets; this is a process which is also re-
flected in the phenomenon of the much discussed “digital
divide.” Economic concerns appear to over-ride all others, a
consequence of which can be seen in the perceived lack of
moral values in the contemporary world.

Globalization is also widely recognized as posing the
danger of a homogenization and standardization of cultures.
While the loss of cultural diversity would be irrevocably
damaging, the reverse side of this coin is the resulting reac-
tionary fragmentation of culture which is visible in the
marked rise in religious and ethnic tensions which we have
witnessed in recent years. However,

When evaluating globalization it is important to remember that it is
a human made phenomenon. It has not come down from heaven.
This means: it can be influenced and changed.'

The fact that globalization does not possess its own inte-
gral system of norms or ethics creates the profound need to
establish one, a need which is becoming increasingly urgent



272 Ahmad Jalali

due to the rapid changes it is introducing to our world, if we
do not wish to become mere victims of global market forces.

The endeavor to establish globalized ethics presents its
own problems, due to the wide range of diversity or plurality
to be found within this field, with people holding frequently
widely divergent values. The danger lies in the imposition,
or the perceived imposition, of one set of ethical values at
the expense of others; globalization should surely not be
able to become synonymous with Westernization.

As Kathinka Evers’” has pointed out, universalism has
historically been the property of a select group wishing to
apply their values to other peoples. An example which
springs to mind is that of the nineteenth century European
colonialists, who both considered themselves to be ethical
and believed the application of those ethics to other cultures
to be beneficial to them. This attitude can perhaps best be
captured in the phrase of the British writer Rudyard Kipling,
who identified this quest as “the white man’s burden,” and
the French adoption of the concept “la mission civilisatri-
ce.” It goes without saying that as opposed to this subjuga-
tion of the other to the ethics of those holding the most
power, we must endeavor to identify ethical principles
which can be considered universal through their acknowl-
edgement of human plurality in order to avoid simply glob-
alizing the ethos of those with a dominant power.

Globalization needs to be counterbalanced by a recog-
nition of cultural diversity; an awareness and respect of dif-
ference and plurality. It is this very awareness which can
form the foundation of a universal ethic. This awareness
could be fostered through dialogue among cultures and civi-



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 273

lizations, which is interlinked with concepts of universality
and particularity, and identity and otherness. Cultures and
civilizations must be perceived as open, rather than closed
entities, and, once a pluralistic view of identity is estab-
lished, the framework of a fruitful dialogue is assured.
Through dialogue, an inclusive concept of identity can
be better elaborated, fostering a sense of global responsibil-
ity, which in turn forms the basis for the search for a consen-
sus on basic human principles and values which are
common or similar in different cultures. In order to develop
such a global ethos we should strive for ever greater inclusi-
vity, in which weaker or marginalized countries or cultures
can fully participate in the assurance that their voices will be
heard and that they will actively contribute to the process.
Of course, this search for a global or universal ethos is
not a new one, finding its roots in antiquity through philoso-
phy and religion; it is an ideal which has been striven for by
many. While it is be utopian to believe that a complex code
of ethics may be drawn up which would be accepted by each
and every individual in complete global agreement, never-
theless the urgency of the situation compels us to articulate
at least a minimal code of ethics which can serve to provide
the world with shared moral reference points, without gen-
eralizing it to the extent that its content becomes diluted.
This project has been on the international agenda for
some time now; in 1993 the Parliament of the World’s Reli-
gions in Chicago adopted a Declaration toward a Global
Ethics and in 1995 the World Commission on Culture and
Development also stated this need. UNESCO, in its Me-
dium-Term Strategy for 1996-2002, stressed that



274 Ahmad Jalali

In a multipolar world (...) it is more than ever necessary to look for
the acknowledgement, or rather the emergence, of a common subs-
tratum of values which would make economically, ecologically,
socially and culturally viable coexistence possible on a world-
scale.

UNESCQO’s Universal Ethics Project has also carried
out much work in this regard in recent years, reaching agree-
ment that the Universal Declaration of Human Rights, in ad-
dition to its Covenants and other existing documents on
universal norms, should be the cornerstone of a global
ethos.

Inter-religious dialogue on the same topic has also
proved fruitful. In the Conference on Global Ethics and
Good Governance—Buddhist Muslim Dialogue® it was
noted that the Christian principle, “do unto others as you
would have others do unto you” was reflected in Islamic
principles of governance in which the Qur’an enjoins lead-
ers to place the interest of the people above his own interest.
In Buddhism, the respect and preservation of all forms of
life can be seen as the starting point for ethics; the Buddha
identified various principles for good governance, among
which are meeting in harmony, discussing and preserving
harmony despite holding different opinions, abiding by the
law, creating a balance between modernity and tradition,
safeguarding the practice of religion and being open to all
religious and spiritual traditions, as well as protecting
women and respecting elders.

The World Commission for Culture and Development
have identified five “pillars” on which a global ethics
should be based, namely: human rights and responsibilities;



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 275

the protection of minorities; intergenerational equity; com-
mitment to conflict resolution by non-military means; de-
mocracy and the elements of civil society.”

It can thus be seen that different religions and value sys-
tems create no barrier to approaching this question; despite
widely divergent religious or cultural backgrounds, it
should be possible, through dialogue, to arrive at a consen-
sus on global ethics when that consensus takes as its basis
and focal point the individual human being and the rights
accorded to it. This dialogue must be further developed in
order to bear fruit and succeed in creating unity in diversity.

kksk

It 1s important to notice that industrialization and mo-
dernization has long been equated with Westernization, and
many countries have been eager to embrace Westernization
as signifying progress, even to the point of subsuming their
own culture and value systems. However, Europeanization
or Westernization is not the only guarantor of economic and
industrial success. As noted by Amartya Sen,” Nobel laurea-
te in economics, values other than those of the West can
work just as well, if not better, with regard to economic
growth. Eastern values, particularly Confucianism, have
been cited as contributory factors to the rapid economic pro-
gress of countries such as Japan. While the cultural values
and traditions of Japan, including its business traditions, no
doubt played a role in the development of its economic suc-
cess, many other Asian economies are also enjoying rapid
economic growth.



276 Ahmad Jalali

Rather than being specifically Confucian, this points to
the fact that such success can be linked to various Oriental
cultures and value systems which are not at all incompatible
with economic progress. This is to be seen in Buddhist, Is-
lamic and Hindu cultures, with Asian countries now enjoy-
ing greater growth in their GNP than Europe and the United
States. Western ethics thus need not dominate the global
economy.

While it is true that businesses are coming under in-
creasing pressure from globalization, which can decrease
accountability, and that it is improbable that ethical mea-
sures which lessen a business’s competitive advantage will
be adopted or adhered to, there is nonetheless a distinct need
for a set of global ethics which can apply to increasingly
globalized business.

As we have seen, these do not have to follow a purely
Western model, but in fact stand a much greater chance of
success if they are based on widely accepted principles such
as human rights. A step in this direction was taken at the
World Economic Forum held in Davos in 1999, with Kofi
Annan, Secretary-General of the United Nations, putting
forward his proposal for a “Global Compact.” The nine
principles of the compact are primarily derived from the
Universal Declaration of Human Rights and the Declaration
of the International Labour Organization on fundamental
rights and principles, and are as follows:

Businesses should support and respect the protection of internatio-
nally proclaimed human rights within their sphere of influence;
make sure they are not complicit in human rights abuses; uphold
the freedom of association and the effective recognition of the right



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 277

to collective bargaining; the elimination of all forms of forced and
compulsory labour; the effective abolition of child labour; eli-
minate discrimination in respect of employment and occupation;
support a precautionary approach to environmental challenges; un-
dertake initiatives to promote greater environmental responsibility;
and encourage the development and diffusion of environmentally
friendly technologies.

koksk

As the ethics of globalization is inextricably linked to
the ethics of the economy, I shall now focus in more detail
on UNESCOQO’s approach to this subject.

At UNESCO’s 31% General Conference, held between
15 October and 3 November 2001, it was approved that
UNESCO launch a new interdisciplinary program, Ethics of
Economy. This was designed under Strategic Objective IV
of UNESCO’s Medium-Term Strategy (2002-2007) to pro-
mote principles and ethical norms to guide social transfor-
mation with a view to promoting ‘“globalization with a
human face.”® Within the context of the paradigm of “sus-
tainable and shared human development” the concept of the
Ethical Economy’ is currently used to cover attempts to pro-
mote and disseminate in economic life rules of the game,
principles and ethical norms that are universally acceptable
and are likely to promote in the medium term the reconcilia-
tion of economic, social and environmental issues and, in
the longer term, ensure their joint impact on the ongoing
process of globalization. It is a system of chains of responsi-
bility linking people by a common exercise of rights and
liberties, a system of interrelations based on general reci-
procity.®



278 Ahmad Jalali

Using the valuable remarks made by a group of experts
in an informal meeting in UNESCO, I can say that’ based on
the principle of the inalienable right of all human beings to
life and liberty," the Ethical Economy concept involves
principles of economicity that have yet to be defined on a
universal basis. Provisionally, for heuristic purposes, we
can identify three principles:'' the objectively beneficial ef-
fect,'? the exclusion of destruction of services or goods that
are of human benefit — whether they are produced by cul-
tures or are gifts of nature,” the full multidimensional de-
velopment of all human beings."*

Respecting these three principles of economicity re-
quires that all actors in economic life—governments of Na-
tion States, the business world in general and transnational
corporations in particular, civil societies, non-governmental
organizations, international and regional intergovernmental
organizations, the media, etc.—promote an ethic of respon-
sibility and solidarity vis-a-vis present and future genera-
tions.

koksk

To pave the way towards a humanized globalization, we
need to encourage dialogue on the challenges involved in
the attempt to base the economic and social model on a
fairer distribution of growth and on solidarity strategies. We
also need to promote research, information on matters relat-
ing to the Ethical Economy and education, for example,
through an overhaul of the curricula of the social science
sectors of universities. The final report of the Task Force on
UNESCO in the Twenty-First Century: “Towards peace and



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 279

security in the twenty-first century”" provides us with a

good framework for the paradigm of a sustainable and
shared human development.

In order to achieve this we need to first define and then
promote a clear and consistent strategy for the future orien-
tation of the Ethics of Economics Program. Any preliminary
step towards the humanization of economic globalization
and the introduction of ethical values in economic life needs
the present situations to be identified, understood, analyzed
and systematized while we know that they are complex,
fragmented, shifting and emergent. In the light of the deci-
sions of its 31 General Conference, UNESCO organized a
survey on this issue based on critical analysis of publica-
tions and articles from magazines, journals, and newspa-
pers; critical analysis and synopses of information from the
websites of research centers, NGOs, experts, [GOs, the me-
dia, etc. and via the participation in meetings and consulta-
tion, both informal and voluntary, of a small number of
experts; and identification of the main concerns of Member
States from the monitoring of the work of the Organiza-
tion’s governing bodies, in particular UNESCO’s 31* ses-
sion of the General Conference assessment in relation to the
Ethics of Economy programme of the nine major events
since 2001.'° This preliminary survey has enabled UNESCO
to:

a) define the concept of the Ethical Economy;

b) identify, systematize and conceptualize Ethical Eco-
nomy initiatives;'’

c¢) identify the main stakeholders and key actors in-
volved in the Ethical Economy;



280 Ahmad Jalali

d) gain a better understanding in order to turn UNESCO’s
comparative advantages in the sphere of Ethical Economy
to good account;

e) decide on areas of thematic discussion to guide the
Ethics of Economy programme.

The next step would be the organization of a number of
areas of thematic discussion to identify the state of the art in
Ethical Economy knowledge and practice for use in the fu-
ture orientation of the Ethics of Economy programme.

It should be mentioned that UNESCO Member States
attached priority to the issue of the ethics and requested that
a globalization of solidarity be promoted in response to the
globalization of the economy.

kksk

Ethical Economy initiatives may be intellectual (theo-
retical economics, i.e. economic science), practical (real
economics) or educational (education and ongoing training)
in nature.

The complexity of the problems posed by economic
globalization, the great number of concerns and people’s
increased expectations explain the abundance of Ethical
Economy initiatives. These initiatives can be placed into
three main categories.

The first category aims to provide specific responses to
concerns relating to social inclusion, in both North and
South, through the promotion of a “solidarity economy.” A
solidarity economy is a parallel economy'® encompassing
the social or popular economy of the North' and the infor-
mal economy of the South. It includes a North-South com-



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 281

ponent, for example in the form of fair trade or support for
the promotion of micro-credits to help those in the subsis-
tence-economy sector into the market economy.

The second category of initiatives seeks to “civilize” the
market economy by imposing upon it systems of self-re-
gulation.”!

The third category of initiatives, which is probably the
most important in that it holds out great promise for human-
ity, aims to bring about a “global public economy”. Econo-
mists, NGOs and IGOs working to humanize economic
globalization are behind the updating and revival of revolu-
tionary concepts™ such as the “common goods of human-
ity” or global public goods and the “universal allowance,”
which will enable ethical regulation systems to be intro-
duced de facto into economic life on a global scale. The no-
tion of public goods is of course nothing new, any more than
is that of the common heritage of humanity, but the applica-
tion of these concepts to aspects of the globalized market
economy is. The current decommercialization of certain
common goods of humanity should be considered a major
advance towards meeting the cost of satisfying basic human
needs and the humanization of economic globalization. One
of the aims of the Universal Declaration on Cultural Diver-
sity which was approved in the 31* UNESCO General Con-
ference could serve this purpose as it emphasizes that
cultural goods should be separately dealt with in the world
trade mechanism currently governed by WTO.

The main stakeholders in the Ethical Economy are:
NGOs, IGOs, the private sector, trade unions, governments,
academic circles and the media. At present it seems to be



282 Ahmad Jalali

civil society which is playing a leading role in the Ethical
Economy. Initiatives of the other parties involved in this
area, which are just as important, essentially fall into the fol-
lowing categories:

a) “Retroaction”, in that they seek to respond to the
wishes of civil society in order to maintain their legitimacy
and/or their power of action. Examples: (1) some govern-
ments and Bretton Woods institutions showing support for a
solidarity economy; (2) the private sector drawing up codes
of ethical behaviour, carrying out ethical audits and dissem-
inating their results.

b) “Indirect” action in that they are carried out under the
civil society banner. Examples: researches and teachers ex-
pressing their opinion or communicating their support for
the Ethical Economy via freely formed associations (“per-
sonal” action renamed “citizens’” action) or via the media,
under a pseudonym (“disguised” action).

In the absence of a global organization with suprana-
tional competence, new perspectives that hold out great
promise for humanity are opening up to international orga-
nizations. Provided that they can grasp their opportunities,
these organizations could play a major role in the Ethical
Economy, in particular through firm and effective support
for promotion of the global public economy. The concept of
a “global public economy” was established by UNESCO’s
Social and Human Sciences Sector to describe the different
initiatives that herald this type of economy.” By focusing
on its function as a laboratory of ideas, UNESCO could play
a key role exercising its leadership in this area.



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 283

One of the main problems with work to humanize glob-
alization is that there exists a clash of logic and priorities
between the different issues to be addressed. How, for ex-
ample, can the concerns of the North regarding compliance
with social and environmental norms be squared with the
concerns with the South about their right to development?
How can the right to health be reconciled with intellectual
property rights?

Given the complexity of the subject, coupled with the
fact of its being currently “in vogue” and the abundance of
initiatives to promote ethical values in economic life, it
seems essential to start with a survey of the state of the art in
knowledge and practice in this area to identify who does
what, pinpoint the major issues thrown up by current trends
and identify the key actors in the Ethical Economy. The re-
sults should allow us to identify for each category of Ethical
Economy initiative the respective roles of the different par-
ties involved in order to determine more clearly what could
be done and how, for the sake of maximum impact.

This could be structured around three focal points for
research: the market Ethical Economy, the public Ethical
Economy and the solidarity Ethical Economy. Special at-
tention must go to interfaces: links and interconnections;
and interaction and synergy between the market-economy,
non-market economy and non-monetary economy sectors.

It is vital that we distance ourselves from the effect of
being “in vogue”; rather we should think of a proactive atti-
tude that will allow us to identify emergent problems, such
as the misuse of Ethical Economy initiatives for commercial



284 Ahmad Jalali

or power-enhancing purposes or, more serious still, the risk
that “ethics” will become a new instrument of exclusion.

Thematic discussion should be sought on topics and
subtle points such as the following:

« How can we rehabilitate heterodox thinking while up-
dating pro/anti-development schools of thought as a respon-
se to the paradox of “sitting on the fence”?

o How can we review the issue of development of the
South in the light of recent theories of international justice,
namely the different views of justice on a global scale, i.e.
distinctions between international economic justice and glo-
bal economic justice; a global-scale review of the concepts
of commutative justice, i.e. equitable international trade,
and distributive justice, i.e. equitable international econo-
mic order?

o How can we review the debt issue in the light of the et-
hics of responsibility: the need to take into account human
costs?

Are we entitled to invoke an “ethical threshold” for the
repayment of a debt that has already been repaid several
times over which examines the path from morality to ethics?

Are the “social and environment norms” prescribed by
the countries of the North an obstacle to the development of
the South or the social and environmental responsibility of
transnational corporations established in countries of the
South?

What can be done to ensure that minimal social norms
are not seen by countries of the South as protectionist mea-
sures in disguise and environmental norms equated with
“green” protectionism which examines the path from the
ethics of conviction to the ethics of responsibility?



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 285

How can we proactively consider the new risks of ex-
clusion? This will examine the path from the proliferation of
norms to the need to take into account the concerns of the
South in the guidelines for standardizing these norms.

What is fair trade if we want to examine the path from
conflict to the reconciliation of ethical principles in
North/South economic relations?

And if we think of economic globalization versus the
globalization of solidarity and the possible future for a
“global public economy”, then what is the possible scope
and limitation of the idea of a universal allowance, or basic
income, as a response to the problem of meeting the cost of
satisfying basic human needs (the eradication of poverty)
and respect for human dignity? And what is the possible
scope and limitation of the concept of global public goods?

How we can face the issue of transferring knowledge
from the domain of private discovery to the public domain,
looking at the specific case of generic medicines, for exam-
ple?

How can we proactively consider the risks of the com-
mercialization of global public goods, looking at the spe-
cific case of the planned CO2 emissions allowance trading
market? How can it be ensured that the quotas and pollution
rights are not misused for commercial purposes? What is the
possible scope and limitation of a policy of combating pol-
lution based on setting up markets dealing in the right to pol-
lute?

How can we critically consider alternative proposals for
equivalent ethical taxation that could feasibly supply the
proposed “global development fund”?



286 Ahmad Jalali

How can we increase the use of ethics as an instrument
of regulation? In other words, do we see globalization as a
factor which erodes States’ decision-making powers?

Do we see regional regulation as an alternative to Na-
tion States’ loss of power?

Do States’ initiatives to promote regional integration
movements encourage the promotion in economic life of
ethical values likely to humanize globalization?

Do we see local regulation as an alternative to less State
intervention?

Should we support and encourage efforts to promote an
alternative economy?

What does this alternative, “solidarity economy” con-
sist of? Who are the actors in this economy? How does this
economy tie in with the rest of the economy (are we contem-
plating three-speed economies)? What is the future of the
“third sector”? Are we talking about a palliative solution or
a remedy?

What are the solidarity economy networks? How can
we manage the transition from business ethics to mar-
ket-economy ethics having the increasing complexity of is-
sues in the process of economic globalization?

What is the possible scope and limitation of priva-
te-sector initiatives designed to “civilize” the market econ-
omy by providing it with self-regulation mechanisms, i.e. its
codes of good behaviour, ethical audits, ethical funds, ethi-
cal consumption, ethical trade, etc.? The Global Compact
and other initiatives are voluntary, which cannot assure co-
herence of responsibility. Can we not transfer to private ac-
tors the obligations derived from legal instruments designed



Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 287

for states? Or should we create specific legal instruments?
Do we need another interpretation of international instru-
ments to share responsibility between public, private and
civil actors?**

And finally, what would be a proactive examination of
the risks of a booming “ethics market”?

kksk

In conclusion, it is dialogue that will enable us to pro-
mote and disseminate ethical values in economic life, thus
contributing to the promotion of sustainable and shared hu-
man development as well as paving the way towards a hu-
manized globalization, which is a matter of ever-increasing
urgency in our world today.

Education in ethics should arguably be introduced to
national curricula so that it becomes an integral part of for-
mal education, thus widening the worldviews of younger
generations. This would draw on all the traditions of our di-
verse world, so that no one world-view would dominate. In
such a system not only would an awareness of cultural di-
versity and shared problems which are no longer limited to
the local sphere be nurtured in the general public, but there
would also be a resultant acceptance of global responsibil-
ity. In this way material development can be counterbal-
anced by ethical development; the integration of ethics into
the varying aspects of our increasingly globalized lives will
enable us to turn globalization to our good, rendering it a
positive force and allowing it to fulfill its function of serving
the people, rather than being served by them. In this way the
“top-down” approach would be complemented by a “bot-



288 Ahmad Jalali

tom-up” development of the awareness of our responsibili-
ties as global citizens. As Mahatma Gandhi once said, “Our
greatness lies not so much in being able to remake the
world...as in being able to remake ourselves.”

Notes

1. Viggo Mortenson, Dr. Theol., University of Aarhus, Denmark,
“Globalization, Global Ethics and Interreligious Dialogue in a Mul-
tireligious Context.”

2. Kathinka Evers, research Director, Uppsala University, Sweden,
“The Globalization of Ethics in Science.”

3. UNESCO, Paris, 5-7 May 2003.

4. World Commission for Culture and Development, “Our Creative
Diversity,” Chapter One.

5. World Culture Report, Part One, Asian Values and Economic
Growth.

6. The term “Ethical Economy” has been used instead of “Ecoethics”
to avoid the risk of an exclusively ecological approach to the issue
of the diseconomies generated by neoliberal globalization.

7. Programme Ethique de [’Economie, document de travail n. 4, Octo-
bre 2001 (Ethics of Economy Programme, working document n. 4,
October 2001. Available in French only).

8. Patrice Meyer-Bisch: L économie éthique: une contrainte métho-
dologique et une condition d’effectivité des droits humains, 2003,
(Economie Ethique n. 6, SHS-2003/WS/37).

9. Here, I am in fact offering a summary of the UNESCO document
(SHS-2002/CONF. 603/3) entitled Master Plan: Ethics of Economy
Programme. It was the result of an Informal Meeting of High-Level
Experts held in UNESCO headquarters, 24-25 June 2002. With this
in mind, I did not see the need to specify any direct quotation.

10. The cornerstone of the values proclaimed by the Universal Declara-
tion of Human Rights.



11.

12.

13.

14.

15.

16.

Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 289

These three principles of economicity defined by F. Perroux have
been updated in line with the paradigm of sustainable and shared
human development defined by UNESCO’s Executive Board (see
Final Report of the Task Force on UNESCO in the Twenty-First
Century; op. cit.).

It is of course not a matter of deciding what is best for people and
imposing this on them, but of enabling people to decide for themsel-
ves on the basis of available knowledge.

Which presupposes that the environment on which the existence of
all human beings depends is preserved and cultural diversity respec-
ted and promoted.

Which means that the cost of satisfying basic human needs must be
covered, as a matter of priority.

The Final Report of the Task Force on UNESCO in the Twenty-
First Century: Towards peace and security in the twenty-first cen-
tury: the challenges and opportunities of the humanization of globa-
lization, UNESCO Executive Board Document 160 EX/48.

1. The first World Social Forum of Porto Alegre versus the traditio-
nal World Economic Forum held in Davos in January 2001 (emer-
gence of an international civil society).

2. The G-8 Summit in Genoa in May 2001 (acknowledgement by
the G-7 of the concept of the “global commons” and the need to hu-
manize globalization).

3. The Durban Conference in September 2001 (acknowledgement
of the historical contribution of slavery to the expansion of world
capitalism).

4. The tragic events of 11 September 2001 (their consequences in
terms of demands for the humanization of globalization and their
impact on the most disadvantaged sectors of the world economy).
5. The Climate Conference in Marrakesh in November 2001 (prog-
ress made in the plan to establish a CO2 emissions allowance trad-
ing market).

6. The WTO meeting in Doha in November 2001 (conflicting ethics
in the humanization of globalization; de facto acknowledgement,



290

17.

18.

19.

Ahmad Jalali

via the specific case of generic medicines, of the primacy of ethical
values over commercial values).

7. The announcement on 2 December 2001 of the collapse of the
transnational corporation Enron (illustrating the limits of deregula-
tion and “soft law”’; re-examination of the rules of good governance,
e.g. separating the functions of control and management and the
functions of consultancy and auditing to avoid any clashes of inte-
rests).

8. The second holding in parallel of the World Economic Forum
(WEF) in New York and the World Social Forum (WSF) in Porto
Alegre, late January and early February 2002 (premise of the amo-
rality of economics challenged by some neoliberal representatives
present at the WEF; consolidation of the WSF, transformed from a
protest body to one capable of proposing alternatives; strengthening
of the World Parliamentary Forum by the establishment of an Inter-
national Parliamentary Network).

9. The United Nations International Conference on Financing for
Development held in Monterrey, Mexico, in mid-March 2002 (fail-
ure of the financial aspects of work to promote the globalization of
solidarity; de facto support of the promotion of practices and poli-
cies aimed at strengthening neoliberal economic globalization and
renewed legitimization of the principle of the economic role of the
State).

See the French paper Alternatives: du capitalisme sauvage au capi-
talisme ethique, comment humaniser la mondialisation economique
(Alternatives: from Rampant Capitalism to Ethical Capitalism—
How to Humanize Economic Globalization) in Programme Ethique
de ’economie, document de travail n. 3 septembre 2001 (Ethics of
Economy Programme, working document n. 3, September
2001—available in French only).

Not to be confused with the underground economy, which is illegal
and immoral.

e.g. Local Exchange Trading Systems (LETS); mutual benefit soci-
eties; production and consumer cooperatives; solidarity finance as a



20.
21.

22.

23.

24.

Ethics of Globalization: an Urgency for Dialogue 291

tool for the rehabilitation of the excluded and the casualties of the
market economy.

Not to be confused with ethical trading.

Codes of ethical behaviour based on social and environmental
norms, ethical investments, ethical audits, ethical funds, ethical
consumption, ethical trade, etc.

Although less visible than for the exact and natural sciences, the
contribution of the social and human sciences to improving peo-
ple’s living conditions is just as great.

Programme ethique de I’economie, document de travail n. 3, sep-
tembre 2001 (Ethics of Economy Programme, working document
n. 3, September 2001). Available in French only.

Patrice Meyer-Bisch, L 'économie éthique: une contrainte méthodo-
logique et une condition d’effectivité des droits humains, 2003
(Economie ethique, n. 6, SHS-2003/WS/37).



L’idéologie de la peur

Nelson Vallejo-Gomez

“Le statut de l'individu n’a jamais été aussi déterminant
qu’en notre époque de mondialisation effrénée,

en ces temps ol méme 1’art

est irrésistiblement soumis aux critéres du marché!
Jamais la question de la valeur de I’étre humain

ne s’est posée de facon aussi aigué qu aujourd "hui!”
Gao XINGJIAN'

Introduction

Un préambule de précaution et de politesse s’impose pour
vous dire que les choses dont je vais traiter sont délicates. Il
conviendrait bien slir de les régler au millimetre pres et de
tenir compte, autant que possible, de 1’épaisseur historique,
culturelle et philosophique des idées en jeu, de leurs diffé-
rentes strates, de leurs époques et de tout ce qui, y compris
les malentendus, leur donne tel ou tel sens. Il convient en ef-
fet de traiter ces choses de la pensée avec précaution et hu-
milité, simplicité et générosité. La pensée requiert d’une

292



L’idéologie de la peur 293

sorte de pudeur métaphysique qui, comme 1’a dit Horace,’
est le sentiment premier de la dignité. Il s’agit pour moi
d’étre dans une étroite relation de dialogue entre le poéti-
quement et le prosaiquement, entre la rose de I’esprit et le
marteau de la raison. Tout mot qui touche a la réalité¢ d’une
pensée, a I’€tre en relation, a 1’autre, peut avoir plusieurs
sens, comme autant d’éclairages pour une touche de peintu-
re ou de perspectives pour un trait. Ici, a Alexandrie, la tradi-
tion musulmane sait bien qu'un mot révéle, par exemple,
peut-étre lu de sept fagons. Le Sept est un nombre mysté-
rieux qui chiffre des secrets plus anciens encore: sept jours
pour que la Lumiére soit, sept paroles de Jésus-Christ en
Croix pour que I’ Amour ressuscite. S’agissant d’une parole
essentielle, on n’est jamais sir s’il convient de 1’écrire tel
quel, ou s’il vaut mieux s’en inspirer pour se comprendre
soi-méme et comprendre autrui. Et c’est pourquoi les furies
s’en mélent. Les malentendus y instaurent un régime de mé-
disance et de complot. Les procés d’intentions s’instruisent
aussitot a charge et de fagon inquisitoire. Mais 1’esprit hu-
main sait aussi étre a 1’aise dans ces labyrinthes de la pensée
quand il a de I’intelligence du cceur ou de la miséricorde. La
question de ’idéologie de la peur doit donc étre abordée
avec une sorte de littérature de sauvegarde spirituelle, com-
me dit Gao Xingjian, lorsqu’il écrit:

11 s’agit de ne pas étre aveuglé par les superstitions, d’étre imper-
méable aux autorités, aux courants, de résister a I’emprise des idéo-
logies. J’appelle cela: ne pas avoir de -isme. Cela signifie: étre
oppos¢ a la dictature, qu’elle ait nom fascisme, communisme,
nationalisme, racisme, intégrisme. N’étre ni porte-drapeau ni la-
quais. Ne pas étre esclave d’un -isme n’est pas de I’empirisme, ni



L’idéologie de la peur 294

du relativisme, du nihilisme, de 1’éclectisme, de 1’anarchisme, du
pragmatisme. C’est une répulsion contre I’écrasement de I’homme
comme une merde de chien.’

La mondialisation du libéralisme économique effréné
traine avec I’ombre dantesque de la terreur le rappel d’une
conscience déchirée, d’une fracture démocratique et ci-
toyenne qui touchent tous les pays a degrés divers. En pro-
voquant I’impact qui a fait imploser/effondrer les Twin
Towers, les terroristes ont aussi remis a jour, comme la Ré-
volution d’octobre ’avait fait a sa manicre, 1’opposition
socio-¢conomique qui déchire la conscience du monde mo-
derne: celle de la pauvreté face a la richesse. Dans une
analyse architecturale du systeme, Baudrillard suppose
qu’il y va de I’effondrement méme du systeme en tant que
tel, celui de la “pure modélisation informatique, financiére,
comptable, numérique™ dont les Twin Towers étaient le
cerveau artificiel, le centre névralgique. Pour Baudrillard,
I’architecture du systéme véhicule aussi la violence du mon-
dial. Par une sorte de concentration qui se produit avec une
nécessité négative et une accumulation perverse, la richesse
s’accroit d’un coté, tandis que la pauvreté augmente de
I’autre. Le capital va au capitalisme et réciproquement. La
richesse est comme une masse qui attire a soi le reste, dans
une pure logique de physique classique, qui conserve méca-
niquement le méme mouvement. Or, il faudrait concevoir
les rapports socio-économiques au sein des sociétés con-
temporaines avec une logique complexe, une physique
quantique et une énergie spirituelle, avec, en somme, une
Politique de 'homme.” Car, comme |’écrivait déja Hegel au
19°™ sigcle: “Cette inégalité de la richesse et de la pauvreté



L’idéologie de la peur 295

devient le plus grand déchirement de la volonté sociale, la
révolte intérieure et la haine.”® Hegel avait pensé résoudre le
probléme en amont de fagon métaphysique. La richesse se-
rait a I’égoisme et a I’individualisme ce que la pauvreté
serait au renoncement et au partage collectif. Il y aurait deux
absolus en conflit. Hegel considére que la célebre distinc-
tion de Jésus: “Rends a César ce qui est a César et a Dieu ce
qui est a Dieu” empéche de trouver la richesse et I’absolu de
la volonté générale pour le peuple dans la cité terrestre.
Dans la Phénoménologie de [’esprit, Hegel a cherché la fu-
sion de ces deux absolus, en considérant la Révolution fran-
caise comme une tentative pour surmonter cette séparation
en deux mondes: “Les deux mondes sont réconciliés; le ciel
est descendu et transporté sur terre.”’ Tentative qui a échoug,
puisque la Révolution a fait de la Raison et de I’Universel
une Déesse, dont I’offrande fut la Terreur. Toutefois, une
lecture du volet libéral de la Révolution francaise suggere-
rait I’abolition de la dialectique maitre/esclave. Dans ses le-
cons sur Hegel, Alexandre Kojéve® considére que 1’Etat
universel et homogene, c’est la démocratie libérale. Car elle
aurait résolu la question cruciale de la dialectique maitre/es-
clave, a savoir, le probléme de la reconnaissance, en rem-
plagant les rapports dialectiques de pouvoir entre le maitre
et I’esclave par une relation de mutuelle reconnaissance entre
individus reconnus comme égaux. L’Etat-nation a émergé du
magma composé¢ d’Ancien régime, Révolution, Terreur, Empi-
re, Monarchie, République. Il a produit un type sociétal spéci-
fique: le bourgeois. Les deux détracteurs du #ype bourgeois les
plus impitoyables de la modernité ont ét¢ Nietzsche et Marx.
Pour Nietzsche, ce fype-la serait la quintessence de ’esclave



296 Nelson Vallejo-Gomez

victorieux, ressenti et revanchard, qui, tel un pharisien, se
drape de christianisme comme morale de domestication. Le
bourgeois nietzschéen est comme le capitaliste de Marx,
dont le but est I’asservissement du peuple et de ses machines
de production au profit des intéréts privatisés de la classe
dont il est issu: la bourgeoise. Il s’agirait d’un type sociétal
fourbe et égoiste, qui dérobe la mission de service publique
d’Etat pour faire des institutions nationales un dispositif ca-
poraliste et corporatiste a la disposition d’un clan. C’est
pourquoi Nietzsche et Marx, analysant a leur manicre la
psychologie et I’idéologie de la bourgeoisie, considérent le
type bourgeois comme un décadent dont il ne faut rien atten-
dre. Pour Nietzsche, il faudrait retrouver un nouvel homme;
pour Marx, il faudrait un socialisme révolutionnaire qui
enleéve a la bourgeoisie les outils de production et la machi-
ne étatique au profit du communisme. Nietzsche et Marx re-
présentent les deux critiques majeures — la conservatrice de
droite et la socialiste de gauche- contre la démocratie libérale
comme I’Etat universel et homogene de la reconnaissance
universelle. D’abord, la prééminence donnée a I’économisme
provoque des inégalités fractales et irréductibles dans une
démocratie libérale. Il est vrai que le capital va naturelle-
ment au capitalisme et réciproquement. Dés lors, ¢’est un
sophisme libéral que de vouloir reconnaitre égaux en princi-
pe des individus qui, de fait, sont traités inégalement. On les
appelle dans les démocraties contemporaines des “citoyens
de deuxieme catégorie”. C’est pourquoi le marxisme propo-
se une socialisation du capitalisme. Mais 1’expérience so-
viétique de ce genre de processus instruit suffisamment en
négatif les sciences politiques contemporaines pour en étre



L’idéologie de la peur 297

dupe. On voit ensuite que 1’on peut aussi brandir le volet
conservateur de I’interprétation de la Révolution francaise
pour y voir, plutét que I’émancipation d’un esclavage, la
victoire des esclaves, faisant de la démocratie moderne un
dispositif de revanche sociale, comme disait Nietzsche.’ Re-
noncant a 1’aristocratie, a 1’¢litisme, les individus libres et
égaux en droits s’embourgeoiseraient et ne seraient habiles
qu’a produire de I’accessoire pour leurs satisfactions futiles
et leurs intéréts égoistes. Des lors, incapables de porter des
idéaux universels, ils aliéneraient 1’Etat au service du sécu-
ritarisme de leurs biens et personnes, provoquant dans la so-
ciété civile une “conscience déchirée”. Tel est le sous-titre
d’un passage célebre de la Phénoménologie, ou Hegel
s’inspire du Neveu de Rameau de Diderot pour décrire la ré-
volte de la personne soumise a la tyrannie de ’argent et ou il
pointe le grave probléme auquel la société civile de 1’Etat
moderne se trouve confrontée, dés lors que toute sa force
n’est concentrée que dans la sécurisation du libéralisme éco-
nomique et de la propriété individuelle.

L’idéologie de la peur comme “ruse de la mondialisa-
tion”, afin de terroriser le terrorisme, c’est, j’en conviens,
une sorte d’hypothése historique a connotation hégélienne:
le terrorisme comme la mise a jour d’un “universel négatif™.
Dans sa réflexion sur la violence du mondial,'"® Jean Bau-
drillard développe plusieurs hypotheses du terrorisme. Il at-
tire notre attention sur la these suspecte d’un terrorisme
comme “I’expression réelle du désespoir des peuples oppri-
més”, car “elle condamne le terrorisme a ne représenter la
misére mondiale que dans un geste définitif d’impuissan-
ce”. Soit. Je ne vois pas le sophisme d’un “terrorisme posi-



298 Nelson Vallejo-Gomez

tif””, dont le geste serait une “puissance” autre que celle de la
destruction elle-méme. A moins de considérer que la négati-
vité du mal est une puissance par la prise en compte du dan-
ger de sa destruction toujours possible. On peut toujours
jouer aux dialectiques du retournement conceptuel. Platon
nous a laissé dans ses Dialogues la plus subtile des codifica-
tions de ce dispositif rationnalisateur qu’on appelle So-
phistique, si nécessaire a la pensée pour comprendre les
différences de qualité et de degré entre 1’essentiel et le reste.
Si le terrorisme extréme de la misére mondiale s’ autodétruit
dans un geste définitif d impuissance, la réponse qui lui a été
donnée par I’empire américain n’est qu’un geste définitif de
puissance qui s’autodétruit dans un cercle vicieux. C’est
une sorte de Kronos de la force qui dévore naturellement ses
enfants. Voyez Robespierre, Saint-Just. Il leur est appliqué
la vieille sagesse sémite: qui tue par 1’épée meurt par I’épée.
Il y a sGrement une coalition secrete, une prédisposition
complice entre un ordre d’absolutisme et sa contestation par
la terreur. Mais, si le systéme est déstabilisé a I’extréme, soit
il en meurt, soit il se métamorphose ou il se réforme.

Mais restons attentifs ensemble, car c’est lui faire trop
d’honneur, a cette aliénation du vide, que de lui conférer
I’héritage des Cahiers des doléances d’une société civile ou
d’un tiers état planétaire. Toutefois, il n’en est pas moins
vrai qu’on pourrait y voir le rapt d’une revendication justi-
fiée, puisqu’il y a partout trop de misere et d’injustice mora-
le pour que I’on puisse boire tranquillement au crépuscule,
dans une place publique, un thé a la menthe ou a la bergamo-
te, en caressant son chat et sa mini-mitraillette, et sir de ses
sicavs pétrolieres bien placées. Néanmoins, dans un monde



L’idéologie de la peur 299

ou I’idée de “révolution” a été discréditée, nul ne saurait a
nouveau prétendre, sérieusement, a ce type d’involution
théologico-politique. Pas seulement a cause de la terreur ou
de la contre-terreur qu’elle engendre — sublimer le martyre
produit aussi son plaisir, ni davantage a cause de I’embour-
geoisement auquel conduit la Révolution numérique et la
mondialisation du libéralisme économique, mais parce que
la prétendue syntheése révolutionnaire sur terre de 1’idéal
supréme s’est avérée étre un dispositif supplémentaire d’im-
posture. La post-modernité a libéré les peuples occidentaux
de cette tache titanesque. La derniére logomachie délirante,
le Communisme, s’est effondré de lui-méme en 1’an 1989
— en hommage peut-étre a la Révolution francaise, dont il
avait dérobé les principes pour salir ensuite les idéaux de Li-
bertée, d’Egalité et de Fraternité. Le Communisme s’est
obscurci a partir du coeur méme du systéme, non seulement
comme systeme de gouvernement, mais surtout comme
systéme idéologique d’idées et de productions en cercle vi-
cieux, dont la logique disjonctive a I’ceuvre instituait en
double nature la méfiance et la délation en tant que lien so-
cial nationalisé entre les individus. Obsédé par la Totalité, le
Communisme s’est absolutisé avant d’imploser. Il en était
devenu le despotisme de la liberté, c’est-a-dire la terreur.
Inspiré de I’élan libérateur de la Révolution frangaise, il en a
reproduit la logique disjonctive qui détruit le tissu social
comme consensus naturel des échanges entre individus li-
bres, en faisant disparaitre les corps intermédiaires et les
dispositifs de micro-pouvoir et de contre-pouvoir nécessai-
res a la vie en société. Francois Furet dans Le passé d 'une il-



300 Nelson Vallejo-Gomez

lusion, Claude Lefort dans La Complication et surtout, dés
les années 1950, Edgar Morin dans Autocritique tracent
I’histoire, I’ontologie et I’archéo-psychologie de cette logo-
machie aliénante. Comme pour la Révolution francaise, dé-
voyée dans la Terreur, il n’est plus resté en présence de
I’individu qu’un Léviathan: I’Etat de Droit absolu ou le Par-
ti étatis¢, sans les droits fondamentaux des individus ni le
premier d’entre eux, la Dignité humaine. L’individualité
inaliénable s’est traduite par I’anarchie et le goulag. Alexan-
drine Brami me rappelle que la lecon de responsabilité ad-
ministrée par Soljenitsyne dans L 'Archipel du Goulag, c’est
qu’il n’est pas de despotisme qui ne suppose, hélas, le con-
sentement et la complicité individuels, ni de mémoire rom-
pue qui ne s’accompagne d’une amnésie consentie, ni de
menace exercée qui ne s’associe a une crainte subie. Le
maintien de la “volonté générale” a exigé la terreur commu-
niste. Pour I’écrire en termes hégéliens: la liberté absolue est
la terreur. “La liberté universelle ne peut donc produire ni
une ceuvre positive ni une opération positive; il ne lui reste
que ’opération négative; elle est seulement la furie de la
destruction.”'! L’opération positive, 1’¢laboration patiente
du champ des individualités librement conscientes de leur
propre liberté et du respect de celle des autres, c’est I’ceuvre
d’art de la démocratie libérale de vote populaire. Cela re-
quiert plus de pouvoirs psychiques que de forces physiques.
Méme les démocraties modernes de vote populaire, comme
la démocratie frangaise, sont assez jeunes: il y a a peine 60
ans les femmes y étaient interdites de vote. Et, aujourd’hui,
on regrette une abstention qui frole parfois les 40%.



L’idéologie de la peur 301

Terrorisme, figure du Totalitarisme et ruse
de I’économisme mondialisé

L’idéologie de la peur reproduit sans frontiéres ce
qu’elle connait déja, le Totalitarisme. Sa prévoyance est
I’attaque préventive. Sa logique est la méfiance systémati-
sée et informatisée. Son déploiement conceptuel est intrin-
seéque, analytique et vengeur. Sa cible: la personne humaine
dans sa dignité. Sa rationalité¢ est 1’amalgame dans des
réseaux de mort qui font éclater la reliance entre Individu,
Culture et Societé, entre les affaires humaines et divines, en-
tre politique et théologie, entre le gouvernement des autres
et le gouvernement de soi, entre la justice et le juste, entre la
morale et 1’éthique, entre le message intemporel et les épo-
ques historiques. Le nceud gordien de 1’idéologie de la peur,
c’est I’idée de Sécurité. Parmi les cadavres que 1’on y trou-
ve, git la célebre maxime de Hobbes: “I’homme est un loup
pour ’homme”. Autrement dit, c’est la formule de la peur
viscérale d’autrui, de 1’idée de la loi et de la mise en relation
sociétale congues comme une jungle. Tout se passe comme
si I’échec d’intériorisation de la loi par un processus éduca-
tif et démocratique faisait alors place a un cri de mort et non
pas a un appel de vie, non pas a la propension au bien d’un
homme ni au message de paix des hommes de bonne volon-
té, mais a une sorte d’ontologie du mal. Cette conception de
la production de la loi par I’idéologie de la peur est un scan-
dale et une aberration. Des pervers s’amusent méme a écrire
des manuels d’écoliers dans cet esprit. Si I’on transposait la
formule de Hobbes au contexte mondial de I’apres 11 sep-
tembre 2001, la boutade d’apres laquelle ’histoire de 1’hu-
manité contemporaine n’est qu'un “choc des civilisations”



302 Nelson Vallejo-Gomez

reviendrait a dire que “la civilisation est un loup pour la civi-
lisation”. Pour ma part, je n’y vois que des sophismes.
L’idéologie de la peur a poussé tel un champignon vé-
néneux au moment ou I’impact terroriste provoquait
I’effondrement/implosion du centre névralgique de 1’éco-
nomisme libéral mondialisé. Elle a été la réaction immédia-
te et nullement qualitative au terrorisme généralisé. Elle est
un processus de conscience politique fausse dont la force
motrice génere le cercle vicieux de I’homogénéisation du
méme et de I’ontologisme identitaire. Elle est 1’absolutisme
de I’idée de sécurité comme doctrine géopolitique dans un
monde polarisé par la volonté de puissance. Elle est une lo-
gomachie de disjonction, de logique binaire et d’exclusion
du tiers. Elle exacerbe la dialectique ami-ennemi dans un
amalgame sordide de ressentiments personnalisés ou divini-
sés et d’intéréts privatisés. Elle a mis a jour un réseau insai-
sissable au centre partout et a la circonférence nulle part, un
réseau a la mentalité assassine et aliénée, ainsi qu’une men-
talit¢ impériale aveuglée par la peur de 1’étranger, slre
d’elle et dominatrice, rendant incapable de reconnaitre I’autre
dans son étrangeté et provoquant, partout ou ses intéréts sa-
cralisés de territoire, d’identité ou d’argent sont en jeu, une
justice a deux poids et deux mesures, qui n’est pas juste.
L’idéologie de la peur est la doctrine sécuritaire mondiali-
sée de I’économisme libéral totalitaire. Elle attise I’hystérie
métaphysique de la Bourse, qui absolutise le capitalisme et
qui fait et défait le tissu humain et les liens sociétales des en-
treprises. Dés lors, I’entreprise devient I’idole du marché
comme “religion du capital”. Elle n’est plus la synergie inte-
ractive d’une collectivité locale, mais les agents sangsues
d’un réseau financier planétaire impitoyable. Un réseau



L’idéologie de la peur 303

d’indifférence qui voudrait acheter le paradis sur terre et y
mettre méme des coffres forts. Un réseau financier qui fait
de I’Argent le dieu de la mondialisation et qui, profitant des
libertés fondamentales nécessaires aux démocraties libéra-
les, nourrit les narco-guérillas, les pétrodollars et les “pa-
radis fiscaux” les plus sordides de la planéte. Posant la
question de la “moralité¢” du capitalisme, André Comte-
Sponville écrit:

C’est précisément ce qu’il s’agit d’empécher. Si le marché devena-
it une religion, ce serait la pire de toutes, celle du veau d’or. Et la
plus ridicule des tyrannies, celle de la richesse. '

L’idéologie de la peur porte en son cceur une blessure
originale, celle du terrorisme comme ruse du libéralisme
¢conomique mondialisé. Elle fait émerger avec dommages
collatéraux une conscience de mort sans frontiéres. Les réseaux
d’assassins et la mentalité impériale jouent, a I’aveuglette,
au chat et a la souris dans un nouveau rapport dialectique de
maitre a esclave, ou la société civile monde, prise au picge
de ce nouvel absolu négatif, se trouve démunie d’une politi-
que de I’humanité qui solidarise la planéte.” Ce qui partout
fait défaut, c’est une politique en processus de concertation,
qui n’impose pas un “modele” ou un “projet”, mais indique
des voies pour régénérer 1’espoir et libérer les peuples em-
murés dans des territoires nationalisés et gangrenés. Une
politique pour et par les étres humains qui remette en jeu
une vie d’échanges et de concorde dans la diversité et le dia-
logue des cultures et des religions. Mais cette mission des
hommes de bonne volonté, dont I’ampleur est désormais un
enjeu planétaire, nécessite un changement des mentalités
difficile a opérer. Pourtant, des individus exceptionnels sont



304 Nelson Vallejo-Gomez

encore la pour nous inspirer, comme Nelson Mandela. Des
grands hommes sont aussi dans nos mémoires respectives
pour nous aider et nous guider. Nous avons a 1’égard du sou-
venir futur un devoir d’anamnése. La société civile monde,
en termes hégéliens, semble n’étre aujourd’hui qu’un sup-
port momentané¢ du systeme de /libéralisme économique
Internétisé. En conséquence de quoi, la raison d’étre des
Etats est réduite au sécuritarisme. Ce protectionnisme sécu-
ritaire est absolument nécessaire en temps de terreur et a
court terme, juste de quoi défendre les intéréts d’'une minori-
té nantie. Il est absolument insuffisant pour sortir du trauma-
tisme planétaire ou se trouve la mentalité contemporaine
prise au piege de I’idéologie de la peur, ou pour permettre
I’émergence, a long terme, d’un processus de concorde et de
concertation qui mette en relation de coopération mutuelle,
dans un consensus juridique et humanitaire, des peuples aux
cultures et aux religions différentes. Comme 1’a dit Bergson
en 1932, en faisant la différence de qualité entre une “mora-
le” de peur et une éthique de confiance: “Il ne suffit pas de
n’avoir rien a craindre, nous voudrions en outre avoir quel-
que chose & espérer.”'* Ou, selon la Bonne Nouvelle d’il y a
deux mille ans: “Vous avez besoin de pain, mais je vous assu-
re que vous avez également besoin d’amour.” Ah, ’amour!
I’amour!: cette rengaine sublime toujours recommencée et
qui effraie comme les cathédrales ou les mosquées. Or, nous
n’avons le plus souvent en nous pour répondre a son appel
que le vieux fleuve du sexe avec ces vexations ou les
sympathies de coeur avec ses sentiments et vanités. Et, pour-
tant, que ’amour soit, et tant de choses en nous guérissent:
I’obscurité de nos racines se méle a la lumiere des étoiles.
Nous embrassons alors 1’énormité et I’immensité de 1’étre.



L’idéologie de la peur 305

Pour une révolution paradigmatique
des mentalités

De nos jours, dans les démocraties libérales de vote po-
pulaire, la logique a ’ceuvre est a la fois plus simple, plus
humaine et plus complexe. Prenez par exemple le “droit
communautaire” de I’Union européenne. C’est un processus
expérimental de concorde et de concertation entre vieilles na-
tions réactionnaires, lesquelles, il n’y a pas si longtemps,
s’entretuaient, atteignant I’horreur indicible de la Solution
finale. Apres plusieurs siecles de guerres internes, apres
deux Guerres mondiales, avec des millions de morts et
d’orphelins, avec le coeur de I’Europe en ruines, les Euro-
péens ont enfin compris qu’ils devaient unir leur diversité
culturelle, confessionnelle et linguistique pour vivre en paix
et faire commerce. La logique complexe a 1’ceuvre, c’est
I’émergence, dans un espace et un temps donnés, d’une cho-
se abstraite et trés concréte qu’on appelle Union. C’est le
tissage ensemble des Etats de droits, 1’Union des Etats-
de-droits-Unis, ou les droits et les devoirs, les lois régiona-
les, nationales et européennes s’auto-régénerent selon une
boucle interactive en forme de pentagramme dont chaque
terme est en complémentarité et antagonisme avec les au-
tres. C’est le pentagramme morinien: ordre, désordre, orga-
nisation, désorganisation, interactions.” Ce n’est pas une
explication logique. C’est une indication méthodologique
pour indiquer que toute explication doit se référer a la bou-
cle et a la dialogie liant les termes en jeu. Ce pentagramme
kaléidoscope la réalité pour permettre I’émergence, dans la
paix et le dialogue incessant, des étres en relation avec leurs
idées et leurs significations, leur habitat et leurs mceurs, leur



306 Nelson Vallejo-Gomez

échange vital et, surtout, leur organisation en unité des di-
versités. Edgar Morin congoit I’Europe comme une unité
multiple et complexe. 11 congoit 1’identité européenne en
voie d’expression dans ses lois et ses histoires, comme de
I’identité tout court, i.e. comme “une composante dans une
poly-identité”. Morin appelle I’attention sur 1’illusion ou,
disons, sur I’ontologisme identitaire qui consisterait a croire
I’identité comme Une et Indivisible, alors que c’est toujours
un unitas multiplex. L’ ontologisme identitaire est a mon
sens le plus grave danger qui guette le processus éducatif et
initiatique de I’identité individuelle, car il ghettoise le soi et
emmure le moi derriere des barbelés. Alors qu’on voit, tous
les jours, que nous sommes des étres poly-identitaires dans
le sens ou nous unissons en nous une identité biologique,
individuelle, sociale, historique, mondialisée et, surtout,
’espoir d’une Identité future'® — espérons qu’elle soit
Identité humaine. Mais [’humanité ne sait pas assez que son
avenir dépend d’elle,"” disait Bergson a la veille de la 2™
guerre mondiale. Je dirais: son avenir dans la planéte terre.
Et I’individu dans son orgueil, son ennui et sa solitude est
trop souvent occupé a son propre embrouillement' pour
contribuer humblement aux missions sublimes de ce Minis-
tere. 11 lui faut une révolution paradigmatique des mentali-
tés pour comprendre la joie de la liberté intérieure, de
I’oreille absolue dans le regard de ’autre. Parce que 1’'un
n’existe pas sans 1’'un de I’autre et réciproquement. Com-
ment relier entre elles ces monades? Dans le Livre de
1’Exode," on peut lire I’histoire extraordinaire d’un buisson
ardent qui brile sans se consumer. Pour regarder cette chose
mystérieuse, Moise fait un défour. La question cruciale est
ici celle de la liberté ou de la délivrance de I’esclavage. Au



L’idéologie de la peur 307

nom de qui, de quoi, doit-on se délivrer, se désaliéner ou in-
viter les autres a cette délivrance? Au nom de celui qui suis.
C’est le mémorial auquel on est invité pour une vraie célé-
bration. Il y a des offrandes de mort et des offrandes de vie.
L’ impot est toujours 1I’impot quel que soit le précepteur. 11
ne change que si le sens change en amont. 4 César, ce qui
est a César. Aux tribus sanguinaires s’immolant au Veau
d’or: leurs problémes de ravitaillement et de tarif douanier!
Aux appartenances tribales, ethniques et confessionnelles:
leur ontologisme identitaire! Le message du buisson ardent
traduit le passage par la porte étroite de I’esclavage en
nous-mémes a la liberté en nous-mémes. Nulle délivrance
de nos esclavages vicieux, ni de nos vanités, ni de nos alié-
nations idéologiques, nulle révolution paradigmatique de
nos mentalités n’est possible sans cette auto-conscience
d’étre, sans cette dignité sublime de chacun. Ce n’est donc
aucunement par un caudillo, un guérillero, un commandant
en chef ou guide en tout genre que 1’on se libére de ’es-
clavage et de I’aliénation, mais par I’appel en soi-méme de
la conscience d’étre comme un celui qui suis. La seule révo-
lution qui vaille aujourd’hui comme il y a deux mille ans,
c’est la paradigmatique. Tout le reste n’est qu’une note de
bas de page de I’histoire des peuples esclaves ou impériaux:
histoire de sang, de fureur et de poussicre. La permanence
immémoriale des Pyramides est 1a pour nous le montrer.
C’est aussi que la notion de “révolution” s’est intériori-
sée. Elle n’est plus socio-politique. Elle est paradigmatique.
L’ age des révolutions, des totalitarisme et des terrorismes,
c’est encore la conception de I’histoire comme volonté
d’accomplir sur terre un processus linéaire, c’est, comme dit
Edgar Morin, I” “age de fer planétaire” et de la “préhistoire



308 Nelson Vallejo-Gomez

de I’esprit humain”. Or, nous sommes a 1’aube de ’¢re des
révolutions paradigmatiques et des réformes de [’enten-
dement (pluralisons Spinoza). Il nous faudra encore du
temps pour comprendre cette pensée prophétique de Morin:

la révolution d’aujourd’hui se joue non tant sur le terrain des idées
bonnes ou vraies opposées dans une lutte de vie ou de mort aux
idées mauvaises et fausses, mais sur le terrain de la complexité du
mode d’organisation des idées.*

Edgar Morin appelle le “grand paradigme d’Occident”
la formulation du cartésianisme d’apres laquelle il y aurait
une dissociation de nature entre le Sujet et 1’Objet, I’ Ame et
le Corps, I’Esprit et la Matiére, la Qualité et la Quantité, la
Finalité et la Causalité, le Sentiment et la Raison, la Liberté
et le Déterminisme, 1’Existence et I’Essence.

Ce paradigme détermine une double vision du monde, en fait un
dédoublement du méme monde: d’une part, un monde d’objets
soumis a observations, expérimentations, manipulations. D’autre
part, un monde de sujets se posant des problémes d’existence, de
communication, de conscience, de destin.?'

La Totalité a changé de sens dans nos cités contempo-
raines: elle n’est plus celle du systéme social a renverser ou
a moderniser comme un Tout ou comme un Absolu, mais
celle, comme 1’a dit John Dewey, du Public a composer.”
Pour Dewey, la politique est un processus expérimental, qui
intégre le tiers et I’inédit. Il s’applique aussi bien a la délimi-
tation du privé et du public qu’a la détermination des inté-
réts communs, ou qu’a la décision politique, aux mesures ou
aux lois qui en constituent le cadre. C’est une politique de la
chose publique qui, comme disait Montesquieu, éclaire



L’idéologie de la peur 309

I’histoire par les lois et les lois par I’histoire. Car il faut sa-
voir repérer les lois de continuité, de transition et d’inaugu-
ration de I’histoire. J’y ajouterais la notion de concertation,
au sens ancien de concorde et moderne d’entente contrac-
tuelle, pour dire, par exemple, que les relations politiques
dans I’Union européenne sont un processus expérimental de
concorde et de concertation. Il y a & mettre en perspective
des regards mutuels, des croisements d’histoires, des
amours métis. Il s’agit, comme le dit Habermas, de savoir si
peut émerger apres 1’Etat-nation une nouvelle constellation
politique, ou la société civile monde ne partage pas que les
risques de la mondialisation, mais également les bienfaits;
savoir donc

s’il est possible de faire surgir la conscience qu’une solidarité cos-
mopolitique est absolument nécessaire dans les sociétés civiles et
les espaces publics politiques des régimes qui commencent a s’ unir
a grande échelle. Car ce n’est que sous la pression d’un tel change-
ment dans la conscience des citoyens, rendu effectif au niveau de la
politique intérieure, qu’il sera possible de changer 1’idée qu’ont
d’eux-mémes les acteurs capables d’agir a 1’échelle de la planéte.*

Partout prend conscience le fait que “trouver un nouvel
ordre économique et sociale ne peut plus se faire dans le ca-
dre national”.**

Lecons de la Latinité: consensus juridique
et consensus humanitaire

Parmi les lecons de la Latinité, au 1% siécle avant J.C.,
on trouve la réflexion de Cicéron sur la République, 1.e. sur
la “chose publique”. Derriere Cicéron, il y avait déja trois



310 Nelson Vallejo-Gomez

siecles de débats sur cette question débattue au plus haut ni-
veau par les Sophistes, Platon et Aristote, car elle concerne
tout simplement 1’idée de savoir quel sens il y a pour
I’homme a vivre en société, que I’on soit a New York, a Ma-
drid, a Tel-Aviv, a Medellin, a Jérusalem ou a Alexandrie.
Aristote va méme jusqu’a dire que I’homme est par nature
un “animal politique (...) a plus haut degré qu’une abeille
quelconque”,” i.e., un étre dont ’existence est une mise en
relation par le dialogue. Tandis que la “voix™ ou le “cri”, que
I’homme partage avec les animaux, ne servent qu’a indiquer
une réaction de douleur ou de plaisir, I’homme, le seul de
tous les animaux, possede le discours, qui sert, précise Aris-
tote, “a exprimer I’utile et le nuisible, et, par suite aussi, le
juste et I’injuste”. Le raisonnement aristotélicien consiste a
dire que la justice et la morale n’ont aucun sens en dehors de
la vie sociale, hors de la cité, puisqu’elles ne se manifestent
que dans le rapport entre les hommes. Et c’est la mise en
commun, I’étre en relation de la justice et de la morale, qui
est a ’origine de la famille et de la cité. Pour Cicéron, la
configuration et la constitution de la “cité”, de ce que les Ro-
mains appelaient un “peuple”, et que nous autres contempo-
rains, dans une démocratie libérale de vote populaire, nous
appelons “société civile”, c’est le consensus juridique. He-
gel fait toujours la distinction entre le vulgus —laouily a
de la vulgarité en quantité, et le populus —la ou il y a de la
culture en qualité.

On a généralement ’habitude d’appeler peuple 1’agrégat des per-

sonnes privées, mais un tel agrégat c’est le vulgus et non le popu-
lus.*®



L’idéologie de la peur 311

La mise en relation des individus en “peuple”, ce que
nous appelons aujourd’hui la participation a la vie en société
réglée par un Etat des droits, rappelle toujours qu’il y va
d’un saut qualitatif, d’une acceptation consentie, mais aussi
d’un colt certain et d’'un engagement au quotidien. Pour
80% de la population de la planéte, avoir une carte d’identité
et une assurance maladie, c’est un véritable parcours du
combattant. Et que dire, lorsque vivant dans une commune
structurée, il faut payer I’eau, I’¢lectricité et les impots de
toutes sortes, alors qu’on est habitué a vivre sans contrain-
tes. En effet, lorsque les contraintes matérielles et instituti-
onnelles de la vie dans la cité dépassent les moyens des
individus, il y a fracture sociale et rupture tacite du pacte ci-
toyen. La constitution de I’Etat des droits n’est pas que le li-
bre accord des volontés particuliéres réunies chez le notaire
ou a la préfecture. Hegel nous éclaire de sa vision métaph-
ysique:

la volonté universelle doit se constituer a partir des volontés indivi-

duelles, mais cet a partir n’est qu’une apparence, car la volonté uni-
» 27

verselle est ce qui est premier, elle est I’essence”.

Faire un Etat, “faire peuple”, avec ses institutions léga-
les, sa gouvernance, son exercice du pouvoir représentant la
volonté de chacun qui s’exprime réguliérement dans les ur-
nes, c’est un processus de configuration et de constitution
du champ de la liberté des uns et des autres, d’interaction en-
tre la liberté naturelle ou individuelle et la liberté civile ou
universelle, entre faire ce que I’on veut et exercer son droit
de liberté en respectant loi et autrui. Arnaud Guigue le dit
trés bien en ces termes:



312 Nelson Vallejo-Gomez

Laloi limite la liberté, moins au sens ou elle réduit 1’étendue, qu’au
sens ou elle trace une frontiére. La limite n’est pas ici amputation
d’une liberté préalable, mais plutot la configuration et constitution
du champ de la liberté. Il n’y a de réelle liberté que de liberté garan-
tie par la force collective. Je suis effectivement libre de tout ce que
la loi autorise. Car quiconque voudrait réduire ma liberté s’expo-
serait a la sanction des lois.”®

Hannah Arendt reprend au 20°™ siécle la réflexion de
Cicéron pour montrer que la débauche meurtriére des régi-
mes totalitaires, stalinien et nazi, notamment, méme si ces
deux-1a n’ont pas eu, hélas, le monopole de la terreur,

n’était pas imputable a la simple agressivité, a la cruauté, a la guer-
re et a la perfidie, mais a une rupture consciente de ce consensus ju-
ris qui, selon Cicéron constitue un “peuple”, et qui, en tant que loi
internationale, a dans les temps modernes constitué le monde civi-
lisé, dans la mesure ou, méme en période de guerre, il demeure la
pierre angulaire des relations internationales. Le jugement moral et
le chatiment 1égal présupposent tous deux, a la base, ce consente-

ment. Le criminel ne peut étre jugé avec justice que parce qu’il y est
29

partie prenante dans le consensus juris.

La question est cruciale. Le régime totalitaire ne pré-
tend méme pas, comme la Révolution, changer un corpus de
lois par un autre, mais il pense pouvoir se passer carrément
de consensus juridique! Il y a pire: agir de fagon injuste en se
réclamant d’un statut juridique. C’est ce que 1’on appelle a
I’ONU avoir une politique de deux poids et deux mesures. 11
y a pire encore: utiliser I’hyperpuissance de facon juste et 1¢-
gale pour les siens et injuste et illégale pour les autres.

Si le totalitarisme est repérable par la rupture du consen-
sus juridique a 1’intérieur d’une société donnée, dans les



L’idéologie de la peur 313

frontiéres d’un Etat policé, I’idéologie de la peur I’est dans
la rupture d’un consensus humanitaire mondial. L idéologie
de la peur détruit le consensus du droit fondamental a la vie
de tout étre humain. Au fond, c’est considérer que si ma vie
est indigne et misérable, 1’assassinat d’autrui la rendra su-
blime a double titre: d’abord pour mon dme de martyr qui
serait pour la mort d’autrui recommencée de paradis et de je
ne sais de combien de vierges; ensuite pour ma famille ré-
compensée qui pourrait avoir une maison et un champ en ré-
compense. L’aliénation des assassins terroristes s’inscrit
absolument dans cette logique négative et meurtrieére, qui
conduit forcément et de fagon toujours recommenceée a bri-
ler les champs et a détruire les maisons des uns et des autres.

Mais lorsqu’un Etat de droit, représentation institution-
nelle et démocratique d’un peuple civilisé, d’une nation,
inscrit volontairement son action, aux yeux du monde en-
tier, dans la rupture du consensus juridique et humanitaire,
en dévoyant la temporalité naturelle de la 1égitime défense
pour en faire un principe abstrait et mécanique, hors du
temps, systématisé dans de I’idéologie de la peur comme
principe de légitime défense préventive, cet Etat inscrit en
réalité son propre peuple et la société civile planétaire dans
une spirale de violence meurtriére. Un tel Etat n’est pas dig-
ne de I’idée d’Etat républicain et démocratique. Il nourrit
volontairement les sophismes de 1’idéologie de la peur.
Croyant €tre “responsable” vis-vis des siens, il est en réalité
“irresponsable” vis-a-vis des autres, et, derechef, de I’Huma-
nité toute entiére. Quand on a le sens de I’ Universel comme
héritage sacré, on n’agit pas comme une tribu de barbares
sanguinaires s’emmurant a I’intérieur de soi. Quand on est



314 Nelson Vallejo-Gomez

[’élu et que I’on possede cette force spirituelle et matérielle,
on a I’obligation de tendre toujours la main le premier; on se
doit d’étre partout, a tout moment et en toute chose, sinon
exemplaire, de tendre vers I’exemplarité. Le Livre d’Isaie le
rappelle clairement:

J’aurai fait couler de I’eau dans le désert, des fleuves dans les lieux
arides, pour désaltérer le peuple, mon élu.”

Mais a quoi bon des terres fertilisées en Palestine ou ail-
leurs si la peur et la mauvaise conscience, la haine, la venge-
ance et le deuil rongent le cceur et ne laissent pas vivre en
paix? C’est qu’il ne suffit pas de rendre une terre fertile, en-
core faut-il de la miséricorde et en faire autant avec le coeur
ennemi et son propre cceur, encore faut-il se désaltérer au
vin de vie et non pas au carnage sanguinaire, se restaurer au
pain de vie et non a la chaire explosée. La Charte des droits
fondamentaux de 1’Union européenne bannit clairement la
peine de mort de ses institutions étatiques. La décision de fa-
ire une géopolitique de la “peine de mort” ou du “terrorisme
d’Etat”, d’exercer la toute puissance de son arrogance et de
tuer volontairement tel ou tel individu, étranger et citoyen
d’un autre Etat qui plus est, voila qu’est une décision totali-
taire déterritorialisée accentuant, non seulement la difficulté
du processus de consensus juridique international et de sa
reterritorialisation géopolitique, indispensable a la paix et
au commerce entre peuples aux intéréts contradictoires et
complémentaires, mais, plus grave encore, c’est une décisi-
on qui donne raison au terrorisme comme rupture radicale
du consensus humanitaire sur la valeur de la vie de tout étre
humain, quel qui soit. Et ¢’est pourquoi I’on peut justement



L’idéologie de la peur 315

dire qu’un “assassinat d’Etat” est plus grave pour la ra-
tionalité nécessaire aux Etats de droits que 1’acte fou d’un
assassin anonyme, car ¢’est le principe méme de sa propre
légitimité en tant qu’Etat, aux yeux de soi et des autres, qui
est en jeu. Un Etat qui pratique le “terrorisme d’Etat”, alors
qu’il est le garant des droits et libertés des individus qui le
constituent, des individus qui croit a la dignité et a la vie
comme valeurs fondamentales, cet Etat ne saurait, sans
s’autodétruire de facon radicale, justifier ’assassinat d’Etat.
Nul ne saurait affirmer, faire respecter et témoigner pour les
générations futures de son droit inaliénable a la vie et a la
dignité en tuant sciemment autrui. L’assassinat d’Etat est fa-
tal au droit international: il sape le concept méme d’Etat de
droits comme ¢élément central dans la lutte des démocraties
libérales contre le terrorisme. Nul Etat de droits ne saurait jus-
tifier le terrorisme d’Etat sans s’exclure ipso facto de la com-
munauté des Etats de droits. Répudier un tel acte, ¢ est une
répulsion contre l’écrasement de [’homme comme une merde
de chien.

Que faire, puisqu’il y a rupture de consensus juridique
entre les peuples et que les Etats ne parviennent pas encore a
se doter d’un instrument permettant de juger de fagon im-
partial les crimes contre la vie et la dignité, les crimes contre
[’humanité? Dans ces conditions, je crois que la plus haute
responsabilité de ceux qui ont le pouvoir de la force, ¢’est de
mettre simplement cette force au service de la paix, de la
justice et de la dignité pour tous les hommes, d’ou qu’ils
viennent, quelle que soit leur culture, la couleur de leur
peau, ou leur religion. Plus facile a dire qu’a faire, rétor-
que-t-on. C’est pour cela que je le dis et le redis. Que cela



316 Nelson Vallejo-Gomez

coute cher! Et alors? Que les réseaux financiers mondiaux
paient une dime pour cette bonne nouvelle. Que chacun uti-
lise son propre génie pour transformer le feu qui brile et tue
en lumiére qui guide, réchauffe et réconforte. A chacun de
transformer sa folie des grandeurs et son besoin délirant de
reconnaissance, ses chimeres, en muses d’espoir, de musi-
que et de poésie, en écoutant dans les yeux des autres la mu-
sique contrapuntique du détail qui fait la différence.”

La déterritorialisation de la peur

Le 11 septembre 2001 a mis a jour un ferrorisme déterri-
torialisé. Le fait que le terrorisme n’ait plus de territoire, mais
des réseaux, montre, comme le dit Morin, que “c’est un phé-
nomene d’émergence d’une société-monde qui rend nécessa-
ire la création d’une police mondiale”. Il précise aussitot:

L’idée d’une police planétaire ne doit pas se dispenser d’une politi-
que planétaire. Nous avons la world policy mais pas la world poli-
tics. Reste a penser cette politique qu’il faudrait mener a I’échelle
mondiale.*

L’idéologie de la peur n’a pas, comme jadis la tyrannie,
la peur pour principe d’action. C’est pire encore ; comme le
totalitarisme, elle a fait éclater 1’alternative “entre régime
sans lois et régime soumis a des lois, entre pouvoir légitime
et pouvoir arbitraire”, souligne Arendt.*® Le totalitarisme
s’est épanoui au sein de la vieille Europe dans un territoire
défini, a ’intérieur des fronti¢res nationales, a I’ombre des
Parlements et dans 1’insouciance et la complaisance des dé-
mocraties perverties. On n’en avait pas le monopole, juste
une certaine expérience dans 1’art sophistiqué de la destruc-



L’idéologie de la peur 317

tion au cas par cas, puis en groupe ethnique ou religieux. Le
totalitarisme avait voulu gommer I’altérité et faire un grou-
pe sociétal libre de toute différenciation. Il avait été 1’im-
position par la force d’une sorte d’homogénéisation du
méme et d’exclusion totale de 1’autre. Ce rapt de ['universel
I’a heureusement conduit a sa propre destruction. Il aura fal-
lu en Europe et dans le monde occidental deux guerres mon-
diales et une guerre froide dite de I’équilibre de la terreur
nucléaire pour se délester des terrorismes stalinien et hi-
tlérien. On en a gardé ¢a et 1a quelques relents de haine, de
ressentiment et de mentalité de complot et de bouc-émissai-
ration de I’étranger dans des Fronts nationaux. Cependant,
en touchant I’horreur indicible de la Shoa, 1’idée de Dignité
humaine a émergé comme le socle fondamental de 1’Etat
des droits européens et comme le premier des droits fonda-
mentaux des individus appelés a vivre dans un régime de dé-
mocratie libérale. C’est en ce sens que je m’inspire de
Francis Fukuyama et de son idée de “fin de I’Histoire”, puis-
que I’idéal de la démocratie libérale, que je vois pour ma
part dans la Dignité humaine, ne saurait étre amélioré sur le
plan de cet idéal, car on n’ajoute pas de la justice au juste, ni
de la dignité a la dignité. J’ai le sentiment que les hommes
de bonne volonté connaissent cette alchimie qualitative de-
puis la nuit des temps. Fukuyama considére ainsi que, puis-
que qu’elle a triomphé des idéologies rivales — monarchie
héréditaire, fascisme et communisme,

la démocratie libérale comme systéme de gouvernement pourrait
bien constituer le point final de I’évolution idéologique de I’hu-
manité et la forme finale de tout gouvernement humain, donc étre
en tant que telle la fin de 1’Histoire™.



318 Nelson Vallejo-Gomez

Dit autrement, c’est le retour, pour la démocratie, avec
la compréhension et le devoir de mémoire de 1’Histoire, au
message simple de justice, de fraternité, de dignité et de li-
berté. C’est comme le message essentiel que 1’on retrouve
dans la régle morale de Kant au 18™ siécle et du maitre Hil-
lel, qui, un siécle avant I’¢re chrétienne, lorsqu’un paien lui
demanda d’expliquer la Torah pendant le laps de temps du-
rant lequel il pouvait se tenir sur un seul pied, répondit:

Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas qu’on te fasse a
toi-méme: tel est I’essentiel. Le reste n’est que commentaire. Va et
apprends.™

La terreur partout et nulle part

Le onziéme jour au matin, encore ce chiffre fatal, du
mois de mars (dieu romain de la guerre), en I’an 2004 de la
Croix, des aliénés, des fous assassins, des terroristes ont
semé la mort nombreuse et atroce dans la capitale du Royau-
me des Espagnes. Ils ont fait exploser plusieurs bombes
dans des trains qui amenaient a la gare des gens comme vous
et moi. Un jeune couple partait en voyage de noce. Un pére
arrivait de loin; son épouse et ses enfants I’attendaient ten-
drement sur le quai. Et soudain, pour 1’'universel négatif et
I’idéologie de la peur, I’apocalypse! Un nuage noir couvre
la gare d’Antocha a Madrid comme un brouillard funeste.
La Faucheuse est a I’ceuvre dans une danse macabre qui re-
produit une sorte de Massacre des Innocents. Le tableau est
effroyable: des corps déchiquetés, des poitrines sans bras,
des mains sans doigts, des bassins sans jambes et une téte en
bouillie, ensanglantée, dégoulinante. Une chaussure sans



L’idéologie de la peur 319

paire, une robe déchirée, un voile sali et profané, un cahier
d’écolier aux feuilles briilées. La panique est partout: un
jeune homme mourant, le dos d’une chaise en fer enfoncé
dans le ventre, appelle désespérément sa petite maman qui
le croit a I’école. Un pere, une mere sont devenu fous en
cherchant a rassembler, comme un mécano, les morceaux
éparpillés des corps de leurs enfants. Un chaos d’horreur et
de douleur, de sang et de poussiére, des vitres brisées dont
les éclats s’enfoncent dans 1’iris d’un bébé sans vie, qui ser-
re dans ses bras une poupée décapitée. La mort enléve vio-
lemment une jeune fille dont le téléphone portable n’arréte
pas de sonner... Cet amas atroce de chair, de sang et de fer-
raille est I’offrande anonyme de fureur meurtriere a I’/déo-
logie de la peur.

Et cependant, pour les milliers de blessés, souffrant les
pires souffrances, et dont les larmes ne servent qu’a kaléi-
doscoper davantage 1’horreur, les sauveteurs ne demandent
ni la couleur de peau, ni nationalité, ni religion; ils les secou-
rent avec douceur et efficacité. Ce tableau apocalyptique
montre aussi notre humaine condition, celle de la seule ap-
partenance qui vaille: notre identité humaine. Deux jours
plus tard, des millions d’individus sont descendus dans les
rues des villes espagnoles, soutenus par les représentants de
I’Union européenne et d’autres pays. Celan’a pas été la vul-
gaire manifestation d’une “masse”, comme on a pu en voir
durant les régimes fascistes et communistes. C’¢était I’ex-
pression d’un peuple, d’une démocratie libérale de vote po-
pulaire et qui allait, ce jour méme, sanctionner par les urnes
la tentative de mensonge d’Etat du gouvernement en place.
Dans les regards de tous ces individus libres, il n’y avait pas



320 Nelson Vallejo-Gomez

de haine. Aucun n’a revendiqué sur la place publique la mo-
rale tribale du “dent pour dent, ceil pour ceil”. C’était le
regard vivant de la dignit¢ humaine. C’était 1’idée que
I’existence humaine, la chair et le sang de chacun, le pain et
le vin, I’alpha et I’oméga de la scéne fraternelle, ont un sens
transcendantal, un sens inaliénable. L idéologie de la ter-
reur ne parviendra jamais a en faire sa chose.

Quelle forme la peur prend-t-elle aujourd’hui?

Qui explique? Pourquoi? Je sais évidemment qu’il y a
des raisons folles, des intéréts maudits. Que cette horreur
atroce n’a pas de frontiéres. Un missile mal guidé en avait
fait autant sur une route irakienne, en faisant exploser un au-
tobus ou avaient pris place des gens comme vous et moi, des
parents comme les votres et les miens.

Le quotidien londonien 4/-Qods Al-Arabi a recu le 11
mars 2004 un texte revendiquant les attentats de Madrid et
signé de “Brigades Abou Hafs Al-Masri Al Qaida”, dont
I’authenticité ne saurait passer chez le notaire, et pour cause.
Cette lettre appelle le massacre de la gare d’ Antocha “opé-
ration trains de la mort”. Il est dit que cette horreur “fait par-
tie du réeglement d’un vieux compte avec I’Espagne croisée,
I’alliée de I’ Amérique dans la guerre contre I’Islam”. Il est
dit encore ceci:

Il n’y a pas de raison de verser des larmes sur les prétendus civils
tués durant ces explosions... C’est Ok pour eux de tuer nos enfants,
nos femmes, les hommes jeunes et vieux en Afghanistan, en Irak,
en Palestine et dans le Cachemire, alors que nous devrions nous
empécher de les tuer?



L’idéologie de la peur 321

Il est vrai, hélas, qu’on ne verse des larmes que pour ses
enfants, pour ses étres proches et chers. On ne pleure pas
pour des inconnus! I1 git en nous un cceur de pharisien et de
bourgeois insensible a la souffrance étrangere. Et c’est
pourquoi nous avons besoin de miséricorde. Non seulement
pour ouvrir le coeur a la misére d’autrui, mais pour opérer en
nous-méme une restauration profonde. Fonder la morale
n’est en vérité ni une affaire d’argent ni de pouvoir. On ne
remplace pas les “prétendus civils” de Madrid ou de New
York pour les “prétendus civils” d’Irak, Palestine ou d’Is-
raél. On ne saurait, sous prétexte que les uns ne sont pas
“proches” ou que I’on ne voit pas leur souffrance et que
I’horreur qu’ils vivent n’est alors qu’une “idée abstraite”,
faire comme ce prince de I’ Antiquité chinoise qui, voyant
I’air apeuré d’un beeuf que I’on conduisait au sacrifice, de-
mande a ses officiers de le remplacer par un mouton, dont il
ne fut pas personnellement témoin de sa terreur! L’anecdote
chinoise recele a la fois une grande sagesse et la preuve que
le “paradigme de disjonction” mentale n’est pas le monopo-
le de I’histoire de la philosophie occidentale — celle qui va
du platonisme au cartésianisme, notamment. Frangois Jul-
lien décele pour nous la part de sagesse: le mérite du prince
chinois est dans le fait que “voir la souffrance” est insuppor-
table pour ’homme de bien. Jullien précise que 1’anecdote
est rapportée par Mencius, philosophe chinois du IV siecle
av.J.C., qui généralise 1’épisode en tirant la maxime suivan-
te: “L’homme de bien vis-a-vis des animaux, s’il les a vus en
vie, ne peut supporter de les voir mourir.”*® Mais ’on doit
aussi s’aviser que le sacrifice du mouton ne saurait troubler
le roi, car il I’a changé par avance dans I’ordre des choses. 11



322 Nelson Vallejo-Gomez

a, pour ainsi dire, exercé, de par son jugement, un change-
ment de nature sur 1I’étre de 1’animal. C’est un abus de
rationalisation que le “grand paradigme d’Occident”, en
prescrivant une relation logique de disjonction entre le Sujet
et ’Objet, a développé jusqu’a la crise actuelle qui, en Occi-
dent— mais Internet a mondialisé I’Occident et occidentali-
s¢ la mondialisation — trouve 1’'une des sources dans “le
doute du projet moderne”,’” comme dirait Leo Strauss. Le
message de I’Evangile bouleversa toute la donne morale et
politique dans I’ Antiquité¢ judéo-chrétienne, puis dans 1’en-
semble des peuples dont nous faisons partie autour du bassin
méditerranéen et dans les Amériques. La Bonne Nouvelle
était qu’un message de Paix et d’Amour s’adresse a tous les
hommes! Quand on est habitué a regarder d’abord la cou-
leur de la peau, le pedigree de naissance, le compte en banque
ou les signes ostentatoires d’habillement, une révolution pa-
radigmatique est a coup sir nécessaire afin de prendre cette
nouvelle pour une Bonne nouvelle, de restaurer son coeur
dans la miséricorde.

“C’est Ok pour eux de tuer nos enfants, nos femmes, les
hommes jeunes et vieux en Afghanistan, en Irak, en Palesti-
ne et dans le Cachemire, alors que nous devrions nous
empécher de les tuer?” Cette question posée par une reven-
dication anonyme parait juste, d’ou son danger imminent et
sa perversion scandaleuse. Elle détourne de 1’essentiel et
s’inscrit dans une logique binaire du dent pour dent. Elle est
¢galement le produit des esprits aliénés par I’idéologie de la
peur. Le genre de “légitimité” terroriste que sous-entend
cette question applique une loi mécanique au genre humain
sans s’inquiéter de la conduite des hommes, de leur condi-



L’idéologie de la peur 323

tions ni de leur contexte. Elle n’a que faire, en somme, de
I’étre humain dans son humanité et sa dignité. Le pere, le
fils, le saint esprit, la mére seraient interchangeables dans
une grande foire aux revendications planétaires. La logique
de la terreur entretient la rupture entre la morale et I’éthique.
Elle entretient a dessein la fracture entre le consensus juridi-
que des démocraties populaires occidentales et la charia
islamique. Parce que nul ne saurait dire lesquels parmi les
assassinés a Madrid avaient effectivement des ancétres
ayant, il y a cinq siécles, mené une guerre sans merci sur le
territoire ibérique non seulement aux Musulmans, mais aus-
si aux Juifs. Est-ce de ce “compte-1a” que les “Brigades” en
question parlent? A ce petit jeu, on va déterrer toutes les ha-
ches de guerre ancestrales pour nous entretuer les uns et les
autres du simple fait d’avoir en face un voisin qui ne boit ni
ne mange comme nous. Et, combien, parmi tous ces motts,
¢taient des Sujets de sa Majesté le Roi d’Espagne, qui ont
vraiment voté pour le parti populaire, celui-la méme qui,
sans avoir consulté le peuple par référendum, avait soutenu
la guerre des Etats-Unis en Irak?

L’acte terroriste du 11 septembre 2001 n’appelait pas
comme réponse la réaction simpliste, ponctuelle et réductri-
ce d’un chef de tribu qui venge les siens. Car verser le sang
en échange du sang est une justice insuffisante comme con-
solatrice. D’abord, parce qu’il suffit, parmi les enfants, les
femmes et les hommes pris au piége de I’horreur au carré
des tours implosées, qu’il y elit un seul étranger — et ce fut
le cas, i.e. une seule personne qui ne répondait pas au statut
sacré de “citoyen américain”, pour enlever au gouverne-
ment des Etats-Unis I’argument de la “légitime défense”.



324 Nelson Vallejo-Gomez

Ensuite, parce que la sacralisation du pacte républicain entre
le citoyen et la nation, autrement dit, sa transfiguration en
laicité divinisée et pervertie conduit inéluctablement a en
faire un lien idéologique et totalitaire, qui enferme 1’in-
dividu dans une logique nationaliste et identitaire. Et dés
lors, face a la dialogie propre de I’expérience de la réalité du
monde, la mise a exécution de ce lien perverti se traduit iné-
luctablement par une logique de guerre et par une mécani-
que de destruction.

Le terrorisme n’opere pas avec la loi de I’Etat des droits
pour guide. Il n’est pas non plus arbitraire. Il prétend obéir
rigoureusement a une certaine Loi de la nature et de
I’histoire, a une sorte de Loi divine, dont sont censées se
construire la jurisprudence, I’éthique et la politique. Loin
d’étre sans “lois”, le terrorisme a la prétention monstrueuse
de remonter a la source de 1’autorité, d’ou les lois positives
auraient leur plus haute 1égitimité. Le Terrorisme reproduit
I’aliénation mentale de 1’universel négatif, qui voudrait ap-
pliquer la loi directement au genre humain — dans une gare
de Madrid, un marché de Bagdad ou de Bethléem.

Le 26 février 2004, le gouvernement républicain des
Etats-Unis a indiqué qu’il allait proposer a ses alliés un pro-
jet de remodelage d’une partie du monde — celle ou se trou-
vent les plus importants gisements de pétrole. Ce projet
impérial s’appellerait “Greater Middle East”. Il s’agirait de
mettre en place un “plan mondial pour la démocratie, le
développement économique et culturel” dans un nouveau
Grand Moyen-Orient. Une sorte d’arc rassemblant I’ Afri-
que du Nord, le Proche et Moyen-Orient: la Mauritanie, le
Sahara occidental, le Maroc, I’ Algérie, la Tunisie, la Libye,



L’idéologie de la peur 325

I’Egypte, le Liban, I’Arabie Saoudite, le Yémen, 1’Oman,
les Emirats-Arabes-Unis, le Qatar, le Bahrein, le Koweit,
I’Irak, la Syrie, la Turquie, I’Iran, I’ Afghanistan et le Pakis-
tan. En somme, le territoire des anciennes colonies occiden-
tales depuis le 18°™ siécle. Le 20 janvier 2004, le président
des Etats-Unis avait présenté dans le “Discours sur 1’état de
I’Union” les objectifs de ce “remodelage”:

Tant que le Proche-Orient restera en proie a la tyrannie, au déses-
poir, a la colére, il continuera a produire des hommes et des mouve-
ments qui menacent la sécurité de 1I’Amérique et de nos amis.
L’Amérique poursuit donc une stratégie de liberté au Proche-
Orient.

L’idéologie de la peur s’est installée dans la géopoliti-
que comme mentalit¢é mondiale pour gérer de facon im-
périale et unipolaire le conflit entre nations. Sa genese est
dans la réponse donnée par I’Empire contemporain a la mise
en cause radicale du libéralisme économique mondialis¢, a
savoir une spirale de la violence vengeresse préventive. La
force enti¢re de I’Empire et de ses alliés a été des lors entie-
rement destinée a traiter le noeud gordien de /’idéologie de
la peur: la conscience déchirée de la société civile monde,
gangrenée par I’économisme mondialisé. L’on a fait de la
“sécurité” et de la protection de la propriété et de la liberté
personnelle, des intéréts des individus privés, le but supré-
me de la machine étatique. Au lieu de s’interroger avec in-
telligence de cceur sur le drame mondial qu’introduit une
mondialisation du libéralisme économique, sur les causes
fractales de cette déchirure de la conscience sociale et politi-
que mondiales. Car, c’est partout une évidence, nous n’avons
pas seulement besoin de sécuriser la planete. Nous avons



326 Nelson Vallejo-Gomez

besoin, comme dit Edgar Morin, de “solidariser la plane-
» 38
te”.

Notes

1. Ecrivain franco-chinois, Prix Nobel de Littérature en 2000.

2. HORACE, Satires, 1.6.82: “Pudor primus virtutis honos” (Pudeur,
premier honneur de la Vertu).

3. XINGIJIAN, Gao. Le témoignage de la littérature, Paris, Ed. du
Seuil. 2004.

4. BAUDRILLARD, Jean, Power Inferno (Requiem pour les Twin
Towers — Hypotheses sur le terrorisme — La violence du mondial),
Paris, Ed. Galilée, 2002.

5. MORIN, Edgar, Introduction a une politique de [’homme, Paris,
Editions du Seuil, 1965 & 1999.

6. HEGEL, G.W.F, La phénoménologie de [’esprit, trad. de Jean
Hyppolite, Paris, Ed. Aubier, 1977.

7. Idem.

8. KOIJEVE, Alexandre, Introduction a la lecture de Hegel, Paris, Ed.
Gallimard, 1947.

9. NIETZSCHE, F.W., La généalogie de la morale, trad. Henri
Albert, Paris, Ed. Mercure de France, 1964.

10. BAUDRILLARD, Jean, Power Inferno (Requiem pour les Twin To-
wers — Hypotheses sur le terrorisme — La violence du mondial),
Ed. Galilée, Paris, 2002.

11. HEGEL, G.W.F, La phénomeénologie de [’esprit, trad. de Jean
Hyppolite, Paris, Ed. Aubier, 1977 (t. 11, in La liberté absolue et la
terreur).

12. COMTE-SPONVILLE, André, Le capitalisme est-il morale?

13. Concepts forgés par Edgar MORIN, in Pour sortir du 20°™ siécle
(1981), Introduction a une politique de ["homme (édition de 1999),
En politique de civilisation, en collaboration avec SamiNair (1997),
La Méthode 5: L’ humanité de ’humanité (2001).



14.

15.

16.

17.
18.

19.
20.

21.
22.

23.
24.

25.

26.
27.
28.
29.

30.
31.

L’idéologie de la peur 327

BERGSON, Henri, Les deux sources de la morale et de la religion,
in: Euvres, Paris, Ed. PUF, 1959.

MORIN, Edgar, in La Méthode: t. 1 , La nature de la Nature (1977),
t. 2, La Vie de la Vie (1980), et surtout t. 5, L humanité de
["humanité (2001).

Morin, Edgar, La méthode 5: L humanité de I’humanité. L identité
humaine.

BERGSON, Henri, idem.

PASCAL: “Quelle chimére est-ce donc que I’homme? Quelle nou-
veauté, quel monstre, quel chaos, quel sujet de contradiction, quel
prodige! Juge de toutes choses, imbécile ver de terre; dépositaire du
vrai, cloaque d’incertitude et d’erreur; gloire et rebut de I’univers.
Qui démélera cet embrouillement?”’

LA BIBLE — Le Livre de I’Exode (3,1-8, 10-13-15).

MORIN, Edgar, La méthode 4: Les idées — Leur habitat, leur vie,
leurs meeurs, leur organisation, Ed. du Seuil, Paris, 1991.

Idem.

DEWEY, John, Le public et ses problémes, t. II, traduction de Joélle
Zask, Publications de I’UPPA, Pau, 2003.

HABERMAS, Jiirgen. Aprés [’Etat-nation. Paris, Ed. Fayard, 2000.
SCHWEITZER, Louis, Président Directeur Général de Renault, en
débats organisés par Le Monde, Paris, Théatre de 1’Odéon, le 22
mars 2004.

ARISTOTE, La Politique, trad. par J. Tricot, Paris, Ed. Librairie
Vrin, 1982.

HEGEL, Encyclopédie, chap. V, Ed. Lasson.

Idem, chap. XX.

GUIGUE, Arnaud, Droit, Justice, Etat, Paris, Ed. PUF, 1996.
ARENDT, Hannah, The Origins of Totalitarism, New York, Har-
court, Brace & World, Inc, 1951, Chapitre IV, Idéologie et terreur:
Un nouveau type de régime.

Le Livre d’Isaie, 43, 16-21.

“I1 faut apprendre a voir le détail qui fait la différence de ’autre, du
discours de I’autre, de sa grammaire singuli¢re”, dit Beatriz Nates



328

32.

33.
34.

35.

36.

37.

38.

Nelson Vallejo-Gomez

Cruz, rue Suger a Paris, le vendredi 26 mars 2004. Ma reconnais-
sance pour sa vision et pour ses dons.

MORIN, Edgar & BAUDRILLARD, Jean, La violence du monde,
Paris, Ed. du Félin & IMA, 2003.

Idem.

FUKUYAMA, Francis, La fin de I’Histoire et le dernier Homme,
trad. par M. Canal, Paris, Ed. Flammarion, 1992.

Rapporté par HALTER, Marek, Le judaisme raconté a mes filleuls,
Paris, Ed. Robert Lafont, 1999.

JULLIEN, Frangois, Fonder la morale — dialogue de Mencius avec
un philosophe des Lumieres, Paris, Ed. Grasset, 1995.

STRAUSS, Leo, Nihilisme et politique, Paris, Ed. Payot & Rivages,
2001.

Idem, p. 67.



Y

Les réductionnismes et la
réciprocite de perspectives






Le Sous-Homme:

au-dela du conflit
entre la modernité et la postmodernité

Ali Harb

1. Machines intellectuelles

Ou nous en sommes aujourd’hui par rapport au conflit
intellectuel entre la modernité et la postmodernité? Res-
tons-nous au niveau de la modernité? Allons-nous a la post-
modernité ou bien régressons-nous vers la pré-modernité?
Serait-il raisonnable que nous suivions aveuglément une
¢école, que nous défendions avec véhémence une doctrine ou
que nous nous mettions derriére une méthode? Avons-nous
désormais (dans la culture arabe contemporaine) la 1égitimi-
té de ce que nous prétendons résoudre comme problémes ou

*Traduit de I’arabe par Mohammed Chaouki Zine, écrivain et chercheur Algérien. Univer-
sit¢ d’Aix en Provence.

331



332 Ali Harb

présenter comme solutions ou ce que nous pensons étre le
motif de nos luttes et nos engagements?

Pour justifier cela, nous adhérons au jeu du conflit, de la
définition et de la classification, alors que nous ne sommes
pas les pionniers de la modernité, ni les inventeurs de la
postmodernité. D’ou la crainte que nos débats soient de sim-
ples louvoiements et vacarmes qui gaspillent de 1’effort et
de I’énergie et qu’ils soient des machines intellectuelles qui
engendrent des obstacles épistémologiques, alors que le
souci est le méme: montrer notre capacité a produire des
idées prodigieuses et des connaissances inestimables sur
notre réalité et nos sociétés, ou globalement sur le monde,
capables de créer un espace pragmatique sur le plan interna-
tional et d’étre utiles pour les autres. Quant aux écoles de
pensée, aux doctrines et aux méthodes, elles ne sont que des
cadres conceptuels et des instruments pour réaliser cette re-
quéte existentielle. C’est ce que nous sommes incapables de
faire aujourd’hui de fagon convenable et créatrice.

A mon sens, la question ne réside plus dans le conflit en-
tre une école de pensée et une autre. Il ne s’agit pas de chan-
ter I’apothéose de la postmodernité pour abattre les peres de
la modernité ou d’exercer un rapport avec elle par une sorte
de prétention et de démarquage comme certains le font. La
question n’est pas non plus de se cramponner a la modernité
face a la postmodernité et a la mondialisation et ses conqué-
tes comme le font certains détracteurs. Enfin, il ne s’agit
nullement d’attaquer la modernité et la postmodernité pour
revenir sur nos pas comme certains traditionalistes, diffu-
sant leurs lecons et leurs décrets religieux (fetwas) dans les
canaux de I’audiovisuel.



Le Sous-Homme: 333

Se retrancher derriére les doctrines, diviniser les idées
révolues et vénérer les idées modernes et contemporaines ne
produisent que des modeles archaiques de pensée qui ne
cessent d’envahir la culture. Ces modeles nous font osciller
entre le commun des propagandistes et I’organisation d’al-
Qaida, c’est-a-dire entre “les idiots de la culture” dont I’ame
est vouée au leader et “les intégristes terroristes” qui veulent
préserver la nation et I’humanité en semant la terreur ou en-
tre les néo-conservateurs des organisations islamistes et les
nouveaux réactionnaires parmi les tendances laicistes, na-
tionalistes et marxistes. Bref, nous vacillons entre les “di-
nosaures de la tradition” qui sacralisent les livres et les
ancétres et les “monstres de la modernité” qui ruminent les
mémes slogans depuis des décennies et sont incapables de
rénover le rationalisme, les lumiéres, la liberté et la moder-
nité. En ce sens, I’intellectuel moderniste n’est que 1’autre
face du propagandiste de la tradition dans I’impuissance a
inventer et créer de nouvelles i1dées.

Nous nous sommes longuement déplacés entre les cou-
rants et les écoles de pensée d’un camp a I’autre pour défen-
dre I’un au détriment des autres sans que nous puissions
produire une méthode, inventer une science, formuler une
théorie ou créer une idée prodigieuse.

La cause de ce malaise est le triomphe des doctrines
dogmatiques et péremptoires sur les questions existentielles
et cognitives, de sorte que ce sont les considérations €gois-
tes, idéologiques, partisanes et sectaires qui s’emparent de
la conscience réduisant a néant toute volonté de savoir et de
compréhension et toute source de sens et de puissance. Elles
dissimulent éventuellement les vrais problémes et les réali-



334 Ali Harb

tés comme le montre notre tendance actuelle a hisser les slo-
gans ou a partager les roles les plus impuissants.

2. Les événements discursifs

Ce qui témoigne de cette impuissance, c’est notre ap-
proche des ceuvres intellectuelles. Celles-ci sont la proie du
prosélytisme et du zele idéologique, soit pour les nier et les
condamner, soit pour les affirmer et les exalter. Ainsi, nous
défendons un philosophe, modele de la modernité et de la
rationalité, en dénigrant son adversaire que nous accusons
de traditionalisme. Ou au contraire, nous célébrons un sa-
vant, mod¢le de la tradition en discréditant son antagoniste
comme certains ont fait en comparant Averroes (m. 1198) et
Ghazali (m. 1111) ou en lisant I’écriture religieuse et le dis-
cours philosophique. Le résultat est sans appel: réduire les
ceuvres par des lectures médiocres. En réalité, les textes,
qu’ils soient classiques ou modernes sont, selon “la critique
textuelle”, des événements discursifs qu’il est insensé de
confirmer ou d’infirmer. Ils dépassent leurs auteurs par leur
épaisseur symbolique et intellectuelle et leur enchevétre-
ment conceptuel et sémantique. Ils nécessitent une lecture
vivante et féconde capable de renouveler la pensée en for-
geant de nouvelles approches, méthodes et champs d’inves-
tigation. Les positions vis-a-vis de ces nouvelles données
intellectuelles tiennent lieu d’impulsions qui permettent de
réaliser cet objectif: le renouveau de la langue conceptuelle
et I’¢largissement du champ de la pensée et de la connais-
sance.



Le Sous-Homme: 335

Ainsi, le probléme ne sera plus un conflit entre ’ancien
et le moderne et entre le rationnel et le textuel,” mais une
question de création et de transformation.” Les anciens
¢rudits comme Farabi (m. 950), Ghazali, Averroes, Ibn Tay-
miyya (m. 1328) et Ibn Khaldoun (m. 1406) sont de vérita-
bles créateurs d’idées, chacun a sa maniére. Ce dont nous
avons besoin, c’est de ne pas se ranger du c6té de I’un contre
I’autre, mais de travailler sur leurs textes comme possibili-
tés conceptuelles a la lumicre des interrogations actuelles et
des problémes contemporains. Cette tache intellectuelle nous
permet d’exploiter les réalisations et de défaire les obstacles
et les crises afin de comprendre les insuffisances et les im-
puissances qui caractérisent les cadres de pensée et les ins-
truments théoriques et pratiques. Voici donc le ceeur du
probléme: ne pas prouver la modernité d’un penseur et la ra-
tionalité d’un autre, mais de moderniser nos idées, nos mét-
hodes et nos concepts et d’exercer notre rationalisme de
facon créatrice et fructueuse.

3. La lecture transformationnelle

Parmi les questions qui nous ont longtemps préoccupés
se trouve la dualité de I’'immuable et du transformable (ou le
variable). Le résultat, c’est que nous avons changé a I’en-
contre de ce que nous avons voulu. Nous n’avons pas su
préserver les regles fixes de conduite, ni les exploiter de ma-
niere créatrice. La question n’est pas de distinguer I’immua-
ble et le variable, mais d’assurer “une relation transformable
avec les régles fixes”, quels que soient les origines et les ré-
férences doctrinales. C’est ce que démontre “la logique



336 Ali Harb

transformationnelle” qui dépasse les essences immuables et
brise les identités frivoles. C’est une logique relationnelle
qui concerne les transformations et les mutations ainsi que
les correspondances et les relations analogiques. Les regles
fixes et immuables sont des signes et des noms, c¢’est-a-dire
des formations discursives ayant leurs énoncés audibles et
leurs lettres lisibles. Mais les significations, les concepts et
les intellects sont constamment transformables par des pro-
cédures de déplacement, de mouvement et de devenir. Les
termes de musulman, de chrétien, de marxiste, de mystique,
de bouddhiste ou de démocrate sont des noms stables, mais
la relation que chaque nom entretient avec son dogme ou
son principe fondateur est nécessairement variable et trans-
formable tout en étant la source de la diversité et de la diffé-
rence.

En ce sens, il pourrait paraitre aberrant de comparer le
fondamentaliste et le laic pour figer le texte religieux au dé-
triment de son antagoniste et inversement. La question con-
siste a lire les textes afin de transformer les connaissances
sclérosées en des savoirs vivants et fructueux. Celui qui lit
un texte ne doit pas prétendre maitriser son sens, quelle que
soit la nature du texte, religieux, philosophique, littéraire ou
mythologique. Le texte ne peut étre réduit a une seule
lecture ou a une seule tendance doctrinale. Il recéle plutot
plusieurs interprétations comme le monde contient plu-
sieurs histoires. Tel est le cas du “texte coranique” avec ses
versets non explicites qui recelent des significations trans-
formables et abrogatives dont les noms et les choses évo-
quent leurs contraires. Tel est le cas aussi du “discours
cartésien” ou la raison dissimule ses faces irrationnelles et



Le Sous-Homme: 337

de “la critique kantienne” avec ses paroles équivoques dont
le concept tire sa force de ses couches nébuleuses. Quant a la
lecture unidimensionnelle dont les protagonistes prétendent
détenir le vrai sens, elle provoque la perte du sens, la dissi-
mulation de I’étre et le despotisme intellectuel.

Tel est donc la valeur existentielle et cognitive de 1’idée
du “texte immuable”: la parole vivante n’est pas un simple
instrument, miroir ou forme mais constitue, par ses cumuls,
ses contextes et ses possibilités, un champ fertile pour
I’explication, I’interprétation, I’analyse et la déconstruction.
Elle permet aussi de multiplier le texte, de renouveler les
énoncés, de produire le sens et de construire le concept de
facon transformationnelle et évolutive. Ceux qui compren-
nent le texte a la lettre ne peuvent pas concevoir une telle ri-
chesse par leurs instruments traditionnels antérieurs a I’¢re
de “la critique textuelle”.

I1 est préférable de lire les textes de manicre ouverte et
“obstétrique” permettant 4 la raison de s’ouvrir aux événe-
ments, aux transformations et aux nouveaux défis. Les tex-
tes doivent étre traités comme un capital symbolique ayant
besoin d’échange et de circulation pour avoir une valeur
plausible. Cet échange permet de transformer les capitaux
en événements cognitifs et de produire des relations produc-
tives avec nous-mémes et avec le monde.

4. La raison et ses nécromanciens

Parmi nos habitudes intellectuelles, il est de faire de la
raison la référence absolue en la sacralisant. Faisant ainsi,
nous avons miné nos intellects en exergant un rationalisme



338 Ali Harb

de fagon inefficace et stérile. L autre face de cette opération
de vénération, c’est que nous avons percu la raison de fagon
quelque peu belliqueuse comme la plupart des idéologies de
libération ont fait face aux peuples et aux problémes de
I’époque. Le résultat est la généralisation constante du chaos
et du despotisme. La raison n’est pas une vérité transcen-
dantale ou une identité¢ usurpée, ni une substance pure et
abstraite ou un appareil instinctif réguliérement perverti par
les hommes du dogme et de la politique. La raison est une
activité intellectuelle qui produit des réalités et des rationali-
tés, mais aussi les illusions et les extravagances. Le pro-
bléme est de ne pas libérer la raison de la tutelle des devins
comme prétendent les protagonistes des lumicres. On a
longtemps traité la raison de fagon apostolique et péremp-
toire. Le protagoniste de la raison doit soumettre son intel-
lect a ’autocritique afin de mettre a jour ses mécanismes
irrationnels et sibyllins et ses cadres de pensée figés et han-
dicapants. Franchissant ces obstacles, il peut exercer sa
rationalité de maniére libre et constructive, ouverte et mé-
diatrice, flexible et plurielle, etc.

Il ne s’agit donc pas de libérer la raison. L’homme a la
capacité de franchir sa déficience et ses illusions en exami-
nant sa raison ainsi que ses a priori, ses régimes de pensée et
ses criteres de jugement par la critique positive. Celle-ci sig-
nifie ici travail sur les données, exploration des possibilités
et exploitation des énergies et des aptitudes susceptibles de
changer 1’idée que nous nous faisons de la raison et de nous
libérer de nos conceptions chimériques sur la rationalité, la
pensée illuminée et la liberté. Cette tache doit étre constante
pour ne pas sombrer dans la confusion et dans I’irrationnel.



Le Sous-Homme: 339

La raison, la pondération et la rationalité sont des efforts
doués de sagesse, de création et d’aptitude. Il serait judi-
cieux de ne pas exclure I’irrationnel, mais de le subjuguer
afin de maitriser sa frénésie et de le gérer de fagon positive
et constructive.” Celui qui prétend se libérer de I’irrationnel
ne fait, en réalité, que miner sa raison par les résidus de ce
dernier.

Somme toute, “le probléme n’est pas dans les textes,
mais dans les intellects!”. Le probléme n’est pas dans les
créations humaines (les ceuvres, les textes, etc.), pas plus
que les productions philosophiques des penseurs occiden-
taux envers qui les pseudo-philosophes du monde arabe res-
sentent le complexe de la parité ou le germe du contraste. La
question fondamentale réside dans notre impuissance a pro-
mouvoir nos idées en raison de nos mentalités chancelantes
et nos rationalités gaspillées. Ce qui est paradoxal, ¢’est que
les instigateurs de la rationalisation et de la sécularisation du
discours religieux revendiquent le renouveau de ce dis-
cours, alors que leurs propres discours sont loin d’étre
réformés. Ils considerent la raison comme une identité im-
muable, alors qu’elle n’est qu une notion, une opération ou
un critére que nous inventons.

5. La connaissance pénétrante

L’impuissance apparait aussi dans la facon d’aborder le
réel. Nous avons longtemps considéré celui-ci comme quel-
que chose de statique et unidimensionnel et nous avons cru
savoir préalablement la nature des choses ainsi que leurs
conditions de possibilité et leur régime d’organisation. Ain-



340 Ali Harb

st les notions de démocratie, de développement, de 1’Etat et
de la rationalité que nous avons traité. Nous nous sommes
rendus compte que I’approche de ces notions était un échec
cuisant. Elle n’a produit que des modeles stériles et ineffica-
ces. Car les modeles réussis et les ceuvres importantes sont
ceux qui vont au-dela des limites et des barricades pour ren-
verser la relation avec le possible, ’approche du réel et la
cartographie de la pensée. Ces modeles précedent donc la
connaissance que nous établissons sur eux, celle-ci étant un
travail a posteriori entamé par les savants et les experts. Tel
est le cas d’événements, d’ceuvres et de textes antécédents
comme la naissance de la philosophie, le discours corani-
que, la critique kantienne, la révolution frangaise et la guer-
re mondiale. Ce sont des faits qui ont marqué I’humanité et
transformé le monde au niveau du concept, de la concep-
tion, de I’instrument et de la construction. Tel est le cas aussi
d’un événement qui ne cesse de nous hanter comme le 11
septembre 2001,° un événement pénétrant qui a bouleversé
la donne et chang¢ la fagon d’appréhender les choses.
Connaitre les conditions par anticipation est nécessaire
pour toute approche scientifique ou expérimentale, mais pas
suffisante. Par exemple, connaitre le mod¢le japonais de dé-
veloppement économique ne suffit pas pour construire un
modele similaire dans une autre aire. Le mode¢le japonais a
émergé a I’encontre de toute attente, en bouleversant les
données et les critéres. Selon nous, chaque modele est une
exception et n’est nullement la régle. De méme pour le
modele malaisien qui a réalis¢ un développement prodi-
gieux sans les recommandations de la Banque mondiale.
C’est ce que semble confirmer 1’avis de plusieurs experts:



Le Sous-Homme: 341

I’adhésion au marché international n’est pas une condition
préalable pour réaliser le développement. Le contraire peut
paraitre juste: avoir le progrés dans le domaine économique
et social dans un pays engendre les conditions d’insertion
dans le marché. Ce qui revient a dire que chaque tache im-
portante crée un fait susceptible de changer la relation avec
le réel et chaque connaissance produite est un événement
qui modifie notre relation avec la vérité. La preuve en est la
diversité que le réel recele et qui ne cesse de s’accroitre en
produisant ainsi des rapports complexes et transformables.
Le réel est un monde ayant ses secrets et ses énigmes ainsi
que ses conditions préalables et a posteriori. Il est aussi une
histoire bourrée de traces, de résidus et de couches superpo-
sées ainsi qu’un événement contient ses échos, ses possibili-
tés et ses surprises.

De ce fait, il est impossible de connaitre de fagcon exacte
et péremptoire les lois du réel ou de maitriser ses parcours. 1
est aussi inutile de le nier ou I’outrepasser. Il est plutot rai-
sonnable de voir en lui une énergie sujette a la diffusion, une
structure que nous pouvons déconstruire et transformer, un
obstacle que nous pouvons franchir et une issue dont nous
pouvons produire les clefs de compréhension. Le réel est
une donnée que nous pouvons remodeler a travers la langue,
le symbole, 1’imagination, la compréhension, 1’interpré-
tation, I’institution et 1’approche pragmatique sans oublier
I’information, la communication et la technologie.

A ce niveau, la réalité ne devient plus “réelle” au sens
usuel du mot, mais peut €tre autre ce qu’elle est aujourd’hui,
plus ou moins réaliste. Elle est une réalité linguistique, ima-
ginaire, symbolique, conceptuelle, rationnelle, institution-



342 Ali Harb

nelle, technique et communicationnelle. Par ces multiples
modalités d’étre, la réalité devient un domaine de connais-
sance pénétrante, de création et de dépassement afin de
créer de nouvelles situations capables de transformer la
structure statique, 1’image courante et la force dominante.
Le pari est de passer de notre incapacité a saisir le réel infini
a laptitude de le réinventer et le transformer.

Il ressort de cette analyse que la réalité est une donnée
complexe qui nécessite plusieurs approches et solutions et la
pensée, qui appréhende ce réel, exige une multitude de posi-
tions et de choix. Aucun changement ne procede de I’in-
capacité a créer les idées et les savoirs. Celui qui aspire au
changement ne pense pas a partir de conditions et de causes
déja préparées, mais invente les faits et crée les vérités par
une réflexion attentive et polymorphe. Il percoit le réel
comme étant un réseau ouvert et multiforme de mondes,
d’environnements et de rapports. Le réel est une force multi-
dimensionnelle et un monde multipolaire. La logique du
développement veut que I’aptitude humaine soit capable
d’exposer les solutions adéquates aux multiples formes de
problémes et de déficiences sans se cramponner pour autant
a un modele péremptoire. Elle doit franchir les obstacles et
examiner les valeurs anticipées en se libérant de la vision
unidimensionnelle et de toutes les formes stériles d’appro-
priation et de conformisme.

6. La tutelle ratée

Le despotisme que nous exer¢ons aujourd’hui provient
de la tutelle que nous avons pratiqué sur la vérité, le savoir,



Le Sous-Homme: 343

la liberté et la justice. Cette pratique tyrannique a entrainé
I’effondrement des grands projets quelque peu utopistes et
la chute des réves pour produire plus d’autoritarisme et
d’inégalité. Cette pratique est le fruit d’une vision mono-
lithique qui traite la société et le commun des hommes avec
une mentalité narcissique et insolente en monopolisant les
valeurs de la raison, de la conscience, du savoir et de la créa-
tion: “La fin de I’intellectuel”, I’instigateur du role apostoli-
que qu’il s’était donné et la perte de sa crédibilité face a ce
qu’il prétend dire ou faire! L’intellectuel a raté I’occasion de
I’histoire par deux défaites: une défaite intellectuelle et une
débacle dans le combat. Le paradoxe c’est qu’un pays com-
me les Etats-Unis, que nous qualifions d’impérialiste et
d’hégémonique, nous défie au moyen de ses intellectuels et
ses politiques. Ce pays propose, a tort ou a raison, ce que
nous sommes incapables de faire et de réaliser et revendique
le changement que nous ne cessons de requérir. Certains oc-
cidentaux connaissent plus que ce que nous savons sur le
monde et sur notre propre histoire et tradition. Ils estiment
que la force de la civilisation arabo-islamique résidait dans
I’échange et la communication. La preuve c’est que le
prophete arabe est le seul parmi les prophétes qui ait exercé
le commerce, alors que nous ne cessons aujourd’hui d’at-
taquer la mondialisation, le commerce et le marché des
échanges. Ce genre de pratique a produit I’impuissance, la
dépendance et le marginalisation, car il émane de la myopie
idéologique et du despotisme intellectuel.

Nous sommes incapables de libérer les sociétés, mais
nous voulons qu’elles nous vénérent et nous admirent. Cha-
cun de nous prétend étre 'unique érudit de son domaine et
les titres honorifiques que nous nous sommes attribués dé-



344 Ali Harb

voilent cette réalité amere: le maitre premier, le cceur des
parfaits, le seigneur des connaisseurs, le plus grand signe de
Dieu (Ayatollah), le grand penseur, le grand imam, le doyen
de la littérature, le prince des poétes, la dame du petit écran,
I’astre de I’orient, les grands de I’art, la mémoire de la nati-
on, les intellects de I’humanité comme si les autres n’a-
vaient pas d’intellect, ni de conscience ou de mémoire! Sans
oublier ceux qui attribuent une époque entiere a un seul
homme de lettres, savant, philosophe ou artiste. La dernicre
invention de notre imagination despotique est de transposer
le slogan du leader unique du domaine politique au domaine
culturel. C’est ce qu’un écrivain fait en rendant hommages a
un autre écrivain par des propos €logieux en le considérant
I’unique référence vers lequel tout le monde se tourne en cas
de crises et de dangers! Ce constat est catastrophique: consi-
dérer le probleme comme une solution et prétendre qu’une
seule et unique personne, quelles que soient sa notoriété et
son érudition, est capable d’assumer la responsabilité et de
réfléchir a la place de tous! La référence a une seule person-
ne ne fait que détruire les projets. Nous nous opposons aux
politiques, mais tacitement nous certifions par un acte de
connivence ce qu’ils décident contre ce dont nous préten-
dons défendre. Nous allons jusqu’a les rivaliser pour leurs
titres honorifiques et leur penchant pour la notoriété et
’autoritarisme. Un tel narcissisme, émanant du go(t pour la
vénération et le culte de la personnalité, a poussé les élites
intellectuelles a reproduire les mémes schemas de la crise et
de la voie sans issue. Le fruit de tout cela est I’impuissance
existentielle et I’indigence dans le savoir, la richesse et la
force.



Le Sous-Homme: 345

Ici, les traditionalistes (les religieux) et les modernistes
(les rationalistes) sont sur le méme pied d’égalité. [l n’y a
pas de différence entre ceux qui veulent quitter la sphéere
théologique pour les instruments archaiques de la jurispruden-
ce et de la théologie et ceux qui appréhendent la modernité par
les illusions d’une raison immuable et transcendantale. Ceci a
entrainé I’éclatement méme de la modernité! Il ne s’agit
donc pas d’aller vers un autre role apostolique tout en con-
si, nous tombons dans le méme pi¢ge: croire détenir la vérité
ou la baguette magique pour résoudre les problemes de
I’humanité. N’attendons pas le jour de la libération, lorsque
le soleil de la raison et de la vérité brillera au-dessus de nos
tétes. Aujourd’hui, le temps n’est plus celui de la providen-
ce prophétique et du rdle élitiste de I’intellectuel, I’ami de la
sagesse, le gardien de la vérité et ’envoyé de la noble cause.
En réalité, les principes de la raison et de la modernité sont
des paradigmes relatifs, des catégories transformables, des
valeurs pragmatiques et des instruments cognitifs que nous
exercons afin de les entretenir et les reconstruire. Ces don-
nées nous aident a produire et renouveler les concepts de la
vérité, de la raison, de la connaissance et de liberté.

Il est préférable donc de remettre la pendule a I’heure en
réinventant de nouveaux réles pour nos pratiques, nos pro-
jets et nos aspirations. Ce qui se produit comme injustices,
crises et catastrophes nous pousse a oter la tutelle que nous
avons sur les affaires et les intéréts de la société. Personne
n’est habilité mieux que quiconque a monopoliser le droit a
la vérité, a la liberté et a la justice. Cette approche nous aide
areconsidérer notre role qui est avant tout professionnel et a



346 Ali Harb

considérer les autres non comme des gens crédules, igno-
rants et incompétents qui ont besoin d’un prophéete illuminég,
mais des acteurs humains, chacun ayant son cadre de travail
et de production. Cette approche nous permet, par ailleurs,
de briser la dichotomie injustifiée et injustifiable de 1’¢lite et
de la masse pour parler, désormais, de “la société pragmati-
que & vocation alternative”’ qui n’est pas la société des éli-
tes, ni la société de masse, mais une société complexe et
multiple dans ses structures, ses fonctions et ses forces. Il
s’agit d’une société d’experts ou 1’acteur social joue le role
de médiateur tout en étant producteur dans son domaine.
Tous les acteurs de cette société participent a I’édification
de I'ordre social et mondial par leur activité créatrice. Il
s’agit 1a d’un horizon prometteur ouvert naguére par les
sciences sociales en inventant la notion d’acteur social ou
humain. L’alternance d’aprés cette nouvelle perspective
permet de modifier notre conception de la société et de la re-
lation sociale en fonction de trois modalités:

1) Personne ne produit par lui-méme sans 1’intermé-
diaire des autres. Il n’invente qu’en ayant en sa possession
des instruments produits par ses pairs. En d’autres mots, la
plume par laquelle il écrit, la feuille sur laquelle il transcrit
et le pain qu’il consomme et qui assure sa subsistance sont
produits par d’autres personnes, I’ouvrier et le boulanger en
I’occurrence.

2) Chaque acteur qui produit a un rapport avec la vérité
en créant des faits dans le domaine auquel il est assigné (la
technique, I’économie, la politique, les mass-média, la cul-
ture, le savoir, etc.). Tel est donc “le rapport existentiel”
avec la vérité, un rapport de création et de transformation.



Le Sous-Homme: 347

Le rapport idéologique et militant que les savants, les philo-
sophes et les intellectuelles exercent avec la vérité est une
lame a double tranchant: elle peut produire la lumicre et la
connaissance inestimable comme elle peut engendrer 1’obs-
curcissement, I’incertitude et I’illusion.

3) Chaque individu est doté d’une activité, fut-elle posi-
tive ou négative. Ainsi les chdmeurs, les pauvres et les mar-
ginaux dont on gere la fortune et la destinée. Ils sont des
acteurs 1a ou on s’y attend pas! Ceci prouve incontestable-
ment que les sociétés évoluent parfois a I’encontre de ce que
veulent les élites de I’intelligence et de la politique.

Dépasser la dualité de I’¢lite et de la masse, c’est briser
la dichotomie du savoir scientifique et du savoir ordinaire.
Cette dualité exclut du domaine de la connaissance ceux que
I’on estime les instruments du changement et son but. Et si
ces individus étaient des acteurs d’une autre maniére? Cette
dualité infructueuse empéche toute évolution et développe-
ment. Il serait judicieux de reconnaitre I’autre sur le plan
cognitif. Ceux qui travaillent en dehors du champ scientifi-
que et intellectuel ne sont pas de simples ignorants qui ex¢-
cutent les instructions des experts. Acteurs et producteurs,
ils contribuent a forger le savoir et organiser 1’expérience
dans leurs domaines respectifs. Ils tentent de vulgariser les
théories et les savoirs académiques qu’ils obtiennent et
transformer la somme en savoir-faire sur lequel la connais-
sance scientifique s’ouvre et s’assimile.

7. L’impuissance et la création

Arrétons-nous un peu sur le conflit entre les partisans de
la modernité et les défenseurs de la postmodernité. Certains



348 Ali Harb

adherent a cette polémique au co6té de Habermas qui sou-
tient, entre autres, que la modernité est un projet inachevé.
Nous pensons aujourd’hui dans le cadre de ce projet sans
pouvoir nous en démarquer. Si la position de Habermas est
légitime, certains partisans de la modernité chez nous som-
brent dans la surenchere et le fanatisme a I’instar du traditio-
naliste qui défend frénétiquement les fondements originels.

Nous constatons que certains d’entre aux, qui étaient in-
fluencés par Foucault, Deleuze et Derrida, reviennent sur
leur choix comme s’ils avaient commis un sacrilége. Ils esti-
ment que nous n’avons pas besoin de critiquer la modernité,
car nous n’avons pas encore ¢édifi¢ la notre. D’autres ne
reconnaissent méme pas les philosophes postmodernes,
croyant que leurs ceuvres sont des idées futiles. N’oublions
pas ceux parmi les traditionalistes et les modernistes qui
attribuent le nihilisme et I’athéisme a ces philosophes. Leur
myopie idéologique les empéche de voir au sein méme de la
vision, c¢’est-a-dire qu’ils tiennent a contester leurs idées et
leurs ceuvres. Ils oublient que ce qu’ils contestent jette la lu-
miere sur ’impasse de la raison et sur le désastre du sens et
donne a penser. Il incite a reformuler le discours et reprodui-
re le sens afin de mettre en valeur les situations et les priori-
tés.

N’oublions pas aussi ceux qui redoutent la postmoder-
nité parce qu’elle remet en cause les principes de la vérité,
de I’objectivité et de la certitude. Ils recourent a Christopher
Norris et Thierry Englinton contre Foucault et Rorty et
croient détenir en fin de compte le secret de la réalité. Ils
croient naivement a des vérités immuables, transcendanta-
les et a priori, mais ils ne s’accrochent, en réalité, qu’a des



Le Sous-Homme: 349

illusions chimériques. Les textes et les événements cognitifs
ne cessent de démentir leur dogmatisme péremptoire.

Ces détracteurs ferment les yeux devant “les ruines et
les déboires” qui ne cessent de démasquer la fragilité de la
modernité, je veux dire ses mythes, ses idoles et ses réveries.
La conséquence, c’est qu’une modernité fragile et impuis-
sante a été jugée incapable de faire face aux stratégies
obscurantistes et destructrices. Défendant la vérité, ces dé-
tracteurs se cachent derriere un rapport flasque avec cel-
le-ci. En effet, ils s’avérent incapables de produire des
vérités fructueuses dans leurs domaines et ferment les yeux
sur le débat intellectuel a 1’échelle mondiale.

A force d’étre occulté, le principe évident de la polémi-
que actuelle démontre que tout le monde est créateur d’idées
et de concepts. Par exemple, Habermas n’était pas seule-
ment I’instigateur du projet moderniste, mais aussi un créa-
teur d’idées comme en témoigne sa notion de “la raison
communicationnelle”. Foucault a ouvert des possibilités
prodigieuses de pensée en renouvelant la méthode, la ma-
ni¢re de voir et les instruments d’analyse comme le mon-
trent ses notions: I’ordre du discours, les régimes du savoir,
les techniques du pouvoir, les formations du sujet. Il a aussi
exploré des territoires jusque-1a inconnus en étudiant la pri-
son, la clinique, la sexualité et la folie. Rorty a excellement
profité du détour linguistique et des mutations €pistémlogi-
ques pour redéfinir et reformuler nos rapports avec le réel, la
vérité, I’autre et I’espace publique. C’est pourquoi il est ridi-
cule et stérile de simplifier ses idées fertiles a un ethnocen-
trisme occidental ou a une utopie libérale comme le font
certains falsificateurs arabes. Méme Englinton qui a fait



350 Ali Harb

I’apologie de la modernité a reconnu le bien-fondé des criti-
ques formulées a I’encontre de la modernité.

8. L’impasse de la rationalité

Beaucoup d’entre nous défendent une doctrine ou une
autre pour cacher leur impuissance a créer des idées ou in-
venter des cadres de pensée. Tel est donc le vrai probléme:
on se cramponne a des slogans qu’on ne développe pas ou
bien on revient a des slogans révolus et en faillite, que ces
slogans soient les notre ou ceux des autres. Par exemple, le
manifeste démocratique qui devient aujourd’hui une apolo-
gie en faveur de la dictature, aprés trente années de combat
infructueux. Aussi, la notion de la société civile ou nous
avons trouvé en elle le reméde inestimable, est devenue le
slogan préférable des ¢élites sans qu’elle bouleverse les men-
talités et les modes de gouvernance. Les lumicres que nous
répétons dans les congres et les débats publics deviennent
une demeure ténébreuse et une pratique sinistre. Le rationa-
lisme critique, quant a lui, devient aujourd’hui nécessaire
apres que nous 1’ayons rejeté comme étant une philosophie
idéaliste. Ce rationalisme a besoin aujourd’hui d’un examen
attentif a la lumicre des chutes spectaculaires des projets
modernes. Cela témoigne de notre incapacité a gérer les
idées par la création et la transformation a la lumicre des
bouleversements récents qui affectent le monde, tour a tour,
dans la vision, la conception, la valeur et le défi. Il n’est pas
étonnant que la situation dans notre aire géographique et
historique soit calamiteuse a cause des élites qui pensent de
facon stérile.



Le Sous-Homme: 351

Il me semble que la réponse adéquate a la question cru-
ciale sur le sens et la portée de la pensée, c’est que nous les
arabes, nous pensons de fagon inverse pour produire des
despotes autoritaires ou des criminels suicidaires. N’est-ce
pas ce qui se passe aujourd’hui en Irak, ou la résistance se
transforme en un prétexte pour propager la terreur et semer
la mort?

9. Le sens critique du soi

Comment sortir de I’'impasse? Il faut tout d’abord un re-
tour critique au “soi moderniste” dont le fondement est “un
sujet pensant et indépendant” comme ce fut le cas chez Des-
cartes et Kant, mais aussi “un sujet rationaliste et critique”.
Ceci est possible par la déconstruction des classifications
dualistes des camps intellectuels verrouillés. Faisant ainsi,
nous pouvons “rénover les modalités de la rationalisation”
et adhérer aux débats a I’échelle internationale sur la crise
du rationalisme moderne. Cette crise se manifeste sur plu-
sieurs plans: I’éclatement du contrat social de par ses mode-
les et ses valeurs, la chute des déterminismes historiques et
des utopies progressistes, le retour des fondamentalismes
eschatologiques de par leurs mythes, leurs violences et leur
absolutisme, la perte de la maitrise de soi, indice des chocs
et des désillusions, I’incapacité a résoudre des problemes
qui ne cessent de croitre et de se compliquer, la faillite des
valeurs existentielles qui ne sont plus des cadres de pensée
et de travail, ’impuissance de la démocratie représentative
et la régression du libéralisme politique, les dangers qui
guettent la destinée de I’homme et de la vie sur terre a cause



352 Ali Harb

du progres démesuré des technologies polluantes, la violen-
ce non maitrisée qui ne cesse de s’accentuer jour apres jour
et qui démasque de fagon flagrante “les scandales de notre
humanisme moderne et contemporain”. En réalité, ’homme
utilise sa raison pour limiter les dégats de la violence en re-
courant au dialogue et a d’autres moyens rationnels et rai-
sonnables. Mais que la violence nous envahisse de fagon
terrifiante et imprévisible, ceci prouve que nos instruments
théoriques et nos critéres méthodiques et pratiques ne sont
plus capables d’y faire face. Nos instruments sont usés et
obsolétes et notre action demeure néfaste et infructueuse.

La modernité n’est pas la référence absolue, ni I’icone
sacrée. Elle est une succession de vagues et de devenirs, y
compris la période que nous désignons de postmodernité.
En ce sens, il est impossible de parler de plusieurs moderni-
tés, une premiere modernité, puis une seconde et une troisic-
me, si nous redoutons les nominations et les nouvelles
découvertes. Ceux qui croient que leur modernité est un
principe originel qu’il faut imiter ou une période par laquel-
le il faut passer, s’attachent a des illusions et entravent leurs
actions.

Ceux qui disent qu’il est impossible de franchir la mo-
dernité tant que nous n’avons pas établi la notre pensent de
fagon simpliste et caricaturale. Ils ignorent les créativités la-
tentes de la modernité et passent a coté des opportunités que
causent les doctrines et les courants contemporains. Ils pro-
voquent des ruptures radicales entre les multiples phases et
cadres de pensée. Ils appréhendent aussi le réel vivant et im-
manent (sa complexité, sa richesse, son devenir, ses possibi-



Le Sous-Homme: 353

lités et ses énigmes) par un déterminisme a priori et une
identité immuable.

Ceux qui résistent aux changements se trouveront un
jour en marge de tout développement. Ils se trouveront der-
riére une modernité éphémeére et pratiqueront leur moderni-
té de fagon régressive et inefficace.

D’ou la nécessité de “charger les titres et de rénover les
concepts” en renouvelant les instruments de savoir et les en-
gagements existentiels. Tel est donc le défi que nous évi-
tons: rénover nos conceptions de la vérité, de la raison, de la
liberté, du progres, du développement et de la modernité.

C’est ce que je tente de montrer par la notion de “la rai-
son pragmatique a vocation alternative”. La raison pragma-
tique ne renie pas les réalisations de I’intellect. C’est un
rationalisme composé, divers et mouvant. Il emprunte a la
pragmatique contemporaine ses instruments et ses concep-
tions et a ’herméneutique arabe ses richesses linguistiques
et sémantiques. Il s’ouvre également sur les conquétes de la
mondialisation, emploie la rationalit¢ communicationnelle,
exploite les découvertes des philosophies de la différence
(I’archéologie, la déconstruction, etc.) et travaille sur le lan-
gage de la médiation et de la création. Nous avons besoin
d’une politique de la raison qui bénéficie des écoles de pen-
sée et des méthodes philosophiques. Il s’agit d’un nouveau
rationalisme dont les termes sont: la diversité, la communi-
cation, I’échange, la médiation, I’association, I’hybridation,
la composition, le dépassement, la création et la transforma-
tion. Le fondement de ce rationalisme est la critique. Le su-
jet moderne est fonciérement critique comme ce fut le cas
chez Kant. Mais nous entendons dépasser la face transcen-



354 Ali Harb

dantale du kantisme pour élargir le domaine a d’autres terri-
toires non explorés et généralement exclus ou mal connus.
Ainsi, j’exerce la critique en tant qu’écrivain et intellectuel
au niveau de la profession, en tant qu’arabe et musulman au
niveau de I’identité et en tant qu”humain sur le plan univer-
sel. De cette fagon ouverte et polymorphe, nous pouvons ré-
soudre le probléme qui demeure aujourd’hui universel et
“planétaire”. Cette question nécessite des solutions mondia-
les et démontre “la crise existentielle” a laquelle ’homme
d’aujourd’hui fait face. Ce dernier ne cesse de s’¢loigner de
sa civilité pour sombrer davantage dans sa barbarie.

Etant “mondiale ou universelle”, cette crise dépasse le
conflit des civilisations et le choc des cultures et des identi-
tés. Elle concerne toute forme d’étre et de savoir: religieuse,
socialiste, capitaliste, etc. Elle touche aussi les fondamenta-
lismes répandus qui travaillent avec une mentalité eschato-
logique et manichéenne en divisant le monde en deux
camps: foi/hérésie, vérité/mensonge, civilisation/barbarie,
bien supréme/mal absolu, etc. Ceux qui se croient a la téte
du royaume du bien pour combattre le monde du mal et des
ténébres ne sont que la face cachée et occulte de ce dont ils
prétendent combattre. Ils mettent tout le monde entre
I’enclume et le marteau ne laissant a aucun individu le choix
de libert¢ et de penser. Ils pensent par la logique de
I’exclusion et de la négation et réfléchissent en termes de so-
lution finale. Cette logique produit davantage de malheurs
et de catastrophes.

Les fondamentalismes sont identiques dans la fagon de
propager la ruine, quels que soient les noms et les référen-
ces. Qu’il s’agisse de ’américanisation, du sionisme, de



Le Sous-Homme: 355

I’islamisation, de la laicisation ou de n’importe quel nom
qui ouvre les portes du despotisme, de 1’inquisition et du ter-
rorisme mental. Ces fondamentalismes, bien qu’ils soient
antinomiques, travaillent sous la méme enseigne: le sacré,
I’absolu, le total, I’immuable et le final!

10. Ou est ’homme?

Si la crise aujourd’hui est universelle, elle est avant tout
“existentielle”. Elle renvoie aux prétentions millénaires de
I’humanisation. Elle met en cause 1’anthropocentrisme. On
a longtemps considéré I’homme 1I’étre sacré. On I’a considé-
ré comme 1’idéal parfait, mais on a occulté sa barbarie laten-
te qui apparait aujourd’hui a la surface sous la forme la plus
cruelle qui soit. Cette violence enfouie dans les abysses de
I’homme ne vient pas de I’extérieur de la civilisation, mais
du léviathan, du monstre et du despote qui résident en lui.
Cette violence se nourrie de la volonté de I’homme de se di-
viniser et d’étre vénéré et de la mentalité sélective et exclu-
sive. En effet, ’homme n’a conscience de sa valeur et de sa
notoriété que lorsqu’il annihile la valeur de ses semblables.
Ce qu’on croit étre la solution et le dénouement s’avere plu-
tot le probleme et la crise. Notre humanisme n’est pas le re-
cours ultime pour faire face a la barbarie comme prétendent
les humanistes. Cet humanisme s’avere aujourd’hui ineffi-
cace, car c’est en son nom que les principes élémentaires de
I’humanité ont été bafoués. 1l est la source de tous les maux
dans leur aspect théologique ou dans leur forme laique. Les
deux formes sont deux faces de la méme piece de monnaie.
Elles sont incapables de résoudre les problémes contempo-



356 Ali Harb

rains de I’homme ou faire face aux dangers qui guettent les
sociétés. Les problémes se compliquent et se traduisent en
catastrophes et crises a cause des guerres dites sacrées me-
nées par les fondamentalistes et des dictatures et des straté-
gies mortelles pronées par leurs adversaires.

Il est préférable d’exercer une sorte de “dévotion intel-
lectuelle” pour reconnaitre nos limites en nous libérant des
illusions d’un étre sublime ou surhumain. Nous ne sommes
pas les créatures les plus éminentes, le but ultime de la créa-
tion ou les maitres de la nature. Nous sommes peut étre
moins humains que nous le prétendons, c’est-a-dire des
etres fragiles, ignorants et cruels. La plus belle chose qu'un
savant de I’évolution ait dite est sa réponse a une question
sur le maillon manquant entre ’homme et le singe. I1 répond
avec une ironie socratique: nous ¢étions en train de chercher
en vain! Le maillon manquant, ¢’est nous-mémes (les étres
humains).

Certes nous connaissons et nous produisons par notre
intelligence, mais nous nous détruisons par notre stupidité et
notre propre intelligence. La preuve en est les guerres san-
glantes que nous nous livrons sans compter le massacre de
I’espece animale et végétale. Si nous parvenons a reconnai-
tre ces crises, nous pouvons alors reconnaitre nos sembla-
bles et nous assistons le reste des créatures. Nous devons
exercer une “nouvelle éthique” a vocation universelle qui
contribue a I’émergence d’une nouvelle forme humaine que
je préfere nommer “I’homme d’en-bas” par souci d’hon-
néteté et de responsabilité envers nous-mémes et envers la
nature avec ses especes et ses étres.



Le Sous-Homme: 357

Le défi est de revoir les valeurs, les principes et les
modeles que partagent les hommes a la lumiere des faillites
et des effondrements successifs. Nous devons nous libérer
du poids des déterminismes, des sacralités et des absolutés
pour pouvoir “rénover les formes de 1égitimité¢”. Cela nous
permet aussi d’envisager une tache humaine commune dont
la trame est la communication et le dialogue entre les habi-
tants du monde, qu’ils soient des individus, des cultures ou
des Etats. Ce rapport intramondial est variable et ne cesse de
s’étendre et de s’enrichir grace a la reconstruction efficace
et des solutions plausibles qui nous épargnent I’autorita-
risme, la destruction et la folie meurtriére.

Notes

1. Lacritique du texte est une nouvelle approche que le philosophe Ali
Harb a adoptée pour dépasser le postulat de la critique de la raison
admis par Mohammed Abed al-Jabri et Mohammed Arkoun
Entre la raison et le texte de la tradition

3. Transformation vient de la logique transformationnelle forgée par
Ali Harb pour expliquer le caractére dynamique et évolutif de la
pensée. Voir son livre L essence et la relation: vers une logique
transformationnelle, Beyrouth-Casablanca: ¢d. du Centre culturel
arabe, 1998

4. C’est-a-dire comparable a I’accouchement comme ce fut le cas avec
Socrate qui, dans ses conversations, jouait le role d’accoucheur en
obtenant les idées par le dialogue et 1I’échange.

5. L’irrationnel représente ici toute force de destruction: la violence,
les passions déchainées et le ressentiment qui s’incarnent dans la
forme la plus politique et terrifiante qu’est le terrorisme. En termes
psychanalytiques, ’irrationnel est le ¢a, la forme indéterminée de
tout ¢lan humain. La forme positive de I’irrationnel est de transfor-



358

Ali Harb

mer ses ardeurs en créativité artistique et physique et tout ce qui
constitue le nerf de la civilisation.

L’attaque terroriste contre les symboles de I’ Amérique.

Cette nouvelle approche d’une société pragmatique ou la priorité est
donnée a I’alternance dans tous ses états (politique, économie,
culture et société) est expliquée dans Ali Harb, Le monde et son im-
passe: la logique du conflit et le langage de [’alternance, Bey-
routh-Casablanca: éd. Centre culturel arabe, 2002



Orient vs. Occident: perceptions
croisées

Alain Roussillon

Tout comme les “musulmans”, sous diverses dénomina-
tions plus ou moins polémiques — Maures, Sarrasins,
Turcs, Arabes, et aujourd’hui immigrés, islamistes, voire
terroristes... —, ont habité sans discontinuer, depuis le
Moyen Age, et continuent de travailler I’imaginaire et les
représentations des sociétés du Nord de la Méditerranée, les
“Occidentaux — Roums, Francs, infid¢les, croisés, colonia-
listes (...)” —, continuent de travailler I’imaginaire et les re-
présentations des sociétés de son Sud. Selon les époques et
les circonstances, les narrations dont leurs interactions font
I’objet font ressortir — le plus souvent — les dimensions
d’affrontement, chacun y figurant le “meilleur ennemi” de
I’autre, ou, a I’inverse, les dimensions de complémentarité
et d’échange qui feraient — malgré tout — de la Mare Nos-
trum un espace de civilisation partagé. Espace partagé, mais
espace d’ignorance réciproque, dont le constat semble

359



360 Alain Roussillon

s’imposer de part et d’autre, ignorance d’autant plus péril-
leuse et chargée de menaces, en ce début de XXlIe siccle,
que la confrontation entre “Islam” et “Occident” semble en
passe d’étre réactivée, dans ces imaginaires en miroir, com-
me moteur d’une Histoire dont la fin avait été si imprudem-
ment annoncée apres 1’effondrement de I’empire soviétique
et le triomphe du marché et de la raison libérale: “choc des
civilisations”, “croisade” contre “jihad”, nouvelle “guerre
de religions”... C’est Bernard Lewis, s’interrogeant sur “com-
ment I’islam a découvert I’Europe”, qui inventorie “les rai-
sons d’une méconnaissance”, en vif contraste a I’en croire
avec l’intérét précoce que les sociétés européennes ont de
longue date manifesté pour I’univers musulman, et qui sou-
ligne “le manque quasi total de curiosité des peuples du
Moyen-Orient pour les langues, cultures et religions de
’Europe”,' contrées percues

a peu pres de la méme fagon que les lointaines terres d’Afrique:
comme d’obscurs océans de barbarie et d’incroyance, dont il n’y
avait rien a apprendre et pas grand chose a importer, si ce n’est des
esclaves et des matiéres premiéres.”

C’est encore Gustav von Grunebaum qui voit dans cette
méconnaissance méme la principale raison de 1’échec de
I’acculturation modernisante tentée par les réformateurs
ottomans ou égyptiens:

L’intérét porté a I’Occident, sous la forme d’un effort pour acquérir
une compréhension historico-analytique de ses aspirations cultu-
relles et, en un sens, comme fin en soi, est médiocre dans le monde
arabe. Un occidentaliste oriental, symétrique de 1’orientaliste occi-
dental, n’est pas encore apparu.’



Orient vs. Occident: perceptions croisées 361

Pour I’un et I’autre penseurs, ¢’est bien le fait que les so-
ciétés musulmanes soient dominées, militairement et civili-
sationnellement — a la différence de I’age d’or abbasside,
quand la pensée musulmane avait su faire son miel de la
sagesse grecque, avant d’en transmettre le flambeau a I’Eu-
rope —, qui permet de rendre compte de leur incapacité a
prendre la mesure de la modernité occidentale contemporai-
ne, et a fortiori a se 1’approprier. Mais c’est aussi Edward
Said, prenant le contre-pied de I’autosatisfaction affichée
par les orientalistes et qui conteste la réalité méme de 1’objet
de savoir que ceux-ci constituent: leur Orient serait en fait
largement un artefact, construit dans la logique d’une entre-
prise “raciste, impérialiste et presque totalement ethnocen-
trique”™ ot il ne s’agirait pas tant de connaitre cet Orient que
de se le soumettre. Ce sont ici les intéréts mémes liés a cette
entreprise et a ses vicissitudes historiques — colonisation et
décolonisation — qui feraient ainsi obstacle a une connais-
sance “objective” de I’Orient par les Occidentaux,’ incapa-
bles de dépasser les limites de leur imagination, voire de
leurs phantasmes.

Le rappel de ces disqualifications croisées, figeant des
altérités en miroir vouées a une ignorance réciproque, pour
souligner d’emblée le risque inhérent au projet que
j’esquisse ici d’une phénoménologie de la place de “l’Occi-
dent”® dans I’imaginaire et les représentations des “musul-
mans™:’ celui de rechercher dans la fagon dont les autres
nous percoivent et nous représentent la confirmation de la
facon dont nous-méme les voyons. Refuser de céder a cette
circularité du regard impliquera, dans ce qui suit, de renon-
cer a dresser un quelconque inventaire de stéréotypes, repré-



362 Alain Roussillon

sentations “consistantes”, positives ou négatives, de ce que
I’Occident est ou de ce qu’il n’est pas, pour tenter de mon-
trer comment ceux-ci se déploient dans cet univers partagé:

o D’une part, étre attentifs a la fagon dont sont instituées
les frontiéres, mouvantes et souvent indécises, entre “eux”
et “nous”, en méme temps qu’a la fagcon dont ces fronticres
peuvent étre transgressées, déplacées, voire niées: modes de
présence de soi a I’autre et de ’autre a soi, a travers lesquels
se jouent les interactions dans lesquelles les uns et les autres
sont disposés ou non a entrer.

o De ’autre, identifier les partages que ces représen-
tations opérent et traduisent sur la “scene intérieure” des so-
ciétés dont il est ici question, au regard de ce que devrait
étre, pour les différents protagonistes, la relation avec 1’Oc-
cident: entre le rejet pur et simple de tout emprunt ou de tou-
te interaction autres qu’hostiles, au nom de la fidélité¢ au
pacte des origines, et I’acceptation, plus ou moins enthou-
siaste ou contrainte, de modéles de modernisation euro-
péens, toute une gamme d’attitudes peuvent étre identifiées,
que différencient le principe de “tri” mis en ceuvre pour opé-
rer le partage entre interactions utiles ou acceptables et cel-
les qui ne le sont pas.

Ajoutons que la mise en regard du Maghreb et du Mash-
req qui constitue la trame de la présente étude ne vise pas
tant a opposer des manicres différentes d’étre “arabe” ou
“musulman” qu’a contraster les termes de 1’expérience his-
torique vécue par des sociétés de I’Orient et de I’Occident
musulmans, qui engagent tout a la fois la relation qu’elles
entretiennent a leur propre passé pré-colonial et celle que les
Européens leur ont imposée, que n’épuise pas la simple évo-



Orient vs. Occident: perceptions croisées 363

cation de la domination coloniale — fort diversement exer-
cée selon les contextes — et des luttes de libération.

1. Soi chez I’autre et I’autre chez soi

Nul doute que, dans les représentations des populations
— musulmanes ou non — installées au sud et a I’est de la
Meéditerranée, la série d’événements inaugurée par 1’ex-
pédition de Bonaparte, suivie par la prise d’Alger, I’oc-
cupation britannique de I’Egypte, la mise sous protectorat
ou sous mandat de I’ensemble du Maghreb et du Levant,
avec ’installation de ce qui va devenir un “foyer national
juif” en Palestine, ne se situe dans le prolongement des
croisades et de la Reconquista. On aurait tort, cependant,
d’assimiler d’emblée les résistances que ces événements
suscitent a un “nationalisme”: I’univers dans lequel ils ad-
viennent est encore impérial, un univers ou la conquéte d’un
Etat par un autre, plus puissant, n’a pas encore acquis
I’illégitimité absolue qu’elle revét aujourd’hui — d’autant
que les interventions européennes se produisent sur fond de
domination ottomane, dont I’ensemble des sociétés arabes
de ce que I’on désigne a I’époque comme le Levant cherche
a se dégager, y compris en jouant sur les rivalités des puis-
sances occidentales.® Il ne s’agit pas par la de minimiser les
résistances, longues et apres, en particulier au Maghreb,
qu’ont suscitées les intrusions coloniales de la France, de la
Grande-Bretagne ou de I’Italie, et moins encore de légitimer
celles-ci, mais seulement de souligner que I’affaiblisse-
ment, puis la disparition de ’Empire ottoman ouvrent la
voie a des interactions inédites entre I’Europe et les sociétés



364 Alain Roussillon

du Maghreb et du Proche-Orient dont il importe d’identifier
les canaux et les modalités.

De ce point de vue, le séjour a Paris de Rifd’a
al-Tahtawi, un azhariste désigné par Muhammad ‘Ali com-
me imam de la premicre mission d’étude qu’il envoie a Paris
en 1830 — I’année méme ou la France s’empare de 1’Al-
gérie — pour former le personnel nécessaire a la modernisa-
tion de son armée et de son administration apparait a plus
d’un titre comme inaugural. D’une part, le compte-rendu
qu’il livre de son séjour de cing ans a Paris’ est le premier ta-
bleau positif et compréhensif dressé en langue arabe d’une
société européenne: on est bien toujours au pays des kuffar
(impies), mais leur société est reconnue comme supérieure,
par bien des aspects, aux sociétés musulmanes, a la fois plus
forte et plus juste et incontestablement plus prospére — la
terre est en train de devenir “le paradis des incroyants et
I’enfer des croyants™! Apres Tahtawi, le voyage en Europe
constitue un moment essentiel dans le processus de forma-
tion des ¢€lites et ce n’est pas un hasard si, en Egypte en parti-
culier ou ce genre voit le jour, la plupart des premiers
romans modernes sont des relations de voyage.'” D’autre
part, et de fagcon plus décisive encore, le voyage de Tahtawi
donne le signal d’une réorganisation du champ du savoir qui
engage tout a la fois les institutions, en particulier I’appareil
éducatif, et la pensée elle-méme qui va désormais opposer
— méme si ¢’est pour en affirmer la pleine compatibilité et
la complémentarité — sciences “positives” et sciences reli-
gieuses, I’emprunté et 1’hérité. La frontiére, voudrait-on
croire, est celle qui passe entre les avancées cognitives et
techniques des sociétés européennes — elles-mémes ren-
dues possibles par la transmission par les Arabes de la sa-



Orient vs. Occident: perceptions croisées 365

gesse grecque aux origines de la Renaissance européenne —
et les fondements spirituels ou philosophiques sur lesquelles
elles reposent, dont on ne saurait accepter qu’ils se substi-
tuent a la tradition du Prophéte.

Horizon de ces interactions, le rationalisme apparait
comme la chose du monde la mieux partagée, y compris par
les milieux religieux: rien de ce que I’Europe présente de
positif, et en particulier pas ’'usage de la raison, ne lui ap-
partient en propre et la polémique avec 1’orientalisme, sur
son propre terrain, prolongement des “réponses” ou des
“réfutations” opposées aux chrétiens, juifs, philosophes,
matérialistes. .., par les théologiens de hautes ou basses épo-
ques, figure en bonne part dans les stratégies de positionne-
ment dans les débats en cours. D’une part, la dénonciation
des erreurs ou des calomnies que professent les orientalistes
a I’endroit de I’islam est le mécanisme méme qui permet de
contester a I’Europe le monopole de la “civilisation”. De
I’autre, affirmer I’universalité de la raison et de son exercice
revient a énoncer les termes de la “recevabilité” — au dou-
ble sens d’“acceptable” et de “compatible” — par les socié-
tés musulmanes des ressources de modernisation produites
par I’Occident: “Chez tous les peuples avancés le Progres
est le méme”, note Muhammad ‘Abduh, en réponse aux
charges anti-islamiques de Gabriel Hanotaux,

il se développe suivant les besoins et le role que jouent les races sur
le théatre du globe. Un progres réalisé par une race ou par un peuple
profite a toute I’humanité. Aryenne ou sémite, chacune de ces races
a emprunté a I’autre, chacune a regu de ’autre ce qui lui était adap-
table (...) L’Occident aryen n’a-t-il pas recu tout autant du sémite
qu’aujourd’hui celui-ci peut lui demander?"'



366 Alain Roussillon

On peut voir dans ce remploi par ‘Abduh du couple
aryen/sémite, pur produit de la pensée raciale européenne,
I’indice de la constitution d’un imaginaire partagé ou ce-
lui-ci peut étre mobilisé pour énoncer le lieu commun qui
tend a s’imposer de part et d’autre d’un Occident dominé
par la matiere et d’un Orient spirituel, qu’il ne s’agit pas tant
ici d’opposer que d’en souligner la “complémentarité”.

A ce stade, I’image de I’Occident, c’est d’abord ce que
I’on accepte de lui emprunter, les legons qu’il s’agit de tirer
de sa supériorité manifeste dans 1’art d’exploiter la nature et
d’organiser la vie en société: les livres que 1’on traduit, les
langues que 1’on apprend, les idées que I’on discute, les
technologies que I’on importe, les modes que 1’on adopte.
Nouvelles facon de se vétir, y compris et surtout pour les
femmes, avec la question emblématique du sufiir (dévoile-
ment),"> nouvelles fagon d’organiser sa maison, d’éduquer
ses enfants, de gérer les relations entre les sexes, d’occuper
ses loisirs... Il va sans dire que seules les ¢élites sont encore
véritablement concernées, élites au sein desquelles 1’es-
sentiel du débat porte sur le principe de tri entre les inter-
actions et les emprunts acceptables, utiles au relévement de
la société et ceux qu’il faut refuser comme attentatoires a la
fidélité a soi-méme. Avec pour principal effet de faire de la
morale et de I’orthodoxie religieuse — y compris sa di-
mension juridique — le principal terrain de dispute entre
partisan de I’innovation et défenseurs de la tradition qui re-
doutent que I’on n’emprunte a 1’Occident que le pire de ce
qu’il a a offrir: la dissolution de ses moeurs. Dans le Maroc
des toutes premicres années du XXe siecle, le sultan Moulay
‘Abd al-’Aziz fait scandale en faisant importer a grands
frais une foule de “gadgets” produits par 1’industrie eu-



Orient vs. Occident: perceptions croisées 367

ropéenne — une pendule, une motocyclette, des instruments
de musique... — et pour avoir entrepris d’imposer I’uni-
forme a son armée, ce qui lui vaut, de la part de certains
oulémas, ’accusation de vouloir la “christianiser”.'> En
Egypte, c’est Muhammad ‘Umar, auteur d’une des premie-
res descriptions compréhensives de la société égyptienne,
qui déplore, en 1902, qu’a force d’imiter les Européens “les
enfants de nos riches ne ressemblent plus que rarement a
leurs parents”,'* alors qu’un Mansir Fahmi, premier titulai-
re égyptien d’un doctorat en sociologie obtenu a la Sorbon-
ne en 1925, déclenche un énorme scandale en affirmant
dans sa theése que la condition des femmes était meilleure
avant I’Islam qu’aprés lui."

Ce qu’illustrent ces exemples, c’est le fait que ce qui fait
probléme, ce n’est pas tant I’Occident lui-méme que /’oc-
cidentalisation, réelle ou supposée, de certains secteurs de
la société, principal argument polémique dans les débats
que suscitent la visée de réforme, projet que partage I’en-
semble des protagonistes tout en s’opposant sur les voies de
sa mise en ceuvre: réformer la société par la science, c’est-
a-dire mobiliser des modes de pensée et d’action exogenes,
importés, pour “accélérer” le cours de 1’Histoire; réformer
la société par la religion, c’est-a-dire faire repli sur ce qui se
présente comme I’originaire, les fondements de 1’identité,
pour y chercher I’impulsion d’un nouveau départ. S’il en est
ainsi, on peut avancer I’idée que 1’évolution des représenta-
tions de 1’Occident dépend au premier chef de la fagon dont
I’intervention directe des puissances européennes, dans la
logique de I’imposition coloniale, est venue en quelque sor-
te dramatiser les termes de ce débat.



368 Alain Roussillon

2. Réformer la société vs. Conquérir
I’indépendance

Face au fait accompli de la conquéte, du Maghreb au
Levant, deux options, indissolublement politiques, intellec-
tuelles, morales, €taient ouvertes autour desquelles vont
progressivement se structurer les positions en présence: ob-
tenir I’indépendance d’abord, dans la mesure ou toute réfor-
me engagée sous le contrdle de 1’occupant ne saurait étre
effective que dans le sens de ses intéréts et au détriment du
projet national; réformer d’abord, dans la mesure ou I’in-
dépendance serait pire que la sujétion coloniale si elle devait
se traduire par la rechute de la société dans le chaos et
I’arriération. L’évidence rétrospective des libérations natio-
nales, quelle que soit, par ailleurs, la fagon dont celles-ci ont
¢été obtenues — au terme d’une dure guerre de libération,
comme en Algérie, ou négoci¢e, comme en Egypte, en Tu-
nisie ou au Liban — fait que I’histoire a été plus attentive a
la premicre option: le nationalisme a en quelque manicre
“recouvert” le réformisme, entendu ici comme 1’accepta-
tion, plus ou moins contrainte et forcée, de ce que I’on pour-
rait désigner comme des “interactions modernisantes” avec
I’altérité occidentale. En d’autres termes, si I’histoire peut
étre écrite du point de vue des résistances que suscite, par-
tout ou elle se produit, I’intrusion coloniale, tout aussi signi-
ficatif est le fait qu’il se soit trouvé partout des individus et
des groupes pour tenter le pari de la modernisation importée
et accepter de jouer le jeu de la coopération avec la puissan-
ce occupante, parfois, comme au Maroc, avant méme que



Orient vs. Occident: perceptions croisées 369

celle-ci ait achevé la “pacification” du pays. Il ne s’agit pas
ici de distribuer bons ou mauvais points mais de souligner le
fait que I'une et I’autre option engagent une représentation
commune de I’Occident comme cet Autre avec lequel le Soi
est mis au défi de faire jeu égal selon les régles que
lui-méme a fixées. De ce point de vue, réformistes et natio-
nalistes, qu’opposent surtout des divergences d’agenda et
de priorités, se trouvent partout confrontés au paradoxe spé-
cifiquement colonial d’avoir a faire des “modeles” qu’ils
admettent d’emprunter a I’ Autre occidental le principal dis-
positif a travers lequel peut s’affirmer la différence du Soi.
Modeles politiques, qui font de la mise en place de représen-
tations parlementaires du peuple ou de la Nation, effectives
comme en Egypte ou au Liban, ou revendiquées comme en
Algérie ou au Maroc, la principale condition de la qualifica-
tion a I’indépendance et le premier pas dans la voie de son
obtention. Modeles juridiques dont I’adoption est supposée
garantir tout a la fois les droits des minorités et 1’égalité de
tous — entendons des indigenes et des Européens — devant
la loi, 6tant par 1a a ces derniers le prétexte qu’ils invoquent
pour maintenir des juridictions d’exception dont 1’abolition
est partout I’une des principales revendications des mouve-
ments nationaux. Modeles gestionnaires et esthétiques qui
tendent a opposer partout, du Caire a Fés en passant par Da-
mas, Tunis ou Alger, vieilles villes indigénes et nouveaux
quartiers ‘“européens”, les unes vouées, au mieux, a étre
“muséifiées” pour la consommation touristique, au pire
abandonnées a leur décrépitude, a leur surpopulation et a
leur manque d’hygiene, et les autres a devenir la vitrine et la



370 Alain Roussillon

confirmation méme du “progrés”, ou se cdtoient nobles
étrangers et nouvelles élites occidentalisées et auxquelles
les masses indigénes n’ont parfois pas acces, sinon au titre
de domestiques ou de fournisseurs.

Faire jeu égal avec I’Autre, et d’abord sur le territoire
méme du Soi, ce qui renvoie au premier chef aux politiques
coloniales elles-mémes et a la facon dont elles se “mettent
en scene” en méme temps qu’a la fagon dont elles font place
a I’indigeéne dans sa propre société. De ce point de vue, les
protectorats britannique en Egypte et francais au Maroc pré-
sentent deux cas de figure particuliérement contrastés en
¢gard a ce qu’ils donnent a voir d’eux-mémes et du regard
qu’ils portent sur la société indigene. Notons, dans les deux
cas, la présence, au début du processus de mise sous tutelle,
d’une figure du “commandeur” qui tout a la fois incarne de
facon emblématique la société qui les mandate et trace le
programme de la “mission civilisatrice” que leurs pays res-
pectifs entendent mettre en ceuvre. D’un coté, Evelyn Ba-
ring, le futur Lord Cromer, auréolé de ses succes dans le Raj,
illustre jusqu’a la caricature I’arrogante certitude des Bri-
tanniques de mieux savoir que les peuples qu’ils adminis-
trent ce qui est bon pour eux: tout au long de son proconsulat,
ses rapports annuels dressent le tableau sans complaisance
de I’arriération de la société égyptienne et des manquements
de ses ¢lites, auxquels il oppose les vertus et les mérites de
son proconsulat.'® De 1’autre, Hubert Lyautey, qui n’est pas
encore maréchal quand il débarque au Maroc et entend bien
éviter les erreurs de la colonisation frangaise de 1’Algérie
qui fait a ses yeux figure de repoussoir, n’a de cesse d’af-
firmer son admiration pour la civilisation du “Vieux Maroc”
et la nécessité de préserver tout a la fois ses institutions et



Orient vs. Occident: perceptions croisées 371

I’ordre social millénaire qui y prévaut tout en en améliorant
les performances et sans se substituer & lui.'” Ce qui justifie-
ra ce que I’on pourrait désigner comme le “développement
séparé” des populations indigénes et européennes,'® une op-
tion susceptible de satisfaire, au moins au début, de larges
secteurs des ¢€lites marocaines, y compris des élites religieu-
ses, qui y voyaient le moyen de renforcer leur emprise sur
leur société, ce qui explique le caracteére pour le moins tardif
dans ce pays de I’émergence d’une revendication explicite
de I’indépendance: le “Plan de réformes marocaines”, sou-
mis aux autorités francaises en 1934 par un groupe de nota-
bles que I’on pourrait qualifier de “proto-nationalistes”,
appelle encore a la mise en ceuvre par le Protectorat de ses
propres engagements pris en 1912 de créer les conditions
d’une restauration de I’indépendance du pays, et c’est seule-
ment quand il sera devenu évident pour tout le monde que la
“mission civilisatrice” de la France consistait pour 1’es-
sentiel a assurer les conditions de sa propre pérennisation en
limitant au strict nécessaire le transfert aux Marocains de
ressources de modernisation que sera enfin proclamé, en
1944, le “Manifeste de I’Indépendance”.” Bien loin du “té-
te-a-téte” franco-marocain, le cosmopolitisme bariolé qui
prévaut en Egypte apparait comme un prolongement de la
période ottomane, propice a tous les échanges et a tous les
métissages: en jouant la “mission civilisatrice” de I’Europe
contre les Anglais, tentés de faire obstacle a une modernisa-
tion trop rapide du pays — et notamment a celle du secteur
¢ducatif —, susceptible d’alimenter la revendication natio-
naliste, les élites réformatrices égyptiennes sont en situation
de maximiser les effets de leurs interactions avec les com-
munautés étrangeres installées dans le pays et d’affirmer la



372 Alain Roussillon

pleine et entiére “dignité internationale” de I’Egypte, nomi-
nalement indépendante depuis 1922.%° Tel est bien le sens
de I’inauguration en grande pompe par le roi Fu'ad, en
1925, du campus de 'université du Caire dont la magnifi-
cence des batiments n’avait, a I’époque, pas grand chose a
envier a la Sorbonne, Cambridge ou Harvard: attester de la
capacité de I’Egypte a rivaliser avec I’Europe sur son propre
terrain. Si bien que la véritable rupture dans I’histoire con-
temporaine de I’Egypte n’est peut-&tre pas tant le coup
d’Etat de 1952 qui porte au pouvoir une poignée d’officiers
modernistes avec le soutien des Fréres musulmans, que
I’agression tripartite de 1956 lancée par la France, 1’An-
gleterre et Israé€l en riposte a la nationalisation par Nasser du
Canal de Suez qui donne le signal du départ des “borderline
nationals*' — Ttaliens, Grecs, Arméniens, Syro-Libanais, a
commencer par les juifs égyptiens... — bien souvent établis
en Egypte depuis plusieurs générations et qui contribuaient
grandement a la diversité et a larichesse de son tissu social.
Ce qu’il m’apparait important de souligner ici, c’est le
fait que, pas plus au Maghreb qu’au Mashriq, les lignes de
partage que détermine la relation a I’Europe n’opposent un
secteur “moderne” et un secteur “traditionnel” de la société,
et moins encore un secteur “laic” ou “séculariste” et un sec-
teur “religieux” ou “clérical”: partout, c¢’est en tant qu’elle
est dominante, intrusive, que I’Europe est rejetée et combat-
tue, d’autant que les méthodes qu’Anglais et Francais met-
tent en ceuvre pour maintenir leur domination tendent a
devenir de plus en plus violentes au fur et a mesure que se
radicalisent les formes de son rejet.”> La question qui se
pose est ici celle des “idiomes” dans lesquels sont énoncés
les termes de cette confrontation et de la centralisation pro-



Orient vs. Occident: perceptions croisées 373

gressive du référent religieux, par rapport auquel tendent de
plus en plus exclusivement & s’opérer les positionnements
des différents protagonistes en présence.

3. Identité et modernité

A considérer I’ensemble de la littérature, d’inspiration
essentiellement politologique, consacrée a “I’islamisme” au
cours des trois derniéres décennies,” la centralité conquise
par les différentes composantes de cette mouvance sur les
différentes sceénes ou elles se manifestent, en méme temps
que leur radicalisation, auraient trait a 1I’incapacité des so-
ciétés arabo-musulmanes a trancher I’aporie de la corréla-
tion entre “modernit€” ou “‘modernisation” et “‘occidentalisation”.
Plus précisément, le constat est celui de I’échec de ces socié-
tés et de leurs ¢élites a concilier défense et illustration de
’identité — dont tout le débat porte précisément sur com-
ment la nommer — et modernisation, et engage tout a la fois
une périodisation, une topologie des positions en présence
et une typologie des enjeux en dispute.

L’intrusion coloniale manifeste I’'inadéquation de la so-
ciété a elle-méme et la nécessité d’une refondation, celle
d’une “renaissance” — Nahda.** En Egypte et au Liban, en
particulier, plusieurs “formules” furent expérimentées pour
dire le sens de ce qu’il y avait a reconstruire: le “pharaonis-
me”, qui prétendait renouer le fil de six mille ans d’histoire
égyptienne, ou le “phénicisme”, projet de réactivation des
traditions marchandes et maritimes libanaises; le “méditer-
ranéisme”, volonté de rupture avec les racines africaines et
asiatiques de I’Egypte... On aurait tort de ne voir la que de



374 Alain Roussillon

pures et simples idéologies, sans lendemain et sans effet:
dans les années 1920, il ne se construit pas de gare, dans la
campagne égyptienne, qui n’affecte la forme d’un temple
pharaonique et cette visée inspirera aux nationalistes le pro-
jet de soustraire les momies royales, exposées au musée du
Caire, au regard morbide des touristes. Une fois la vague
pharaoniste retombée, il en restera, en plein centre du Caire,
un mausolée tres “Nouvel Empire” édifié pour les accueillir
et ou sera finalement inhumé la dépouille de Sa’ad Zagh-
loul, fondateur du Wafd et “Pére de la Nation”. De méme,
c’est son “méditerranéisme” qui inspirera & Taha Hussein,”
“Doyen des Lettres arabes” et futur ministre de I’ Instruction
publique en 1950, celui d’introduire I’enseignement du latin
et du grec au bénéfice des enfants des écoles — un projet
que la révolution de 1952 et la vague d’arabisme qui suivit
ne lui permirent pas de mener a bien. Mais presque partout,
et en particulier au Maghreb, c’est I’islam — 1’islamisme,
comme on disait déja a I’époque dans les milieux orientalis-
tes et coloniaux — qui va s’imposer pour énoncer les enjeux
de la confrontation avec I’Occident: “moderniser 1’islam”
ou “islamiser la modernité”,” si I’on me pardonne ce relatif
anachronisme, qui vise a souligner qu’a part quelques oulé-
mas particuliérement littéraristes et rétrogrades, on a bien
affaire, dans tous les cas de figure, a des modernistes. “Mo-
derniser I’islam”, méme si I’on ne saurait, bien sir, a
I’époque, I’énoncer en ces termes, c¢’est-a-dire, paradoxale-
ment, le ramener a la pureté de ses origines, a la Révélation
elle-méme en dégageant celle-ci de la gangue d’interpré-
tations et d’innovations ajoutées par les siécles, et par la
montrer en quels termes elle peut étre valide pour tout temps



Orient vs. Occident: perceptions croisées 375

et tout lieu; “islamiser la modernité”, c’est-a-dire, par voie
de I’ijtihad, dériver de la Révélation les instruments, notam-
ment juridiques, nécessaires a la vie dans le monde contem-
porain ou légitimer ’emprunt de ces instruments en en
donnant une formulation islamique. S’ils peuvent diverger
sur les réponses, les protagonistes de cette scene s’accordent
sur les questions, et en particulier celle-ci: que faire pour
que la société redevienne adéquatement islamique? Pour
Hassan al-Banna et les Fréres musulmans, qu’il fonde en
1928, cela passe par le rejet de tout modele politique impor-
té, et notamment du systéme partisan et de la démocratie li-
bérale, fauteurs de division de I’Umma, et la restauration du
califat.”’ Pour d’autres, tels le Marocain ¢ Allal al-Fassi, fon-
dateur du parti de I’Istiglal, I’emprunt de modeles politiques
ou administratifs importés, par exemple la monarchie cons-
titutionnelle et le systéme parlementaire, peut étre accepta-
ble des lors qu’ils sont mis au service de la propagation des
idéaux de la morale islamique.”® Pour d’autres encore, tels
’Egyptien Ahmad Lutfi al-Sayyid,” chef de file des Libé-
raux-Constitutionnels, ou le Marocain Mohamed Hassan
al-Wazzani,” fondateur du parti de la Choura (consulta-
tion), I’islam anticipe et préconise les institutions que les dé-
mocraties occidentales ont perfectionnées et qu’il est dés
lors loisible de leur emprunter. Plus loin, ce que les uns et les
autres ont en commun, face a I’Occident, c’est ce “jacobi-
nisme” qui constitue la véritable marque de fabrique du
modernisme: réduction de la diversité des interprétations,
réduction de la coutume et du local, unification du figh,
codification du statut personnel — 1’invention d’une ortho-
doxie.



376 Alain Roussillon

Si les indépendances nationales ne signifient pas ipso
facto laréconciliation avec 1’Occident — I’agression tripar-
tite, suite a la nationalisation par Nasser du canal de Suez, en
1956, vient confirmer que les anciennes puissances colonia-
les ne renoncent pas si facilement a leur domination —,
c’est la “modernité¢” elle-méme qui cesse de poser pro-
bléme, dans sa teneur méme, si ce n’est quant aux voies de
sa mise en ceuvre. L adoption par les Etats nouvellement in-
dépendants, du Caire a Alger, de Rabat a Bagdad, de la visée
“développementaliste”, qui fait du “rattrapage” de 1’Occi-
dent par I’industrialisation, bien souvent “clé en main”, la
seule voie pour concrétiser leur émancipation, relance dans
des proportions sans précédent la logique des transferts de
modeles et de technologies. Avec la “coopération”, intéres-
sée, de ce méme Occident: Occident de I’Est, avec I'ir-
ruption du Bloc soviétique, notamment a la faveur de ventes
d’armes, mais aussi Occident de 1’Ouest, et il n’est pas ano-
din, notamment au Maghreb, de voir I’ancienne puissance
coloniale, dépécher ses “pieds-rouges” pour se mettre au
service de la construction nationale algérienne, notamment
dans le secteur éducatif, pas plus que de constater que c’est
apres 1’indépendance — et non avant, comme on aurait pu
le penser — que se diffuse véritablement au Maroc ’usage
du frangais, avec I’expansion de la scolarisation. Poursuite
de la “mission civilisatrice” par d’autres moyens? Le plus
significatif, de ce point de vue, est sans doute la fagon dont
les régimes en place s’y prennent pour récuser les idéologies
afférentes aux modeles qu’ils empruntent: Egyptiens, Ira-
kiens, Syriens ou Algériens rivalisent dans 1’anti-commu-
nisme au moment méme ou leurs alliances avec I’"URSS
sont les plus étroites — non sans réprimer férocement les



Orient vs. Occident: perceptions croisées 377

communistes “locaux” — et alors qu’ils expriment leur op-
position la plus résolue “a I’impérialisme, au sionisme et a la
réaction arabe” — entendons les monarchies pétrolieres du
Golfe, le Maroc ou la Jordanie, alliés aux Etats-Unis. Ré-
trospectivement, la question posée est celle de la relation en-
tre ce que les observateurs de I’époque avaient pris pour des
“laicismes” plus ou moins assumés — “socialismes arabes”
de Nasser et des partis Ba’th irakien et syrien, nationalismes
du FLN algérien, du Destour tunisien ou de la Résistance
palestinienne... — et I’islam qui continuait a figurer en bon-
ne place dans leurs systemes de légitimation, comme reli-
gion d’Etat et marqueur de spécificité de systémes sociaux
qui se présentaient comme “troisiéme voie” entre capitalisme
et communisme.’’ L’hypothése était alors qu’il s agissait sur-
tout, pour ces régimes, de trouver un langage susceptibles
d’étre compris par des masses restées profondément reli-
gieuses et qu’ils ne manqueraient pas, modernisation aidant,
de suivre la méme voie séculariste que les sociétés occiden-
tales, la religion étant progressivement reléguée dans la
sphere privée.

En fait, dés la fin des années 1960, dans le contexte du
reflux de ces idéologies déconsidérées par leur incapacité a
tenir les promesses des indépendances et par 1’évolution ca-
lamiteuse du conflit isra¢lo-arabe, 1’utilisation par ces régi-
mes du référent religieux islamique a surtout eu pour effet
de “baliser” la scéne sur laquelle il faisait sens de s’opposer
a eux en termes religieux:** de ce point de vue, I’islamisme
c’est d’abord, comme dans les années 1930, le(s) discours
tenu(s) dans la société a I’enseigne d’une vérité permanente
de I’islam qui aurait été trahie, pervertie dans les sociétés
musulmanes contemporaines et qu’il s’agirait de rétablir



378 Alain Roussillon

dans son intégralité. Sans entrer ici dans le détail de ces
prises de positions ni des objectifs affichés par les protago-
nistes de cette mouvance — Etat islamique, application in-
tégrale de la shari’a, séparation des sexes dans I’espace
public, voile des femmes, restauration du statut dominé
(dhimma) des chrétiens et des juifs... — ni sur les moyens
préconisés pour y parvenir, pas plus que sur les facteurs qui
permettent de rendre compte de leur radicalisation, a partir
de la fin des années 1970, ce que je voudrais souligner ici,
c’est la fagon dont I’anathéme prononcé a 1’endroit des régi-
mes en place tend a s’énoncer, dans les différents contextes,
sur le mode du rejet de 1’altérité — ce que traduit le recours
aux catégories du takfir (imputation d’apostasie) ou du jihad
— qui désignent D’extériorit¢ de la communauté des
croyants tout en reconfigurant, sur un mode fantasmatique,
la représentation de 1’Occident comme ennemi “héréditai-
re”: ¢’est le FIS dénongcant comme “Hizb Franca” (le parti
de la France) ceux des Algériens qui s’obstinent a continuer
a parler francgais ou se réclament de la laicité; c’est le Ba’th
irakien proclamant, lors de sa guerre contre I’Iran, que “la
route de Jérusalem passe par Téhéran”; ce sont le Saoudien
Oussama ben Laden et I’Egyptien Ayman al-Zawahiri fon-
dant un “Front islamique international contre les juifs et les
croisés” dont les principales cibles sont les régimes musul-
mans réputés inféodés a I’Occident... Dans cette logique, la
globalisation de la dénonciation vise a signifier, d’une part,
la diabolisation de régimes présentés comme de purs et sim-
ples prolongements de la domination coloniale qu’il est du
devoir de tout musulman de combattre, et, de I’autre, qu’il
n’y a décidément plus rien a apprendre de 1’Occident et plus



Orient vs. Occident: perceptions croisées 379

rien a lui emprunter. Ce qui justifie également de s’en pren-
dre aux Etats occidentaux, désignés comme “I’ennemi loin-
tain” dans la rhétorique “jihadiste”, faute de pouvoir s’en
prendre directement, pour cause de répression, aux régimes
en place dans les pays musulmans. Le paradoxe étant, com-
me I’ont souligné de nombreux observateurs, que c’est aussi
en Occident que se sont forgées I’idéologie et les méthodes
du jihdd mondialisé.**

Notes

1. B. Lewis, The Muslim Discovery of Europe, New York, W. Norton
& Company, 1982; trad. fran. Comment [’Islam a découvert
[’Europe, Paris, La Découverte, 1984, p. 282-3.

2. B. Lewis, What went wrong? Western impact and Middle East res-
ponse, Oxford, Oxford University Press, 2002; trad. fran., Que
s’est-il passé? L’Islam, I’Occident et la modernité, Paris, Galli-
mard, 2002, p. 10.

3. Gustav von Grunebaum, Studien zum kulturbild und selbstversta-
endnis des islams Zurich, Artemis Verlag, 1969; trad. fran.
L’identité culturelle de [’lslam, Paris, Gallimard, 1973, p. 163.
C’est moi qui souligne.

4. Edward Said, Orientalism, New York, Vintage Books, 1978 ; Trad.
fran. L orientalisme. L’Orient créé par I'Occident, Paris, Seuil,
1980, p. 204.

5. A quelques exceptions prés: Louis Massignon, Jacques Berque,
Maxime Rodinson, notamment, représentants d’un orientalisme ré-
puté “progressiste”.

6. Al-gharb: outre la désignation géographique — 1’Ouest, par opposi-
tion a I’Est, sharqg — cette racine dénote I’étrangeté et “1’étrangéité”
— gharib — mais aussi |’étonnement — istighrab.

7. Les guillemets désignent ici la difficulté de “nommer” ces sociétés
sans reprendre d’emblée a son compte les discours et les disputes



380

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Alain Roussillon

des acteurs, dont ’'un des principaux enjeux récurrents est précisé-
ment de désigner le référent identitaire de totalisation des “commu-
nautés imaginées” qu’il s’agit de construire ou de reconstruire. Il ne
sera question ici que du “monde arabe”, Maghreb et du Proche-
Orient, a I’exclusion de I’Iran et de la Turquie. Sur les précautions
qui s’impose dans l'usage d’ “islam” comme catégorie d’iden-
tification, Jocelyne Dakhlia, “La ‘culture nébuleuse’ ou I’Islam a
I’épreuve de la comparaison”, Annales, novembre-décembre 2001.
Par exemple, le role joué par les Anglais dans la “révolte arabe”
contre la domination ottomane.

R. al-Tahtawi, L 'or de Paris, traduction de 1’arabe par Anouar Lou-
ca, Paris, Sindbad, 1988.

Par exemple: Taha Hussein, Adib, ou [ ’aventure occidentale, traduit
de I’arabe par Amina et Moénis Taha Husayn, Paris, Ed. Clancier
Guenaud, 1988; Tawfiq al-Hakim, L oiseau d’Orient, traduction
par Gaston Wiet, Paris, 1960, Nouvelles Editions latines.

Texte publié in al-Mu’ayyad, 18, mai 1900, en réponse a un article
de Gabriel Hanotaux publié sous le titre “L’islam” in Le Journal du
21 mars 1900. La méme structure argumentative peut étre dégagée
des polémiques qui opposent, parmi d’autres, Jamal al-Din
al-Afghani a Ernest Renan, Qasim Amin au duc d’Harcourt... Sur
cet aspect, Henry Laurens, “A propos de la controverse Re-
nan-Afghani: islam et protestantisme”, in CEDEJ, D’un Orient
I’Autre: les métamorphoses successives des perceptions et connais-
sances, Paris, Editions du CNRS, 1991.

Voir, par exemple, Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, New
Haven et Londres, Yale University Press, 1992.

Bahija Semou, Les réformes militaires au Maroc, Rabat, Editions
de I’Université Mohamed V, 1995.

Muhammad ‘Umar, Le présent des Egyptiens et le secret de leur ar-
riération,Le Caire, Matba’a al-Muqtataf., p. 23 (en arabe).
Mansour Fahmy, La condition de la femme dans la tradition et
l’évolution de l’islamisme, Paris, Felix Alcan, 1913.

Jacques Berque, L’ Egypte, impérialisme et révolution, Paris, Galli-
mard, 1967.



17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

Orient vs. Occident: perceptions croisées 381

Daniel Rivet, Lyautey et l'institution du Protectorat frangais au
Maroc, 1912-1925, Paris, L’Harmattan, 1996, vol. 3.

Janet Abu-Lughod, Rabat. Urban Apartheid in Morroco, Princeton,
Princeton University Press, 1980

A I’indépendance, 1’enseignement secondaire est encore embryon-
naire, il n’y a pas d’université ni d’établissement d’enseignement
supérieur au Maroc et a peine une poignée de médecins ou
d’ingénieurs marocains ont été formés, si bien que la présence fran-
caise tend de plus en plus a se réduire a celle, spoliatrice et de plus
en plus insupportable, des colons, sans contrepartie clairement
identifiable. Voir D. Rivet, Le Maghreb a I’épreuve de la colonisa-
tion, Paris, Hachette, 2002, en particulier le chapitre IV.

Sur la fondation de 1’université égyptienne, avec la contribution
d’orientalistes frangais, italiens ou espagnol, voir Donald Reid,
Cairo University and the Making of Modern Egypt, Cambridge
University Press, 1990.

L’expression est de John Waterbury, The Egypt of Nasser and Sa-
dat: the Political Economy of Two Regimes, Princeton, Princeton
University Press, 1983, p. 105.

La répression des émeutes de Sétif, le 8 mai 1945, le jour méme de la
victoire alliée sur le nazisme, fait des milliers de victimes. Voir D. Ri-
vet, Le Maghreb a [’épreuve de la colonisation, op. cit, chapitre X.
A. Roussillon, “Les islamologues dans 1’impasse”, Esprit, 8-9,
aout-septembre 2001.

Voir, par exemple, Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal
Age, Londres, Oxford University Press, 1962.

Dans L’avenir de la culture en Egypte, Le Caire, Matba’a
al-Ma’arif, 1938 (en arabe).

Titre d’un ouvrage publi¢ en 1998 par Abdessalame Yassine, chef
de file de I’islamisme marocain (s.n.e.)

Voir Olivier Carré et Gérard Michaud, Les Fréres musulmans,
Egypte et Syrie (1928-1982), Paris, Gallimard, 1983.

Voir Mohamed Tozy, Monarchie et islam politique au Maroc, Pa-
ris, Presses de la Science Po, 1999, chap. V.



382

29.

30.
31.

32.

33.

34.

Alain Roussillon

Voir Charles Wendell, The Evolution of the Egyptien National Ima-
ge, Fromits Origins to Ahmad Lutfi al-Sayyid, Berkeley, University
of California Press, 1972.

M. Tozy, ibid.

Voir, par exemple, Olivier Carré, La légitimation islamique des so-
cialismes arabes, Paris, Presses de la FNSP, 1979.

Sur ce point, Francois Burgat, L islamisme en face, Paris, La Dé-
couverte, 1995.

Voir, par exemple, Olivier Roy, Généalogie de I'islamisme, Paris,
Pluriel, 2002.

Voir, par exemple, O. Roy, Les illusions du 11 septembre, Paris,
Seuil, 2002, et Dominique Thomas, Le Londonistan, la voix du dji-
had, Paris, Michalon, 2003.



Fondamentalisme,
unilatéralisme et les alternatives
historiques du monde

Helio Jaguaribe

Introduction

Le terrorisme international, qui assume fréquemment,
de maniéere significative ou presque exclusive, des caracté-
ristiques de “terrorisme islamique”, est quelque chose
d’intimement li¢ au fondamentalisme religieux. Ce phé-
nomene, a son tour, sans préjudice de la dimension presque
purement religieuse, la dépasse de fagon significative, et a
de profondes connexions avec des questions telles que le
sous-développement, 1’existence de grandes fractions de
I’humanité affectées par une profonde misére et une totale
ignorance et de communautés soumises a d’intolérables for-
mes d’oppression et d’humiliation, comme la Palestine.

Le gouvernement Bush cependant, en réaction aux atta-
ques terroristes du 11 septembre 2001, insiste a considérer

383



384 Helio Jaguaribe

le terrorisme comme une conspiration conjoncturelle contre
les valeurs des Etats-Unis, conspiration entreprise par des
groupes fanatiques explicitement ou implicitement soute-
nus par “rogue states”; et il revient aux USA d’adopter, uni-
latéralement et militairement, selon leurs critéres, des
mesures de prévention destinées a exterminer les centres
opérationnels de ce terrorisme.

En fait, le terrorisme est un phénomene historique ré-
current qui, dans 1’antiquité orientale s’est exercé, en As-
syrie, comme terrorisme d’Etat, et au XIXe siecle s’est
revétu de caractéristiques anarcho-marxistes et a encore été
exercé comme terrorisme d’Etat par Stalin et Hitler; a
I’heure actuelle le terrorisme a le visage qu’il présente au
Moyen Orient.

Cette question s’inseére dans une problématique beau-
coup plus vaste qui, d’un coté, a sirement quelque chose a
voir avec le phénoméne du fondamentalisme religieux et
avec certaines caractéristiques du gouvernement Bush.
D’un autre c6té il est li¢ a une problématique beaucoup plus
complexe, qui a trait aux difficultés ressenties par la culture
islamique essayant de se moderniser, et est en rapport étroit,
comme déja signalé, avec les problemes du sous-déve-
loppement de certaines communautés et de leur soumission
a des formes humiliantes et oppressives de domination par
d’autres groupes.

Dans cette breve étude 1’on essaiera de situer le terroris-
me islamique et ses racines fondamentalistes dans une pers-
pective plus ample prenant en compte, dans ses multiples
aspects, plusieurs questions antérieurement mentionnées,
ainsi que les alternatives historiques qui se présentent au
long de ce si¢cle naissant.



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 385

Le Fondamentalisme

Le fondement religieux, comme a montré Toynbee, est
avant tout une attitude conservatrice face a des processus de
modernisation, menant a la radicalisation des croyances tra-
ditionnelles. Dans son ouvrage Une étude de I’histoire'
Toynbee a caractérisé les réactions ressenties par une com-
munauté traditionnelle face a des processus de modernisa-
tion développés par une autre communauté plus dynamique,
en termes de la dichotomie hérodéanisme — zélotisme. Le
premier cherche a sauver sa culture par I’incorporation
d’¢léments stratégiques de la culture dominante; le deuxic-
me cherche la solution dans le fondamentalisme, dans la ra-
dicalisation de ses croyances traditionnelles.

Si ’on raméne le probléme du fondamentalisme a ses
exemples les plus caractéristiques, 1’on pourra souligner les
cas du fondamentalisme chrétien, qui ont eu lieu surtout
dans certains groupes protestants en I’Europe du XVIe et du
XVIIe siecles, ou aux Etats-Unis au XIX¢ siecle, manifestés
par des mouvements millénaristes dont les vestiges arrivent
jusqu’a nos jours, et le mouvement islamiste découlant sur-
tout du fait que les efforts pour moderniser le monde islami-
que n’ont pas abouti.

Les racines du fondamentalisme américain se trouvent
dans le mouvement millénariste des décennies 30 et 40 du
XIXe siecle. Ce mouvement a eu un moment tres significatif
lors de la Conférence Biblique de Niagara, sur I’initiative de
James Inglis, ministre baptiste de New York. La répercus-
sion de ce mouvement, quoique minoritaire dans I’Eglise
Baptiste méme, arrive jusqu’a nos jours; un bon exemple est



386 Helio Jaguaribe

le cas de la secte des born again, qui a exercé une forte influ-
ence sur I’actuel président Bush.

Le millénarisme protestant est une réaction contre la mo-
dernisation des idées et du style de vie des Etats-Unis, depuis
le XIX¢ siecle, modernisation congue comme une violation
des préceptes bibliques qui, d’apres les millénaristes, doivent
étre littéralement observés. De ce fait, dans leurs manifesta-
tions les plus radicales, les millénaristes refusent la théorie
darwinienne de 1I’évolution et insistent sur I’acceptation du
créationnisme biblique. Le millénarisme américain n’a ja-
mais atteint une importance significative, soit du point de vue
social, soit du point de vue historique. Pourtant, ce qui le rend
digne d’étre mentionné est le fait que plusieurs de ses croyan-
ces et attitudes, surtout son sens missionnaire de “croisade
pour le bien”, influence 1’actuel président Bush et plusieurs
de ses proches collaborateurs.

Le fondamentalisme islamique est trés différent et plus
considérable. Quoique menant a des formes radicales et lit-
térales d’acceptation des principes islamiques, son origine,
malgré ses racines religieuses — mentionnées par des fon-
damentalistes contemporains comme Mawlana Abu al-Ala
Mawdudi (1903-1979) et Sayyid Qutb (1906-1966) — ne se
trouve pas surtout dans le domaine théologique, mais dans
le domaine militaire et le domaine politique. Pour ramener
une question complexe a ses €léments essentiels, 1’on peut
dire que le fondamentalisme islamique, sans préjudice de
ses dimensions et de ses aspects purement religieux, a dé-
coulé¢ — au cours du XIX¢ siecle, et avec des répercussions
qui arrivent jusqu’a nos jours —, d’expériences manquées
de la “tanzimat”, ¢’est-a-dire, d’un réformisme moderni-



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 387

sant, qui ont eu lieu dans le monde islamique, depuis Mah-
mut I (1808-1839) en réaction a la conquéte de I’Egypte par
Napoléon.

Les affrontements entre la civilisation islamique et la ci-
vilisation occidentale ont ét¢ marqués, depuis la fin du
XVIII¢ siecle, par des défaites successives des forces isla-
miques, alors sous la direction de I’Empire Ottoman. Les
dirigeants politiques et intellectuels islamiques se sont de
plus en plus rendus compte que ces défaites découlaient de
I’évidente supériorité technique de 1’Occident, et, en pan-
neau de fond, du fait que 1’Occident dominait la science
moderne. Des dirigeants islamiques successifs, comme Mahmut
I, déja mentionné, Abdul Majid (1839-1831), Abdul Ha-
mid II (1876-1909), avec les Jeunes Ottomans et Mehmet V
(1909-1918), avec les Jeunes Turcs ont essay¢, avec la tan-
zimat, d’incorporer la science et la technique occidentales,
tout en insistant a garder ses croyances et ses valeurs re-
ligieuses. Ces efforts ont été soutenus par des intellectuels
islamiques, comme Jamal al din al-Afghani (1839-1897),
Muhammad Abduh (1849-1905) et, plus tard, Mahammad
Raschid Rida (1865-1935), avec la revue al-Manar (Le Pha-
re), mais n’ont pourtant pu empécher les successives défai-
tes islamiques, face aux forces occidentales. C’est ainsi
qu’Abdul Hamid IT (1876-1909), apres avoir €été un sympa-
thisant actif de la tanzimat, y renonce et suspend la constitu-
tion modernisante de 1876, et bannit les Jeunes Ottomans.
En 1876 ’armée fait revenir la constitution de 1876, et
Abdul Hamid II finit par étre renversé, en 1909, par les
Jeunes Turcs, qui font monter sur le trone Mehmet V
(1909-1918). L’alignement de I’Empire Ottoman avec



388 Helio Jaguaribe

I’ Allemagne et sa défaire dans la Premiére Guerre Mondiale
inaugurent une période de crise, pendant laquelle surgit la
figure de Mustafa Kemal (1881-1938), qui proclame la R¢-
publique Turque en 1923 et procéde a une tres radicale occi-
dentalisation de la société et de I’Etat turcs.

Dans le cceur de la matiere se trouve la difficulté, pour
I’Islam, d’établir dans la société la différence entre ses
sous-systemes social, culturel, économique et politique.
L’Islam est une conviction totalisante qui mene au concept
de ’'Ummah, la communauté des croyants; Médine a été la
premiére de ces communautés. Dans I’Ummabh se trouvent
indissolublement associés, sous le primat religieux, les
systémes civil, économique et politique. C’est la différen-
ciation des sous-systémes, rendue possible en Occident apres
les conflits réciproquement neutralisants entre la papauté et
I’Empire, les privant de la possibilité de I’exercice d’une hé-
gémonie sur la société, qui a permis la séparation entre le re-
ligieux et le politique.

Plusieurs causes ont empéché le triomphe de la tansi-
mat. Entre elles pourtant, apparait le fait que, en essayant de
rendre compatibles les croyances religieuses de 1’Islam avec
la science et la technique occidentales, les modernisateurs
islamistes, en vertu du concept de I’'Ummah, ont voulu
maintenir I’enseignement sous un controle religieux, espé-
rant pouvoir ajouter a cette formation des connaissances
scientifiques et technologiques; le résultat insatisfaisant est
facilement compréhensible. C’est a partir de ce constat que
Mustafa Kemal a compris que la modernisation de la Tur-
quie ne pouvait se faire que par le truchement de sa totale
occidentalisation, par la laicisation absolue de I’Etat, de la



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 389

société et de I’enseignement et par 1’introduction, en Tur-
quie, d’une nette différence entre les sous-systémes de la so-
ciété.

La solution trouvée par Mustafd Kemal s’est révélé un
succes dans le Turquie urbaine, mais a trouvé une perma-
nente résistance dans la Turquie rurale; cette idée n’a pas été
intégralement adoptée par aucune autre société islamique.
Dans plusieurs pays islamiques, au nord de 1’Afrique, en
Indonésie et, contestées par le peuple, au Pakistan du géné-
ral Pervez Musharraf prévalent des formes modérées d’isla-
misme. L’Algérie subit une longue et sanglante division
entre 1’islamisme occidentalisant du gouvernement et des
militaires et la contestation des fondamentalistes dans les
concentrations rurales. Des mouvements fondamentalistes
surgissent dans d’autres pays comme 1I’Egypte, la Libye, le
Liban, I’ Arabie Saoudite et la Palestine.

A T’heure actuelle, la situation de la population palesti-
nienne est devenue une question centrale pour le fondamen-
talisme et pour le terrorisme islamistes. La violente spirale
anti-israélienne parmi les fondamentalistes palestiniens
ignorant les prescriptions antiterroristes des modérés, et le
gouvernement de Sharon, qui rend la pareille par le truche-
ment d’un terrorisme d’Etat, alimentent ainsi cette spirale
violente et maintiennent la région en un état de conflit per-
manent. L appui inconditionnel du gouvernement Bush a
Israel rend les USA responsables, surtout aux yeux du mon-
de islamique, de la situation dramatique de la Palestine de
nos jours et fomente, comme vengeance, la mobilisation ter-
roriste anti-américaine de fondamentalistes islamiques au
Moyen Orient, ainsi que dans d’autres régions, comme le
Pakistan et I’Indonésie.



390 Helio Jaguaribe

C’est dans ce cadre que le millionnaire Osama bin La-
den est mené a abdiquer les facilités qui lui procuraient la si-
tuation aisée de sa famille et a opter, ascétiquement, pour
une vie de terrorisme, a mettre sur pied, parmi d’autres ini-
tiatives, les attentats du 11 septembre 2001. Tandis que Sad-
dam Hussein gouverne tyranniquement 1’Irak et affronte les
USA, et face a une (prévisible et inévitable) défaite militai-
re, choisit la fuite et finit capturé dans des conditions pitoya-
bles, dans le trou ou il se cachait, bin Laden — dont la vie
ascétique lui permet de vivre infiltré dans des tribus noma-
des aux frontieres de 1’Afghanistan, continue a défier les
Etats-Unis quoique sa capacité opérationnelle, en tant que
terroriste, ait subi une réduction visiblement significative.

L’unilatéralisme

Seule superpuissance, apres I’implosion de 1’Union
Soviétique en 1991, les USA de Bush senior et de Clinton
essayent d’harmoniser cette condition avec une conduite in-
ternationale modérée, de conformité avec les normes des
Nations Unies, tout en tachant de maintenir des ententes
multilatérales avec la communauté internationale, surtout
avec I’UE et ses membres.

Lors de la prise en charge de la présidence des USA,
apres des ¢lections controversées, 1’on espérait de George
W. Bush un gouvernement modéré, en vue de réduire les di-
visions internes, exacerbées par sa désignation si probléma-
tique; le président a pourtant opté pour un conservatisme
radical et s’est entouré d’un groupe de collaborateurs



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 391

d’extréme droite, exception faite de son secrétaire aux Af-
faires Etrangeres, Colin Powel.

Les idéologues qui constituent le cercle intime de Bush
viennent de deux groupes: celui des conservateurs religieux,
les theocons, a tendance millénariste et les néo-conser-
vateurs, favorables a une affirmation désinhibée de I’empire
américain. En plus de Bush lui-méme, le premier groupe
comprend, parmi d’autres, le secrétaire a la Justice, Asch-
croft, un “reborned christian”, comme le président. Le se-
cond groupe comprend des radicaux de droite dont un des
leaders, Robert Kagan, affirme que les USA doivent subs-
tituer les Nations Unies, et devenir une agence responsable
de I’ordre mondial. Paul Wolfowitz, sous-secrétaire a la
Défense, avec un autre leader intellectuel du groupe, dé-
fend, depuis 1988, dans son “Projet pour le Nouveau Siecle
Américain” — document dont I’élaboration a probablement
compté sur la collaboration de Donald Rumsfeld, secrétaire
ala Défense —, I’idée que les USA doivent exercer ostensi-
blement le /eadership mondial. Ce groupe, qui comprend
encore, parmi ses membres plus importants, Dick Cheney,
vice-président, Condoleezza Rice, assistante pour la Sécuri-
té, William Kiristol et Richard Perle,. ambitionne, depuis
longtemps, d’assumer le controle de la politique américaine,
surtout dans le domaine militaire-diplomatique, et I’orienter
selon son idéologie. Pendant les deux mandats du Président
Clinton, ce groupe s’est abrité aupres de I’American En-
terprise Institute, centre d’idéologie hyper-conservatrice.
L’¢élection de Bush, fusionnant des theocons et des néo-con-
servateurs, leur a offert I’occasion d’assumer les positions
de commandement auxquelles ils aspiraient.



392 Helio Jaguaribe

D’apres ces idéologues, les USA représentent I’essence
de 1’Occident, en remplacant une vielle Europe fatiguée,
agnostique et épicurienne. Il revient aux USA d’accomplir
la mission d’universaliser leurs valeurs chrétiennes et dé-
mocratiques, celles de 1’Occident, en instituant un ordre
mondial qui le représente et en adoptant, ostensiblement,
pour ce faire — et unilatéralement lorsqu’il leur convient
—, les mesures adéquates a cet objectif. Ces mesures com-
prennent des interventions militaires unilatérales améri-
caines quand et 1a ou il sera nécessaire, sans exclure
I’utilisation d’armes nucléaires. La nouvelle doctrine de
sécurité nationale, “The National Security Strategy of the
United States of America”, diffusée en septembre 2002,
comprend neuf sections, approche les divers aspects du
probléme et soutient, en ce qui est fondamental, la 1égitimité
d’interventions militaires unilatérales préventives, de ma-
ni¢re a empécher que les USA puissent étre attaqués dans le
futur, directement ou comme résultat de la connivence de
rogue states avec le terrorisme international.

Les principaux fondements de cette idéologie sont la
double prémisse selon lesquelles les USA, d’un coté, par
leurs valeurs et leurs pratiques sont une “nation du bien”, et
ce n’est qu’une coincidence que ce qui est bon pour les USA
est bon pour le monde. D’un autre cot¢, le fait que, en plus
d’étre le systeme économique et technologique le plus avan-
c¢ du monde, ils détiennent, unilatéralement, un pouvoir mi-
litaire significativement supérieur a celui d’un autre pays
quelconque ou d’un groupe de pays. Ainsi, les USA sont de
facto devenus un empire mondial et doivent, de jure, exer-
cer les fonctions qui en découlent.



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 393

La conduite du gouvernement Bush en ce qui concerne
“I’axe du mal”, malgré la rhétorique selon laquelle la méme
sentence s’applique aux composants indiqués, est, dans la
pratique, différenciée en fonction de la vulnérabilité et de la
capacité que chacun a de rendre la pareille. C’est dans ce ca-
dre que se situe la délibération du Président Bush d’attaquer
I’Irak, artificiellement présenté comme détenteur de terri-
bles armes de destruction massive — délibération effective-
ment prise depuis septembre 2002, comme raconte Bob
Woodward dans son “Como se decidio la guerra”, transcrit
dans EI Pais du 30-I111-03* — mais mise en pratique que le
21 mars 2003, en vue d’essayer, comme répétait Colin Po-
wel, d’obtenir ’aval du Conseil de Sécurité des Nations
Unies, aval qui a pourtant été formellement refusé. En con-
traste avec I’Etat de Saddan Hussein, démonisé, mais en
vérité extrémement vulnérable et sans défense, 1’Iran re-
présente un pouvoir plus consistant, et la Corée du Nord
dispose d’un significatif pouvoir de revanche. De la les diffé-
rentes conduites américaines vis-a-vis de chacun de ces pays.

L’unitéralisme du gouvernement Bush, d’un coté, se
révele peu efficace, en termes de résultats, comme prouve la
continuation, sinon I’intensification des actes de terrorisme;
d’un autre coté, il génére dans le monde une impasse insou-
tenable. L’inefficacité de cet unilatéralisme, en termes de
résultats, découle du fait que le terrorisme international,
comme d¢ja mentionné, n’est pas un simple phénomene
conjoncturel que la destruction militaire peut éradiquer de
ses centres de diffusion et dont elle peut exterminer les mili-
tants. Ainsi, I’internationalisation atteinte par ce terrorisme
rend pratiquement impossible la destruction militaire de



394 Helio Jaguaribe

tous ses “centres” et, encore moins possible, 1’extermination
des contingents terroristes, sans cesse renouvelés. D’autre
part, la lutte contre le terrorisme, sans préjudice des toujours
nécessaires mesures policiéres et militaires, nécessite essen-
tiellement la suppression des facteurs et des conditions qui
I’alimentent. Entre ces deux éléments se détache une grande
portion de I’humanité vivant dans des conditions intoléra-
bles de misére, d’ignorance et d’oppression humiliante, ain-
si que I’absence d’une quelconque perspective de vie. Le
terrorisme est un produit, quoique non exclusivement, des
gigantesques asymétries qui subsistent dans le monde et, en
particulier, comme déja dit, des difficultés subies par la cul-
ture islamiste face au processus de modernisation. Dans ce
dernier sens, est particulierement importante la position de
I’actuel président de I’Iran, Mohamed Khatami, qui souli-
gne a plusieurs reprises le double impératif d’un “dialogue
entre les cultures” et de I’institution, sur 1’initiative des cou-
rants modérés de I’Islam, d’une “démocratie islamiste”.
Aussi important 1’excellent discours prononcé par Mme.
Suzanne Mubarak lors de I’inauguration de la Nouvelle Bi-
bliothéque d’Alexandrie, du 3-V-2003, ou elle accentue le
caractere indispensable d’un dialogue interculturel.

Les Etats-Unis, plus que n’importe quel pays du monde,
ont des conditions pour coordonner, en coopération avec les
Nations Unies, et en étroite coordination avec I’Union Euro-
péenne, un effort décisif et de grande magnitude pour éradi-
quer la misére du monde. Il s’agit de faire cette guerre
indispensable, tiche fondamentale du XXI¢ siecle, la guerre
contre 1’exclusion d’une grande partie de I’humanité vivant
dans des conditions absolument inacceptables. Une guerre



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 395

qui exigera, du point de vue économique, des ressources tres
inférieures a celles que 1’on destine, en ce moment, a 1’ar-
mement. Et qui est la seule réponse possible a la dichotomie
Nord-Sud. Mais, pour ce faire, contrariant I’unilatéralisme
de Bush et de ses idéologues, les USA ont besoin d’une ap-
proximation multilatéraliste et dialogique des problémes
auxquels ils doivent faire face.

D’autre part, ce méme unilatéralisme a mis le monde
face a une situation insoutenable: la superpuissance, déten-
trice du plus grand pouvoir du monde, agit illégitimement,
et le centre de 1égitimité international, les Nations Unies, se
révele impuissant. L’illégitimité du pouvoir et 1’impuis-
sance de la 1égitimité sont des situations incompatibles avec
un ordre mondial civilisé. Parmi d’autres choses, la civilisa-
tion consiste en un systéme et un processus destinés a assu-
rer la légitimité du pouvoir et la présence constante de la
légitimité.

Alternatives

Face au tableau dressé ci-dessus, le monde s’affronte a
quelques alternatives de grande signification historique. A
court terme, 1’alternative qui se présente découle du fait que
le conflit entre pouvoir et légitimité, résultat de 1’unila-
téralisme du gouvernement Bush, ne peut subsister et devra,
nécessairement, étre résolu dans un délai relativement court.
Les USA, en tant que seule superpuissance, récuperent une
légitimité internationale, en s’adaptant aux préceptes du
Droit international et aux normes des Nations Unies, ou bien
celles-ci perdront leur actualité, et le monde, exception rela-



396 Helio Jaguaribe

tive faite a quelques pays, se transformera en province de
I’Empire Américain. Cette question tendra a dépendre lar-
gement du peuple américain. Si Bush est réélu, I’option im-
périale des néo-conservateurs se consolidera. Au cas ou1’on
¢lirait un candidat démocrate, il est probable que 1’on re-
viendra au régime adopté para Clinton, consistant a rendre
compatibles la suprématie américaine, surtout dans le do-
maine militaire, et une conduite internationale modérée, qui
s’insere dans le cadre du Droit International et des normes
des Nations Unies.

A ce suyjet il faut dire que “I’Empire Américain”, a la
différence des empires traditionnels, du Romain au Britani-
que, ne s’exerce pas par le truchement de la dénomination
formelle des “provinces” par la métropole impériale, a tra-
vers un proconsul ou un vice-roi. Il s’agit de quelque chose
plus proche de I’idée de “champ”, dans le sens de champ
gravitationnel ou de champ magnétique. Cela consiste en un
systétme de contraintes extrémement puissantes, financie-
res, économiques, technologiques, politiques et, lorsqu’il
s’avere nécessaire, militaires; ce systéme permet aux di-
rigeants des “provinces” de garder les aspects formels d’in-
dépendance et de souveraineté, mais sont forcés, par la
conjugaison du pouvoir des multinationales qui dominent
leurs économies et de la pression de Washington, a suivre
les régles émanant de ces sources.

A long terme, le monde fait face a trois sortes de dilem-
mes:

1) celui ayant trait a 1’ordre mondial entre, d’un coté,
I’universalisation et la consolidation de [’hégémonie améri-
caine, d’un autre coté, la constitution, pendant la premicre
moitie du siecle, d’un nouveau régime multipolaire;



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 397

2) celui ayant trait a I’asymétrie Nord-Sud et, dans cha-
que pole, celui relatif aux inclus et exclus; et

3) celuirelatifala dichotomie technologie-humanisme.

En ce qui a trait au premier dilemme, I’absolue supre-
matie militaire américaine, soutenue par un systéme écono-
mique-technologique extrémement puissant, procure aux
USA la possibilité d’universaliser et de consolider, pour tres
longtemps, une incontestable hégémonie mondiale. Dans ce
cas, tous les pays du monde se transformeront de facto en
provinces de cet empire américain tellement spécial, et
constitueront des segments d’un march¢ international con-
trolé par les grandes multinationales — américaines d’ori-
gine ou de philosophie —, et soumis a la Pax Americana,
sous la baguette de Washington. D’autre part, des pays dis-
posant déja d’une importante marge d"autonomie, comme la
Chine, I’Inde et la Russie, pourront, s’ils avancent au méme
rythme, atteindre, jusqu’a la moitié du siecle, un niveau
d’équivalence avec les Etats-Unis, qui les transformeront en
centres indépendants de pouvoir, en générant ainsi, interna-
tionalement, un régime multipolaire. Il faut remarquer la
possibilité pour un pays comme le Brésil, si le systeme Mer-
cosul se consolide de maniére stable, et si la zone sud-
américaine de livre commerce, récemment constituée émer-
ge de ce contexte, jusqu’a la moitié du siecle, de constituer
un autre systéme muni, sinon militairement, au moins éco-
nomiquement et politiquement, d’un niveau ¢levé d’au-
tonomie internationale.

Le deuxiéme ordre de dilemmes auquel le monde fait
face a trait a la profonde asymétrie économique et sociale
entre le Nord et le Sud et, dans chaque pdle, mais surtout au
Sud, entre affluents et marginalisés. Si les tendances actuel-



398 Helio Jaguaribe

les se maintiennent, cette asymétrie tendra a s’accentuer.
D’autre part, cette asymétrie présente déja des manifes-
tations évidentes de son instabilité et de I’impossibilité, a
long terme, de la préservation, dans le monde et dans un
quelconque pays, d’une ile d’affluence entourée d’un océan
de misere. L analogie avec I’Empire Romain, toujours riche
d’implications, émerge encore une fois. Rome a eu du suc-
ces dans la mesure ou, dans son processus d’expansion, jus-
qu’a Trajan (empereur de 98 a 117 A.D.) elle a réussi a
incorporer a sa civilisation les peuples de sa périphérie. A
partir d’Adrian, (empereurde 117 a 138 A.D.), ce processus
d’expansion a été interrompu et, a long terme, Rome a fini
par étre engloutie par les périphéries non incorporées. On
peut observer quelque chose d’équivalent en ce qui concer-
ne les pressions migratoires sur I’Europe et les USA, venant
de régions sous-développées du monde.

Le troisiéme ordre de dilemmes qu’affronte la civi-
lisation contemporaine concerne la disjonctive technolo-
gie-humanisme. L’extraordinaire progres scientifique de la
premiere moiti¢ du XXe siecle a généré, dans la deuxieme
moitié du siecle et de plus en plus a I’heure actuelle, une ré-
volution technologique non moins extraordinaire, surtout
aux USA. Cette révolution tend a configurer un monde ro-
botisé, aussi littéralement que — et surtout — par la roboti-
sation de ’homme, transformé en picce dépersonnalisée
d’un systéme productif-distributif automatisé¢, anonymisé,
opéré, des plus bas jusqu’au plus élevés niveaux, par des
fonctionnaires travaillant par roulement qui deviennent,
ainsi, des pieces jetables du systéme. De significatives ré-
manences de I’humanisme, surtout chez les peuples latins et



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 399

méme chez les germaniques,’ ont pourtant subsisté. Dans
quelle mesure I’humanisme peut-il étre rendu compatible
avec la croissante et inévitable technicisation du monde? A
présent il est clair que les rémanences humanistes du monde
ne pourront pas survivre si elles n’atteignent pas, sans perte
des valeurs humanistes, un niveau technologique suffisam-
ment compétitif. Il est aussi clair que la technicisation du
monde transformera I’homme en piece jetable du systeme
productif, destitué de signification propre, si I’on ne réussit
pas a avoir une synthése convenable entre humanisme et
technologie.

Face aux trois ordres d’alternatives cités plus haut, en ce
qui concerne le premier il faut reconnaitre la tendance a
remplacer I’actuelle unipolarité américaine par une nouvel-
le multipolarité, jusqu’a la moitié de ce siecle. Ce résultat
doit étre atteint si la Chine maintient, quoique avec un futur
et inévitable déclin de ses taux actuels de croissance écono-
mique, I’extraordinaire développement qu’elle étale a partir
des réformes de Deng Xiaoping (au pouvoir de 1978 jusqu’a
sa mort, en 1996). La prévision pour I’Inde est a peu pres la
méme. La Russie, a son tour, connait un essor avec Vladimir
Putin, et tendra a maintenir cette ligne, a récupérer la condi-
tion de superpuissance conquise par I’Union Soviétique.
Une étude importante réalisée par le groupe Goldman Sach
— paper n° 99, du 1% octobre 2003, élaboré par Dominic
Wilson — présente des projections comparatives de crois-
sance du PIB de ce qu’on y appelle le groupe BRIC (Brésil,
Russie, Inde et Chine) extrémement intéressantes car elles
s’appuient sur des estimations tres réalistes. Selon ces esti-
mations, les BRICs dépasseraient, en 2040, le PIB combiné



400 Helio Jaguaribe

des six plus riches pays du monde. La Chine dépasserait les
USA en 2041, I’Inde dépasserait le Japon en 2032, la Russie
dépasserait I’ Allemagne en 2030 et le Brésil la dépasserait
en 2040. Le tableau comparatif ci-dessous montre trois pro-
jections de Goldman Sachs.

La constitution d’un nouveau régime multipolaire, a la
moiti¢ du XXI¢ siecle, est entourée d’un treés grand risque.
Comme dans la précédente bipolarisation américano-so-
viétique, une future multipolarisation, ou s’affronteront de
grandes puissances nucléaires, pourra mener a un conflit
sodes comme ’installation de missiles a Cuba et en d’autres
moments critiques. Le grand déséquilibre entre le pouvoir
technologique et des formes équilibrées de rationalité, dans
le monde contemporain, rend parfaitement possible que
I’humanité disparaisse par voie de son auto-extinction.
D’autre part, on ne doit par négliger I’instinct humain de
conservation, soit individuellement, soit socialement. A cet
instinct on doit le fait que la guerre froide américano-
soviétique n’ait par abouti a une guerre effective. Ce type de
contention tendra a intervenir dans le scénario d’une éventu-
elle, future et nouvelle multipolarité.

\

On peut légitimement supposer, face a ces considé-
rations, qu'une éventuelle et possible multipolarité future
mene, plutdt a long terme, a une longue et crispée vigilance
militaire. A plus long terme, cette vigilance réciproque ten-
dra a étre graduellement transformée en formes croissantes
d’institutionnalisation qui tendent a se consolider, comme a
dit Kant, en une Pax Universalis.



401

Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde

‘suonaafo1d [9poIN SOTILI SO

eEr'vS 10CP8 |S91°6E TBL'E  €L99 190C  €09°¢ 8YI'C | 0L8'S €08'LT €SPy ¥L0'9 | 0SO0T
0V6'87 965°¢9 |956°0¢  96V'¢  L6CT9 CI6T  I8¢°E 868°C | 9S1'S L¥88I 66LVE V6LV | SHOT
CLOPY CI0°LY |6CCTLT  10T°E  6€0°9 88L'T Lyt 899°C | L9V L9ETI 6£¥9C O¥L'€ | Ov0C
899°6¢ ¥90'vE |8C8EC  106C C88'S BOL'T  €06C Svv'C | vEL'E vS8L S09°61 IL8T | S€0C
LT6'SE SIY YT |€€8°0C  6¥9C 018C IL9T  L69C L9TT | 086'C Sc6'V CIEPl 681'C | 00T
L89CE SYPELI |OVPE8T  9SP'C  L9S'S STOT  +09°C S60°C | ¥9TT vLI'E €ITOI S69°1 §e0cT
8C6'6C BYCCl |SIY' 91 S8C'C ICTS €SST  PCST 0€6'l | TvL'1 ¥OI'C OLOL €€€1 | 0T0T
CEELT 6VE'8 |98L VI 680°C 8S8YV Lyl 98¢C LOL'T | TETT TV D vSLY  TS6 S10¢
6l6vC Ivy's |ILTEL  9L8°'T 109V LeelT  TICT ¢a9'l | L¥8 676 866'C 899 010T
8PSCC 0€L°C L6911 8391 LTv'y 9¢CT  110°C 68yl | ¥eS 09 veL'T  89% §00¢
C0L'61 00L'C |ST86 LEV'T  9LTY 8LO'T  SL8'] el | 1e€  69%  8LO'T TOL 000T
9D SOIY9 | SN -m&wm%\@% uodpp a1pi] 2uSpwid]y 20UDA] | 2ISSHY  Apuy  duly)  [1Sa4g 007
95 01499 s

($SN) dI1d np suonddforg




Helio Jaguaribe

402

‘suonaafo1d [9pOIN SOTII SO

01L°€8 TZl'6S  S0899 1060y  CS6'8  v6S'1S | 9P9'6v  99C€LI  LSEIE T6S9C 0s0¢
8CTI9L  98EYS  PSY09  6689¢  Ov6vy  S6L9Y | 180Tk  9v0Cl  T6IYCT 976'0C Sy0c
€69  8S9'6F ITL'SS €8S¢€E 9960y  109Cy | vIESsE +CI8 60T°81  0LE9I 0¥0¢
L10'€9  S86vy  €IE€CS  TOP'IE  LBOLE  OLL8E | 6VL'8C LTE'S vev el 89Tl ge0c
€9TLS  vol'ly  Pvyo'oy LLI'OE  868'€E  9L8'SE | LTVTC CELV'E 6086 €86 0€0¢
0sv'CS  6LY'8E  16€9F 1688C  66CCE  €0TEE | TS99I 1€€T IsO°L  I8L°L §e0c
6¥88y  ¥EC9E  6SETy  6¢TLT  000°1€  €TL0E | LTSTI  TT9'1 §96'y 09 020¢
CE8'SY  vosce  9798E  980°SC  II1'6C  8EEL8T | 9¢€LB o6vIl 8r'e  ¥99v Sroc
9c6’cy  119°0€  TLI9E BIO€T  LL89T  VIE9T | 8Y6'S ¥08 €eCe  LIv'E 0roc
¢ss6E 0C6'LT  vyLve  LLTIT  CO¥¥C  LYSPCT | 8IL'E 65S vee'lr  CIST S00¢
L6LvE  TYI'vT 096Cc  LL98L  VI8TC  8LOTT | SL9T 89% ¥S8 8EEY 000¢
N mMM%\mo% uodor  ayvyy  oudvwidl]y ouvd] | 1SSy apuy auty) - J1sa4g 007
95 o144 s

($sn) ende) aad gid np suonddfoag




403

"€00C 1990100 15| ‘66 U “42dnd [pqo1D
"suonaafoid [9poIN SOTId SO

Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde

6 L1 0C 1'C 81 0C v'e 9L v's 6 |0S0T-S¥0T
6°1 81 91 81 61 61 9°¢ €8 6°S 0°S  |SY0T-0¥0T
0C 0C Tl €1 0C 61 €Y 6°8 €9 €S |0¥0T-S€0T
61 L1 01 80 L1 91 TS 6°8 $9 TS |SE0T-0€0T
L1 €1 ¢l 60 60 91 9 4 69 LY 0£0T-ST0T
vl 1 81 1 60 91 19 VL €L 9% |ST0T-020T
€1 91 81 L1 €1 91 S°L 'L 8L 9 020T-S10T
€1 6°1 1 L1 91 Sl ‘8 VL 6 ¥'9  |S10T-010C
L1 6°1 6°0 9l 0C Sl €01 SL 11 €9 |010T-S00T
9°C 0°¢ Il LT vl (e 0°L L€ 6 86 |S00T-000C
SN m:wM%\mo% uodvy  anpyy  QUIRWQ[[Y 20oup.A] | 21SSmYy  apuj aury) - J1sag dof o

auuafopy

95 SO14 g

sue G ans JUUILOIA :($SN) vyide) 1ad grd np duessio.a) Ip uonddforg




404 Helio Jaguaribe

D’autre part, il faut reconnaitre que ’alternative d’une
longue Pax Americana tendra également, a long terme, a
une Pax Universalis. Les modalités a forte tendance au d¢-
pouillement, qui tendront initialement a caractériser un
éventuel futur régime de Pax Americana, tendront, a plus
long terme et dii @ une nécessité inhérente d’équilibre ho-
méostatique de ce systéme, & un régime plus équitable.
C’est ce qui s’est passé avec la Pax Romana, caractérisée
initialement par le dépouillement des régions conquises, au-
quel ont succéd¢é des formes raisonnablement équitables
d’administration des provinces, sous 1I’empire du jus gen-
tium et la supervision du praetor peregrinus. 11 s’agit d’un
processus qui a atteint son point culminant avec 1’édit de
Caracala, de 212, avec I’extension de la citoyenneté romai-
ne a toutes les provinces. Quelque chose de semblable se
passe en Occident, avec la croissante incorporation des clas-
ses exclues, culminant avec le welfare state de I’apres Deu-
xieme Guerre Mondiale.

La deuxiéme grande dichotomie avec laquelle s’af-
fronte le cours de I’histoire, la dichotomie Nord-Sud et,
dans chaque pays, celle d’affluents et exclus, tendra, a long
terme, pareillement a ce qui s’est passé avec la classe ou-
vriére européenne, a trouver une solution compatible avec la
durabilité systémique du monde et de ses diverses sociétés.
La grande difficulté qui se présente a cette dichotomie est le
fait que les niveaux de consommation et de bien-étre des
pays actuellement développés, prises en compte les limi-
tations de la planéte, ne sont pas, matériellement et d’une
manicre générale, applicables a I’ensemble de I’humanité.
Le nombre de voitures par habitant ne pourra dans ’avenir,



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 405

dans des pays comme la Chine et I’Inde, étre comparé avec
celui des USA ou méme de I’Europe Occidentale.

Les projections de Goldman Sachs, du PIB per capita,
déja présentées, ont déja montré le grand décalage existant
entre des pays comme la Chine et I’Inde a I’horizon de 2050,
si comparées aux USA et a I’Europe. Il faut également ob-
server que les indicateurs per capita sont une abstraction
mathématique qui découle de la division du PIB global par
habitant. Cette abstraction masque les grandes différences
de niveau effectif de vie, qui existeront toujours entre les in-
dividus, dans les pays mentionnés. En fait, les exigences, a
long terme, d’équilibre systémique entre les pays et, dans
chaque pays, entre ses couches sociales, entraineront une ré-
duction significative des niveaux de vie plus hauts, comme
conséquence de 1’¢lévation des niveaux de vie plus bas.

Il est toutefois important de prendre en compte, en ce
qui touche ce grand probléme, que la dichotomie Nord-Sud
et, dans chaque pays, entre affluents et exclus, que le long
terme au long duquel, comme déja observé, les exigences
d’équilibre homéostatique du monde tendront a réduire les
asymétries actuelles, s’é¢tend au long d’une période tres su-
périeure a celle acceptée par 1’actuelle situation sociale du
monde. La diffusion internationale du terrorisme et d’incon-
trolables mouvements migratoires exigent, dans des délais
beaucoup plus courts, que I’on livre, comme déja exposé,
cette grande guerre de notre siécle, qui est la guerre contre la
miscre et I’ignorance, par le truchement d’une coopération
étroite des USA et des membres du G.7 avec les Nations
Unies.



406 Helio Jaguaribe

Pour conclure cet exercice de prospective, il faut com-
menter, brievement, la troisiéme grande dichotomie histori-
que déja citée, la dichotomie technologie-humanisme.

Pour simplifier une question extrémement complexe, I’on
peut constater que la grande et générale technicisation des so-
ciétés contemporaines et de la vie individuelle meéne a des
systémes de plus en plus automatisés ou les personnes, comme
d¢ja dit, deviennent, quel que soit leur niveau, des fonctionnai-
res travaillant par roulement et, ainsi, jetables et remplacables
par d’autres fonctionnaires travaillant aussi par roulement.
L’humanisme, au contraire, est une vision du monde et une li-
gne de conduite individuelle et collective qui part du présuppo-
s¢ de la dignité de I’homme et de chaque individu, en tant
qu’étre humain, et essaye de la préserver et de I’agrandir. L hu-
manisme, dans ses diverses modalités historiques, et qui, a
I’heure actuelle se caractérise par I’exigence d’un profond sens
social et écologique, a la dignité et I’eudémonisme humains
comme fin supréme. La technologie, au contraire, quoique his-
toriquement découlant de I’objectif d’optimiser la vie humaine
et consistant effectivement en un ensemble de moyens dirigés,
en principe vers cet objectif, est menée, par sa logique inhéren-
te, a des formes croissantes et a des niveaux d’automatisation,
qui la transforment en une fin en soi et, en derniére analyse, en
une fin ultime.

Le conflit entre technologie et humanisme, implicite
depuis ses origines respectives, comme la fleche paléolithi-
que qui sert & chasser et a assurer la prédominance sociale,
s’est exacerbé au XX¢ siecle avec les mécanismes et les pro-
cédés d’automatisation. Il est intéressant d’observer, dans le
monde occidental contemporain, la différence significative



Fondamentalisme, unilatéralisme et les alternatives historiques du monde 407

que I’on constate, a ce sujet, entre les peuples anglo-saxons
et les peuples latins et germaniques. Dans ce sens, les cas
des Etats-Unis et de I’Italie sont une bonne illustration.
Dans les USA prédomine le know how, la formation techni-
que, la vie individuelle se concentrant dans la compétition
pour 1’acquisition de moyens. En Italie, a partir d’un bon
nombre de conditions matérielles (PIB per capita de I’ordre
de US$ 20 mille), prédomine ce que I’on pourrait appeler le
know for, c’est-a-dire, la tendance a la formation qualitative
de la vie. Humanisme, aux USA, est une spécialité, une dis-
cipline académique. En Italie c’est une forme de vie. Tel M.
Jourdain et la prose, les Italiens, sans se rendre compte, pra-
tiquent quotidiennement I’humanisme.

L’évolution culturelle a mené ’humanité a une situa-
tion ou la technologie est devenue condition sine qua non de
la survivance individuelle et collective. Cette méme évo-
lution, pourtant, mene a la déshumanisation de ’homme,
s’il n’y a pas, en grande échelle, une effective restauration
de I’humanisme. C’est une contribution historiquement d¢-
cisive que les peuples latins et germaniques, dont la vie
personnelle est toujours imprégnée d’une importante dose
d’humanisme, peuvent apporter au monde. A ce sujet un
role important est joué par I’Amérique Latine, qui est en
train de développer avec succes sa formation technologique
tout en préservant — et devant le préserver de plus en plus
— son legs humaniste.

Notes

1. Cf. Toynbee, 4 Study of History, vol. VIII, p. 610, London, Oxford
Univ. Press, 1954.



408

Helio Jaguaribe

Cf. Luciano Martins, “O Fundamentalismo de Bush e a Ordem
Mundial”, p. 37, in Politica Externa, vol. 12, n. 1, juin, juillet, aott,
2003.

Il faut dire que I’anti-humanisme de Hitler a été une rupture brutale
avec la tradition humaniste allemande, de Goethe et Beethoven a
Karl Jaspers et a la social-démocratie de William Brandt.



La Paix a I’épreuve de la peur

Aziza Bennani

A I’ére de la communication et de I’information, les médias
font écho, au quotidien, du bulletin de santé¢ de notre planéte:
séismes, inondations, €pidémies, catastrophes aériennes et
ferroviaires, enlévements, attentats, guerres. ..Ces manifesta-
tions de violence sont récurrentes, conséquence du déchaine-
ment des éléments de la nature et surtout de I’action des
hommes. Elles sont 1’expression d’un monde de grande tur-
bulence, ou les espaces d’insécurité sont multiples.

On peut considérer, sans pécher par exces
d’exagération, qu’il en résulte, a des degrés divers certes, un
phénomeéne d’inquiétude et de peur communément partagé:
peur des petits et des grands, peur des pauvres et des riches,
peur des faibles et des courageux, peur des pays en dévelop-
pement et des pays développés... nul n’y échappe.

Est-ce a dire que le monde ou nous vivons est plus dan-
gereux que celui de nos ancétres? Le mythe du bon vieux
temps passé est-il de mise a ce propos? Certes non.

409



410 Aziza Bennani

En fait chaque époque crée et alimente ses propres pe-
urs, ce qui amene Pierre Hassner, dans son ouvrage La ter-
reur et |’Empire, a “interpréter 1’histoire de I’humanité
comme une succession de peurs dont le reméde produit a
son tour une nouvelle peur” (p. 393).

Les pages d’histoire regorgent de références aux violen-
ces et aux menaces du passé, sources d’insécurité et de peurs
diverses. Ces phénomeénes sont parfois nommeés explicite-
ment par I’histoire, comme dans le cas, pour la France, de La
Grande Peur de 1789 ou de La Terreur Blanche de 1793 et
de 1815. La littérature, pour sa part, en apporte régulicre-
ment le t¢émoignage, comme la nouvelle de Guy de Maupas-
sant intitulée La peur (1882), ou encore le roman de
Georges Bernanos, Les Grands Cimetieres sous la lune
(1938) — inspiré par la guerre d’Espagne, mais applicable a
d’autres cas.

Aujourd’hui on en trouve écho dans toute une gamme
de genres littéraires et artistiques et avec internet et les auto-
routes de la communication, nous sommes davantage infor-
més du phénomeéne, qui en résulte ainsi amplifié. Il est alors
1égitime de parler de “mondialisation de la peur” et de “civi-
lisation de la peur”, d’un monde plongé dans une sorte de di-
alectique de la peur, méme s’il n’y a pas forcément une
corrélation directe entre la peur d’une part et les dangers et
les menaces d’autre part.

Le fait est que nous sommes encore treés loin de cette
“concorde mondiale”, de cette “paix universelle” appelée de
tous les veeux apres la Deuxieme Guerre Mondiale et dont la
quéte a mobilisé toute la communauté internationale depuis
un demi-siecle. La recherche de la paix n’étant pas naturel-



La Paix a l’épreuve de la peur 411

le, spontanée chez ’homme, elle doit étre recherchée de fa-
con contractuelle a travers la reconnaissance de 1’autre
comme personne égale et digne de confiance et non comme
menace potentielle. Elle doit étre institutionnalisée par le
droit.

C’est a cette fin que fut créé le systeme des Nations Uni-
es, fondé sur des principes universels tels que le respect de la
dignité humaine, les droits fondamentaux de la personne et
visant I’établissement de la justice, la paix et la sécurité a
travers le monde. A cet effet, par exemple, le mandat de
I’Unesco, inscrit dans son acte constitutif, consiste a édifier
les défenses de la paix dans 1’esprit des hommes, dans ses
domaines de compétence. Depuis lors, le systéme des Nati-
ons Unies a ¢laboré tout un arsenal d’instruments juridiques
internationaux (traités, conventions, mécanismes de régula-
tion nécessaires...) visant a réglementer les relations au ni-
veau international, éviter la guerre, voire I’interdire.

Les avancées réalisées au plan du droit international de-
vraient nous permettre d’étre mieux outillés pour écarter les
menaces et les dangers, source d’insécurité et de peur. Des
progres certains ont été réalisés, mais depuis la chute du mur
de Berlin et I’émergence d’un monde unipolaire, le monde
est de nouveau en pleine ¢ébullition. Ainsi donc, 1’absence
d’une guerre déclarée ne conduit pas directement a son co-
rollaire, a savoir la paix (Spinoza 1’avait bien souligné dans
un autre contexte).

Les progrés scientifiques et technologiques nous dotent,
par ailleurs, des moyens nécessaires pour mieux maitriser le
monde ou nous vivons. Dans cette société du savoir émer-
gente, nous sommes mieux armeés contre certaines catas-



412 Aziza Bennani

trophes, épidémies... La Mer des Ténebres, toute proche
aujourd’hui, n’est plus source d’angoisses et de peurs com-
me jadis; elle constitue depuis longtemps un espace intégré,
maitrisé€. Bien plus, nous sommes en passe de percer méme
les mystéres de la lointaine planéte Mars.

Le développement de la société de la communication et
de I’'information — différente certes de la société du savoir-
met a notre portée, pour sa part, les moyens de mieux nous
connaitre, mieux communiquer avec 1’autre et donc mieux
le comprendre, ce qui devrait réduire les causes de conflits
et de tensions.

Mais, paradoxe de notre époque, ces avancées et ces
progres ne semblent pas suffisants pour nous permettre de dé-
passer le déficit de connaissance mutuelle, de savoir vivre en-
semble et garantir la sécurité et la paix. Les menaces, sources
de préoccupations et de peurs sont grandes et diverses.

Il en résulte une exacerbation de la violence, laquelle
structure souvent les relations entre personnes et entre com-
munautés, au niveau national, régional et international, et
alimente la peur, instrumentalisée dans bien des cas a des
fins diverses.

Nous assistons alors a la résurgence des conflits religie-
ux et ethniques, du communautarisme, du repli sur soi, de
I’extrémisme et du fanatisme. D’autre part, le droit interna-
tional est soit bafoué, soit appliqué de facon I€onine.
L’action des institutions internationales est alors entravée,
le multilatéralisme remis en question et 1’ordre universel
malmené.

Depuis le 11 septembre 2001, ces phénomenes se sont
amplifiés. L offensive déclenchée, suite aux tragiques at-



La Paix a l’épreuve de la peur 413

tentats, s’explique en grande partie par la frayeur qui en a ré-
sulté au sein d’un pays secou¢ par la prise de conscience de
sa vulnérabilité, une frayeur amplement partagée a travers le
monde. Elle s’explique de méme par le désir de détruire
I’ennemi par la force et affirmer sa puissance et son hégé-
monie. Conséquence d’une telle réaction, le monde tout en-
tier est placé sous le signe de la peur.

L’unilatéralisme aidant, le manichéisme est de rigueur;
le monde est ainsi divisé en bons et en mauvais, en alliés et
en adversaires. Mais si par le passé, dans les cas de conflit et
de guerre, I’ennemi était parfaitement identifié, dans ce cas
précis, ’ennemi a éradiquer n’a ni visage ni localisation
géographique précise. Il se caractérise par une grande mobi-
lité, agit de facon décentralisée et ne connait pas de frontic-
res. Il est incarné, tant6t par des personnes déterminées mais
insaisissables, tantot par une organisation que 1’on qualifie
de “nébuleuse”, érigées en épouvantail et permettant, dans
différents cas, de faire fi des principes des droits de
I’homme et du droit international.

Les mesures dictées par la peur de cet ennemi qui cons-
titue un danger indéniable pour I"’ensemble de la planéte, vi-
sent a assurer la sécurité et la paix; or, ces mesures
débouchent souvent sur une insécurité plus grande et ali-
mentent davantage les peurs.

Ainsi donc, la peur est ressentie par des Etats nation,
face a la menace “terroriste”. Elle s’en trouve amplifi¢e au
niveau de la planéte et érigée en spectre redoutable du fait de
la stratégie adoptée par ces Etats pour affirmer leur puissan-
ce et écarter le danger.



414 Aziza Bennani

La peur et I’angoisse créées de la sorte sont amplifiées
par tout un lexique de circonstance, contestable du reste no-
tamment du fait de ’amalgame qu’il crée: “Choc des civili-
sations”, “fous de Dieu”, “états voyous”, “axe du mal”,
“jihad”, “jihadisme”...

A un pole diamétralement opposé, la peur est utilisée
par ailleurs a des fins idéologiques ou politiques par des
groupes “transnationaux’ ou dits “transnationaux de Trevi”,
du nom du groupe de travail de ’Union Européenne sur
I’extrémisme, le terrorisme et la violence. Constitués en ré-
seaux a travers la planéte et caractérisés par une grande mo-
bilité¢, ces groupes ne connaissent pas de fronticres et
utilisent divers moyens de pression, d’intimidation, voire
méme de destruction; tel est le cas d’extrémistes de tous
bords, source d’une peur étendue au niveau planétaire.

Les extrémistes dits “islamistes”, tout particuliérement,
parviennent a cristalliser les frustrations, les humiliations,
les sentiments d’injustice des laissés-pour-compte de socié-
tés divers, sentiments exacerbés par la question palestinien-
ne et la question irakienne. Ils instrumentalisent la religion
pour élargir la base de leurs sympathisants ou adhérents.
Leur lutte est orientée vers le systeme idéologique et politi-
que occidental de la modernité et de la démocratie qu’ils ré-
cusent, tout en s’en servant pour atteindre leurs objectifs.
Cette alliance entre modernité technologique et fanatisme
archaique donne un résultat détonnant. Les moyens les plus
extrémes sont employés pour imposer leur vision propre du
monde . La spirale de la violence qu’ils exercent (bombes,
assassinats, attentats. . .) les englobe eux-mémes parfois (ka-
mikazes).



La Paix a l’épreuve de la peur 415

Il s’agit 1a de deux poles extrémes, deux poles antagoni-
ques, deux visions du monde différentes, mais qui instru-
mentalisent la peur pour atteindre des objectifs
diamétralement opposées. Néanmoins, I’un et I’autre de ces
deux poles vise a affirmer sa puissance et imposer sa vision
du monde respective, a ’ensemble de la planéte. La démar-
che adoptée par I’un et 1’autre entraine le monde dans une
sorte de spirale de la peur.

Les cas examinés reflétent parfaitement la crise de notre
monde d’aujourd’hui, qui vit une mutation accélérée et ou
beaucoup de données économiques, politiques, sociales,
culturelles, éthiques...ont profondément changé. Cette crise
est la résultante de nombreux défis nouveaux que nous
avons €t¢, jusqu’a présent, incapables de relever et qui nour-
rissent les peurs les plus variées.

Les défis sont multiples: analphabétisme, pauvreté, in-
justice, humiliation, déficits au plan de la connaissance mu-
tuelle entre les personnes et entre les communautés, déficit
du dialogue, du respect de la diversité culturelle, de la cultu-
re de la paix, carence des instruments de droit international
et des mécanismes de fonctionnement des sociétés. ..

Par ailleurs, de nombreux indices révelent que 1’Etat na-
tion, avec ses obsessions territoriales et ses spécificités poli-
tiques, n’est plus opérationnel, au plan de I’organisation
interne et internationale. L’époque est désormais aux unités
transnationales, regroupant des nations apparentées.

L’ordre en vigueur n’est donc plus viable, notre modéle
de développement montre ses limites, nos schémas traditi-
onnels et nos reperes habituels apparaissent de moins en
moins opérationnels. Ils ne permettent plus d’apporter les



416 Aziza Bennani

solutions appropriées a un grand nombre de problémes de
I’humanité. Nous n’avons pas réussi a éviter la rupture en-
tre, d’une part, nos valeurs et nos cultures, et, d’autre part,
I’économie globale — désormais incontournable cependant
—, les régles du marché qui nous gouvernent et les techni-
ques nouvelles qui nous envahissent.

I1 est né de tout cela une rupture entre les poles matériels
et spirituels de notre expérience vitale, qu’il est urgent de ré-
concilier et de combiner dans le cadre d’une vision de socié-
té nouvelle et de préoccupations humanistes renouvelées.
Notre monde est en crise parce que nos préoccupations et
nos actions ne sont plus centrées sur la personne humaine
avec ses droits et ses devoirs.

De nouvelles regles de jeu plus appropriées et de portée
universelle doivent étre élaborées sur la base essentielle-
ment de la solidarité, la justice, le souci du bien-étre de
I’homme, le respect de sa dignité, la reconnaissance de
’égalité des cultures, dans leur différence...

Pour atteindre ces objectifs, il est désormais vital de me-
ner une réflexion en profondeur pour adopter de nouvelles
stratégies et combattre les phénomenes qui alimentent la
peur et compromettent la paix. Il est de méme nécessaire
d’étre imaginatifs pour créer une dynamique nouvelle, un
nouveau sens des valeurs, une nouvelle éthique.

La crise que nous vivons a ainsi des dimensions multi-
ples. Nous ne pouvons la subir comme une fatalité. Elle peut
parfaitement étre bénéfique si nous parvenons a trouver les
solutions adéquates pour la dépasser. Nous assistons donc a
un tournant décisif de notre histoire. Nous nous devons



La Paix a l’épreuve de la peur 417

d’opérer les changements nécessaires pour établir un nouvel
équilibre mondial et instaurer un ordre nouveau.

L’humanité a besoin — comme cela a été signalé il y a
quelques années déja dans un ouvrage intitulé Un monde
nouveau — hélas peu diffusé, du reste — d’un pacte nouve-
au qui englobe une série de nouveaux contrats: un contrat
social (lutte contre la pauvreté, notamment dans le cadre du
développement durable), un contrat naturel (alliance de la
science, le développement et la préservation de
I’environnement...), un contrat culturel (édification d’un
projet citoyen pour la lutte contre I’exclusion scolaire et uni-
versitaire, valorisation de la connaissance, ¢gal respect de
toutes les cultures...), un contrat éthique (culture de la paix,
plénitude de I’homme...) centré sur la valorisation du savo-
ir, I’approfondissement de la démocratie, la répartition équi-
table des richesses... C’est 1a certes un programme trés
vaste, qui doit se fonder sur les valeurs humanistes.

A qui incombe la responsabilité d insuffler les change-
ments requis? Par quelle voie pourrait-on réaliser ces chan-
gements?

Comme cela a été souligné par Federico Mayor a une
certaine occasion, les penseurs, les intellectuels, les univer-
sitaires ne détiennent ni la force des armes ni celle de
I’argent, mais ils possedent la force de I’esprit et de la paro-
le. De ce fait, il leur incombe la tiche — surtout dans le ca-
dre d’institutions et organisations diverses, dont celles du
systeme des Nations Unies, réformées — de faire prendre
conscience de certaines réalités, éclairer les esprits, mener
une réflexion prospective pour élaborer une vision, dessiner
I’avenir.



418 Aziza Bennani

Le role de I’intelligentsia du monde arabo-musulman
est fondamentale dans cette réflexion, de méme que celui
d’organisations régionales comme 1’Organisation Arabe
pour I’Education, la Culture et la Science — ALECSO — et
I’Organisation Islamique pour I’Education, les Sciences et
la Culture — ISESCO.

Il'y adonc ces chemins de la réflexion et il y a aussi ceux
de 1 action, aucun des deux n étant exclusif, bien au contrai-
re, les uns nourrissant les autres.

Relever de tels défis, permettra de dépasser cette civili-
sation de la peur, créer les conditions requises pour la sécu-
rit¢ et la stabilité, échapper a “ce nouveau stade de la
dialectique de la peur” (P. Hassner, p. 393). Nous nous ori-
enterons alors vers un monde nouveau plus harmonieux et
éviterons de soumettre la paix a I’épreuve de la peur. C’est
la une tache vitale pour I’avenir de I’humanité et dont la réa-
lisation permettra de nourrir tous les espoirs.

Bibliographie

ANNUAIRE FRANCAIS DE RELATIONS INTERNATIONALES (2002). Bruxel-
les, Bruylant, vol. I1I.

BERNANOS, Georges (1938). Les Grands cimetiéres sous la lune. Paris,
Plon, p.83-84.

HASSNER, Pierre (2003). La terreur et ['empire. La violence et la paix.
Paris, le Seuil, vol. II.

JAFFEE, Cheryl (2001). “La Culture de la peur”. In: Bulletin de la Bibli-
otheque Nationale du Canada, vol. 33, n. 3, Mai-Juin.

LE QUAN, Mai (1998). La paix. Paris, Flammarion.

LES CLEFS DU XXIE SIECLE (2000) Paris, Seuil, Unesco.

MAUPASSANT, Guy de (1882). “La peur”. In: le journal Le Gaulois, 23
octobre.



La Paix a l’épreuve de la peur 419

MAYOR, Federico et BINDE, Jérome (1999). Un monde nouveau. Paris,
ed. Odile Jacob, Unesco.

SMITH, Dan. “Peuples, puissances militaires, espoirs de paix”. In: Atlas
des guerres et des conflits dans le monde, Revue Autrement, Le Mé-
morial de Caen.



>

L’ arrét et le renvoi
des dialogues






Le monde est-il
en danger de mort?

Alain Touraine

Introduction

Nous sommes sortis depuis longtemps, du moins je
I’espére, de la représentation des rapports entre 1’Occident
et ’Orient qu’Edouard Said a si bien analysés et condamnés
en analysant ce qu’on a appelé 1’orientalisme. Les catastro-
phes et la barbarie qui ont traversé I’Europe tout au long du
XXe siecle, a I’Ouest et plus longtemps encore a I’Est du
continent, rendent impossible d’identifier I’Europe, et pour-
quoi ne pas dire ici le monde latin autant que le monde
anglo-américain, a la civilisatioon et a la modernité. Mais en
ce début de siécle nouveau, nous devons nous débarrasser
avec la méme vigueur de 1’idée aussi dangereuse que super-
ficielle qu’il existe plusieurs modernités, comme il existe
plusieurs définitions de la démocratie. Je consacrerai un peu
de temps tout a I’heure a I’opposition de la notion de moder-

423



424 Alain Touraine

nité, qui ne peut avoir qu’un sens universel, et de celle de
voies de la modernisation, qui définit une pluralité de che-
mins vers la modernité, une pluralité¢ de manicres de faire du
neuf avec du vieux car il n’existe pas, dans le monde entier,
un seul pays qui n’ait fait du neuf qu’avec du neuf, méme si
quelquefois des Hollandais, des Anglais ou d’autres pion-
niers européens ont pu avoir I’illusion qu’ils étaient d’em-
blée et enticrement entrés dans la modernité.

Faut-il alors prendre une position plus critique et parler
d’un mouvement mondial ou au moins multicontinental de
libération des peuples et des cultures soumis, éliminant ce
qui a été d’abord un pouvoir politique omniprésent et sym-
bolis¢ par 1’arme nucléaire et ce qui est devenu ensuite
I’intégration de la plus grande partie de I’économie mondia-
le dans un systéme de réseaux financiers et d’entreprises
transnationales qu’on a appelé la globalisation et dont per-
sonne ne doute qu’elle soit placée sous I’hégémonie des
Etats-Unis? Cette réaction a été puissante; elle a rempli une
grande partie du XXe siecle, en particulier sous sa forme
principale, qu’on peut appeler le modele 1éniniste-maoiste.
Mais disons en trés peu de mots, car je n’ai pas le temps ici
de donner une analyse suffisante de ce que je vais évoquer:
nous avons fait I’expérience que ces mouvements de libéra-
tion, ou bien avaient échoué, ou bien avaient basculé dans
des régimes totalitaires ou autoritaires ou bien encore
avaient été suivis par des mouvements de restauration com-
munautaire largement antimodernes, méme s’ils utilisent
des instruments modernes d’action et de communication.

Le moment me semble venu de rejeter toutes les so-
lutions que I’histoire a essayées depuis un sie¢cle et demi.



Le monde est-il en danger de mort? 425

Non pas pour nous laisser aller & un nihilisme rhétorique
dangereux, mais parce que nous touchons en ce moment, si
je puis dire, le fond de I’histoire, c’est-a-dire le lieu extréme
ou il n’y a plus d’acteurs sociaux, ou peut-&tre méme il n’y a
plus de conflits ou d’affrontements, parce que I’ensemble
du territoire humain est menacé de destuction totale. Depuis
deux décennies, le théme de la catastrophe et plus générale-
ment de la société du risque a été abondamment développé
et il est vrai que nous avons tous gardé de ces analyses tres
originales une vive conscience de notre fragilité. Mais ce
que je désigne en ce moment est a la fois plus limité et plus
extréme encore. Il est particulierement difficile pour moi-
méme, qui pendant toute ma vie ai insisté tellement sur le
role des acteurs, leur capacité de transformer I’histoire au
prix de conflits profonds mais en étant portés par une con-
fiance en I’action humaine, de me placer en esprit a I’extréme
opposé de cette pensée. Je dois le faire, comme chacun
d’entre nous doit le faire en ce moment, quitte a pouvoir pro-
poser le plus vite possible et le moins mal possible des
méthodes, des stratégies, pour sortir de ce danger mortel.
Ce danger a aujourd’hui le nom qu’il a toujours eu: la
guerre, qui n’est pas un accident, qui a ét€ peut-€tre mais qui
n’est certainement plus un élément d’une stratégie qui com-
porte d’autres éléments plus positifs. Je choisis comme réfé-
rence directe au lieu qui est aujourd’hui le centre du monde,
ce morceau de terre et de cotes ou s’affrontent I’Etat d’Israél
et les Palestiniens qui luttent pour constituer un Etat natio-
nal palestinien. Depuis longtemps, mais surtout depuis le
début de la deuxiéme Intifada, il y a trois ans, ce qu’on vit
sur cette terre n’est plus un conflit, une rivalité; c’est une



426 Alain Touraine

guerre a mort, une guerre ou chaque camp compte chaque
jour les morts qu’il a subies mais surtout les morts qu’il a in-
fligées a I’autre camp. Au moment ou nous sommes réunis,
personne ne peut dire si cette guerre a mort aura une fin ou
si, des deux coOtés, on en viendra de plus en plus a des
solutions qui nient I’existence de I’autre. Il y a peu de temps
encore, nous avons connu des destructions massives de po-
pulation et certaines d’entre elles n’ont pas terminé leur ceu-
vre de mort, méme si les journaux et les télévisions du
monde entier se sont lassés d’énumérer les victimes fusil-
1ées, les villages brilés, les cultures dévastées. Je sais bien
que le monde entier n’est pas a feu et a sang et que nous
sommes réunis ici librement et pour réfléchir entre nous et
pour nous tous. Mais la mort est proche. Elle est tous les
jours présente au Moyen-Orient; elle I’était hier en Espagne;
elle le sera demain dans une autre ville d’Europe; elle a frap-
pé les Etats-Unis il y a un peu plus de deux ans et il est pro-
bable qu’elle les frappera ou cherchera a les frapper encore.
J’aimerais penser que nos débats et nos échanges amicaux
se sont placés sous des auspices plus agréables et en effet
nous avons passé ensemble des moments non seulement
agréables mais de confiance mutuelle. Cependant, je me
sens obligé de placer les réflexions finales que je vous sou-
mets dans ’ombre de la mort, sous le signe partout mena-
cant de la guerre. Et si je le fais, c’est parce que seule la
conscience de la guerre peut nous obliger et nous inciter en
méme temps a chercher les conditions minimales de la paix
qui seule nous permet de communiquer, d’apprendre a la
fois a vivre ensemble et a respecter nos différences.



Le monde est-il en danger de mort? 427

|

Nous appelons guerre un combat a mort entre des ad-
versaires qui se définissent comme enti¢rement extérieurs
I’un a Pautre, sans rien en commun. Ce que 1’un gagne,
I’autre le perd; il arrive aussi que les deux aient des pertes,
comme ce fut le cas surtout avec la premicre guerre mondia-
le; il n’est pas possible que 1’un et I’autre soient gagnants.
Les catégories qui s’appliquent ici sont celles d’amis et
d’ennemis et Karl Schmidt a eu raison d’opposer ces caté-
gories a toutes celles qui sont définies par un conflit social,
méme s’il nous semble indispensable d’ajouter que la trans-
formation des conflits sociaux en guerres est liée a
I’installation de régimes eux-mémes guerriers, c’est-a-dire
autoritaires ou totalitaires, et donc a la destruction de la dé-
mocratie.

De I’autre coté, nous appelons conflit un affrontement,
qui peut étre violent mais qui se définit clairement a
I’intérieur d’une société ou d’une culture, ¢’est-a-dire ou les
parties en présence, méme quand le conflit qui les oppose
est d’'une grande profondeur, reconnaissent qu’elles ont
quelque chose en commun, des ressources culturelles autour
de I’appropriation sociale desquelles le conflit s’est déter-
miné. Qu’on considére les conflits de niveau le plus éleveé
comme ceux qu’on rassemble sous des noms comme révo-
lution ou lutte de classes ou, au contraire, qu’on considere
des tensions entre groupes d’intéréts oppos€s cherchant a
conquérir des avantages, a défendre des priviléges ou a se
débarrasser de charges jugées indues, tous les conflits sont
limités, parce que tous sont des conflits sur quelque chose
qui définit un terrain commun aux acteurs en conflit.



428 Alain Touraine

Une telle définition est indispensable a donner avant
d’aborder les rapports entre les guerres et les conflits, car il
faut reconnaitre que les analyses et nos propres réactions
sont souvent confuses, du simple fait que guerre et conflits
se mélent souvent. Méme lorsque les enjeux sont tres limi-
tés, le langage de la guerre est souvent employé. C’est la rai-
son méme pour laquelle les définitions qui viennent d’étre
données et qui sont en grande partie arbitraires sont indis-
pensables, afin que nous puissions définir et comprendre
des situations qui ont presque toujours plusieurs dimen-
sions.

L’idée qui s’impose a nous avant toute autre et qui doit
guider notre exploration, au moins au début, est qu’on assis-
te historiquement, dans les sociétés dites modernes ou en
voie de modernisation, a une séparation croissante des guer-
res et des conflits, surtout a I’intérieur de chaque société.
L’image que nous offre un passé encore proche est celle de
la confusion des conflits sociaux et des guerres internationa-
les. Aujourd’hui au contraire, ou au moins dans un passé
trés récent, nous avons pu avoir I’illusion que les conflits
¢taient de plus en plus fragmentés, que ce qui restait en com-
mun entre les adversaires était de plus en plus important et
peut-&tre que les guerres se manifestaient de plus en plus di-
rectement, sans passer par des intermédiaires économiques
et politiques. La modernité n’a été nulle part donnée au dé-
part comme un objectif et un plan d’action qui se seraient
mis en place bien avant le déclenchement des processus de
modernisation. C’est évidemment le contraire qui est vrai.
Ce n’est pas la modernité qui a déclenché des processus de
modernisation, ¢’est ceux-ci qui ont produit de la modernité,



Le monde est-il en danger de mort? 429

mélangée a d’autres éléments, mais qui a pris son autonomie
jusqu’a devenir une représentation du monde suffisamment
forte et intégrée pour qu’on puisse, comme nous le faisons
aujourd’hui, placer la modernité et son unicité en téte d’une
analyse qui doit étre complétée par 1’étude comparative des
divers modes de modernisation. Or la priorité historique qui
appartient a la modernisation sur la modernité a comme
conséquences directes la priorité de la guerre sur les con-
flits, ou au moins leur mélange et, a-t-il semblé a beaucoup,
leur unité profonde. Le propre de la modernité est de définir
et de controler ses propres mécanismes internes d’inté-
gration, mais aussi de conflits et de changement. Au contrai-
re, tous les processus de modernisation, quels qu’ils soient,
ont ¢ét¢ d’abord des processus de rupture, d’élimination, de
mise a mort. La modernisation a parfois été¢ associée a la
conquéte. Méme les empires coloniaux, dont le bilan a si
souvent été négatif, ont joué¢ un réle important de moderni-
sation et dans des expressions comme: ouvrir des routes, ré-
tablir la paix, installer des ¢élites et des gouvernements
locaux, la présence de la guerre et de sa violence est immé-
diatement visible. Elle I’est plus encore dans 1’expérience
historique des pays qui sont devenus les principaux créa-
teurs de la modernité. Tous ces pays sont entrés dans leur
processus accéléré de modernisation par une révolution.
Cette notion a été en fait peu analysée, méme si elle a été tres
largement, trop largement, utilisée. En fait, nous le savons
bien, une révolution est I’association paradoxale mais né-
cessaire d’un saut vers la modernité, ¢’est-a-dire vers un ca-
dre de références de plus en plus admis par tous, et la
destruction d’un des adversaires considéré par 1’autre com-



430 Alain Touraine

me un obstacle infranchissable a sa propre entrée dans la
modernité. Cette double nature des révolutions est en géné-
ral trés clairement indiquée par les acteurs eux-mémes. Il
suffit ici d’évoquer deux exemples célebres, situés le pre-
mier sinon dans la premiere série de révolutions, celles qui
détruisirent des “anciens régimes”, et des révolutions com-
me la révolution chinoise, qui ont continué¢ longtemps a
combiner une transformation sociale profonde avec une ac-
tion guerriere. La Révolution frangaise reste célébre parce
qu’elle a formulé mieux que toute autre les principes fonda-
mentaux de la démocratie et plus largement de la modernité
politique. La Déclaration du Jeu de Paume, du 20 juin 1789,
I’abolition, le 4 aofit, des droits féodaux, la rédaction pen-
dant ce méme mois de la Déclaration des droits de ’homme
et du citoyen et aussi bien des mesures prises par la Législa-
tive et méme la Convention constituent une transformation
presque sans €gale d’une société nationale. Mais des le dé-
but, la violence guerriére apparait, dans les émeutes de la
faim qui éclatent rue Saint Antoine, dans la décapitation du
gouverneur de la Bastille aprés la prise de cette prison ou
n’étaient retenus qu’un nombre faible de détenus. Rapide-
ment, la dimension guerriére de la révolution s’impose a
tous, étant donné la guerre déclenchée par les grandes puis-
sances contre la Révolution et 1’apparition de foyers de
guerre civile, en particulier en Vendée. La Terreur fut une
guerre et ne fut nullement un conflit. C’est trés récemment
que des historiens, et en particulier Charles Tilly, ont su dé-
couvrir derriere I’intervention militaire en Vendée la des-
truction d’une société agraire, aristocratique et paysanne,
par une autre société, urbaine, marchande et bureaucratique



Le monde est-il en danger de mort? 431

a la fois. L’histoire de France comparée a celle d’autres
grands acteurs de la modernité a été presque constamment
chargée d’une dimension guerri€re; presque constamment
le sang a coulé, les barricades se sont dressées et les pelotons
d’exécution ont abattu aussi bien les réformateurs sociaux
transformés en guerriers que les partisans de la violence
comme accoucheuse de I’histoire. La Révolution soviétique
est un exemple beaucoup plus faible de cette dualité
d’orientations et de méthodes car, apreés ce qu’on a pu appe-
ler la Révolution de Février, ce qu’on nomme la Révolution
d’Octobre fut avant tout la prise de pouvoir par la violence
et par la mobilisation du peuple et des marins du pouvoir
d’Etat. Dés la fin de 1917, toute évolution sociale et politi-
que autonome avait disparu et était passée sous le controle
total du parti bolchévik. En revanche, la présence d’un con-
flit et d’'un mouvement social, appuyés sur les paysans, a
joué un role central dans la Révolution chinoise, surtout
apres la victoire militaire de Tchang Kai-Chek qui fut suivie
de la Longue Marche qui aboutit par la conjonction de for-
ces sociales et militaires a I’entrée dans Pékin en 1949 et au
renversement du régime ancien. A des degrés divers, toutes
les grandes révolutions peuvent étre analysées de la méme
manicre, depuis la Révolution hollandaise et la deuxieme
Révolution anglaise de 1688 jusqu’a beaucoup des guerres
de libération nationale qui furent en méme temps des guer-
res dirigées contre une classe dirigeante étrangere ou méme
contre des colons, qui n'étaient pas tous riches, protégés par
les armes étrangeres.

Plus généralement, les grandes étapes de I’apparition et
de la reconnaissance des droits a eu deux phases complé-



432 Alain Touraine

mentaires et opposées. Je viens de le dire a propos de la re-
connaissance des droits civiques qui se fit au cceur de la
révolution qui devait conduire a I’arrestation et a I’exé-
cution du roi et de la reine en France. Un siecle plus tard, les
luttes pour la reconnaissance des droits sociaux ont pris de
la méme maniére deux formes opposées. La forme Iéninis-
te-maoiste fut la plus importante, celle qui souleva le plus
grand nombre de pays en lutte; et de 1’autre coté, la for-
mation lente et difficile, mais qui est finalement sortie
victorieuse du XXe siécle: la démocratie industrielle, la so-
cial-démocratie et sa manifestation principale, le Welfare
State. Et nous vivons en ce moment méme une dualité
d’orientations comparable a propos des luttes pour la recon-
naissance des droits culturels. Les communautarismes sont
dominés par I’esprit de guerre et leur action est de méme
nature que celle des régimes communistes; en face, la recon-
naissance des droits culturels et donc d’un certain multicul-
turalisme ou tout au moins de la recherche positive de
communications interculturelles occupent a notre époque le
méme rdle que la découverte de la social-démocratie au tout
début du XXe siecle, en Allemagne, en Angleterre et dans
les pays du Nord de I’Europe.

Dans beaucoup de parties du monde, le terrorisme 1’a
emporté, terrorisme jacobin et montagnard, terrorisme Iéni-
niste, terrorisme maoiste. Mais un demi-siccle apres la chute
du nazisme et quinze ans apres la chute de I’empire soviéti-
que et de son régime, nous avons €té tentés de penser que les
problémes de la société civile I’emportaient décidément sur
ceux de I’Etat et que les conflits allaient remplacer les guer-
res, idée moins naive que celle du XIXe siécle qui a cru que



Le monde est-il en danger de mort? 433

le progres industriel rendrait inutiles et improductives les
gréves. Nous avons vu se développer sous nos yeux 1’espace
des conflits conscients de leurs limites et soucieux du role
des arbitres ou des médiateurs qui sont partout en grand
nombre. Des penseurs libéraux comme Raymond Aron ont
insisté sur ce mélange de conflictualité et de modération ou
d’autolimitation qui a caractérisé pendant plusieurs décen-
nies et dans certains cas pendant tout un siccle les sociétés
modernes. Car c’est bien de la société moderne qu’il s’agit
maintenant. Aucune société n’est entiérement moderne,
n’est entiérement gouvernée par la recherche de sa propre
capacité d’intégration et de changement; mais dans un nom-
bre croissant de situations, on voit se fragmenter, se limiter
les conflits, se renforcer les méthodes de gestion des con-
flits, et en particulier s’étendre et se diversifier les modes
d’intervention du droit. Dans le domaine des relations de
travail, si les conflits de classes plus fondamentaux n’ont
pas disparu, le domaine des labor relations n’a pas cessé de
s’étendre, a mesure surtout qu’augmentaient les interven-
tions de I’Etat. Quelques-uns ont révé, apres la chute du mur
de Berlin, a la création de la paix éternelle. C’est avant tout
le développement fulgurant des médias qui a encouragé cet-
te vision optimiste, car rien n’est plus €loigné de la violence
guerriere que 1’image transportée par les médias dans tous
les foyers. L’abondance méme des scenes de violence que
nous voyons, aussi bien dans les reportages sur des guerres
que dans beaucoup de films et de téléfilms, font pénétrer en
nous I’idée que la violence est un spectacle, qu’il y a donc
des spectateurs qui ne sont pas des participants directs, ce
qui démontre bien que la violence elle-méme est encadrée



434 Alain Touraine

dans certaines limites, qu’elle ne créve pas tous les yeux,
qu’elle n’interdit pas tous les regards et par conséquent qu’il
demeure toujours possible de transformer une guerre en
conflit. On comprend méme que certains, pendant la période
qui a suivi la chute du régime soviétique, aient cru pouvoir
définir I’état du monde par le théme de la globalisation,
c’est-a-dire d’un processus qui affecte tout le monde mais
qui favorise au total les échanges, les mélanges et constitue
un cadre d’organisation économique si large qu’il domine
toutes les catégories politiques et guerriéres qui semblaient
avant, au moment de la construction des grands empires,
créer des ensembles plus globaux que les grandes entrepri-
ses économiques ou financiéres. Aujourd’hui, ¢’est le con-
traire qui est affirmé avec le plus de force. Aucun acteur
politique, aucune force militaire, ne peuvent arriver a un ni-
veau mondial d’organisation et d’action, comme le font les
réseaux financiers et les entreprises transnationales.

Cette tendance générale, qui a été observée par un si
grand nombre d’analystes, a entrainé, de 1’avis général, une
fragmentation des conflits quin’a laiss€ a aucun un role cen-
tral, “surdéterminant”. En méme temps, beaucoup d’entre
nous avons ¢été intégrés dans des systémes administratifs de
plus en plus complexes, avec la formation d’Etats fédéraux,
de quasi-Etats régionaux ou au moins de grands systemes
d’alliances. Les conflits apparaissaient partout, mais chaque
fois plus particuliers, plus gérables et donc moins révo-
lutionnaires. Méme les pays qui avaient gardé apres la se-
conde guerre mondiale de fortes références aux traditions
révolutionnaires, par exemple la France et 1’Italie, durent
abandonner un vocabulaire et méme des programmes politi-



Le monde est-il en danger de mort? 435

ques qui n’avaient plus de répondants. Pendant les années
soixante-dix du dernier siécle, des intellectuels et divers
types d’activistes plus marginaux ont voulu rompre cette
tendance molle a la recherche de négociations et d’accords.
L’Italie a connu de longues et dramatiques années de plomb;
I’Allemagne n’a connu qu’un épisode relativement court de
terreur révolutionnaire et la France a été sauvée d’une déri-
ve a I’italienne par le rapprochement des partis socialiste et
communiste qui ouvrait un chemin au changement que les
militants les plus radicaux pensaient pouvoir transformer,
selon la vieille stratégie trotskiste, en foyers de mouvements
révolutionnaires. Méme les mouvements qui ont combattu
le plus directement la globalisation et qui rapidement ont
préféré s’appeler altermondialistes, avec raison, n’ont pas
entierement réussi a établir des liens solides entre une multi-
plicité de mouvements sociaux et une action beaucoup plus
directement politique anti-américaine. C’est celle-ci qui est
restée prédominante, mais autolimitée a des dénonciations,
tandis qu’on apercevait déja renaitre I’esprit guerrier. Mais
méme si un nombre croissant de témoins et d’analystes
s’inquiétaient des inégalités croissantes, de 1’augmentation
du nombre des exclus et des menaces qui portaient sur la
diversité culturelle dans 1’ordre humain autant que dans
I’ordre végétal ou animal, le théme de la guerre est apparu
pendant cette période, au total trés bréve, comme un theme
relativement marginal. Il est vrai que les Nations Unies
n’avaient pas la capacité d’empécher ces guerres, mais cel-
les-ci ne se répandaient pas, méme si leur degré de violence
¢tait localement trés €levé, et en Bosnie ou au Kosovo par
exemple, certaines solutions étaient élaborées, insuffisantes



436 Alain Touraine

pour mettre fin aux violences guerriéres mais assez fortes
pour encourager la croyance au déclin de la violence guer-
riere. Il est impossible d’indiquer un point, une date, un lieu
ou la croyance au conflit aurait envahi jusqu’a un point ex-
tréme la vie interne des sociétés. En revanche, il est difficile
de nier I’effet de surprise, de rupture, de catastrophe qui
s’est installé dans une grande partie du monde a partir du 11
septembre 2001, comme si I’histoire était brusquement re-
partie en sens inverse du chemin qu’elle avait parcouru avec
les progres de la modernité et I’emprise croissante des prin-
cipes intégrateurs de la modernité sur toutes les formes,
méme les plus violentes, de modernisation. Il est vrai que de
grands analystes comme Samuel Huntington avaient annon-
cé que le choc des civilisations remplacerait les guerres
entre les Etats. Vrai aussi que d’autres, comme André Mal-
raux, ont annoncé que les problémes spirituels occuperaient
la méme place centrale au XXIe siece que les problémes
économiques au XIXe siecle et les problémes proprement
politiques au XXe; mais I’importance des débats suscités
par de telles déclarations n’a pas rompu la confiance crois-
sante de la société civile en elle-méme. Et si cette expression
doit étre employée ici, c’est bien parce qu’elle désigne un
nouvel échelon de la société politique, qui est au plus loin de
la capacité d’action guerriere des Etats et qui s’efforce
d’¢largir le champ politique et sa capacité de gérer aussi
bien des problemes locaux que des problémes a trés long
terme auxquels les Etats nationaux ne sont pas capables de
trouver des solutions.

Cette vision, a la fois inquicte et optimiste du monde,
existe certainement encore. Néanmoins, presque personne



Le monde est-il en danger de mort? 437

ne doute aujourd’hui que le 11 septembre 2001 a marqué un
changement d’époque historique fondamental. Les Euro-
péens en ont pris mieux conscience au moment ou 1’attentat
meurtrier de Madrid en mars 2004 a fait 200 morts et plus de
1.500 blessés. Tout d’un coup, des millions d’individus et
des dizaines d’Etats se sont sentis menacés. L’image de la
mort, qui avait été peu a peu écartée, apres les grandes épi-
démies qui avaient presque détruit tant de villes européen-
nes, revient brusquement parmi nous avec les bombes qui
explosent dans les trains, sur les immeubles de bureaux ou
pres de centres de décision politique. Beaucoup se deman-
dent: comment comprendre ce renversement brutal dans
I’évolution du monde? N’est-il pas encore possible de pen-
ser que cette violence est déclenchée par des groupes terro-
ristes restreints, terroristes ou fanatiques, et qu’il faut de
toute urgence, au lieu de s’inquiéter pour la masse des hom-
mes, ¢liminer les foyers forcément repérables d’ou partent
des actes de plus en plus nombreux et de plus en plus des-
tructeurs?

Mais il n’est pas possible d’accepter une telle disconti-
nuité. Avant d’imaginer un avenir, il faut s’ interroger sur les
causes de cette réapparition de la violence guerriére.

11

C’est une réaction assez habituelle de dire que 1’en-
richissement des pays modernes a laissé de coté une partie
importante de la population, que la pauvreté se maintient ou
s’étend et que I’exclusion devient pour certains de plus en
plus durable. Une telle argumentation est bienvenue s’il



438 Alain Touraine

s’agit de se protéger contre la croyance naive en une amélio-
ration de la situation de tous, comme si les progres de la
civilisation matérielle se répartissaient naturellement de
maniere égale ou méme de plus en plus juste sur I’ensemble
de la population. Mais s’il s’agit de découvrir les causes de
la violence et méme de la rupture guerricre, il est impossible
de dire que nos sociétés sont de plus en plus divisées par une
frontiére entre riches et pauvres. Ces frontieres existent en-
core; elles existaient bien davantage dans le passé et la sim-
ple évocation soit des événements soit des ceuvres littéraires
du XIXe siecle anglais ou frangais nous rappelle la force im-
médiatement perceptible des distances et des différences de
classes dans ces vieux pays industriels. C’est dans une tout
autre direction qu’il faut porter I’analyse.

Une caractéristique ambigué mais constamment pré-
sente de la modernité est ce qu’on pourrait appeler la
destruction de la subjectivité ou des subjectivités. Non seu-
lement parce que la consommation et la communication de
masse imposent des modeles de consommation et de com-
portement qui tendent a étre les mémes dans différents pays
et qui sont imposés par la publicité commerciale et par
d’autres méthodes, mais I’idée de modernité est profondé-
ment liée a celle d’une élimination de plus en plus complete
des représentations internes de la vie intime, de I’ame ou de
quelque nom qu’on les nomme. La sécularisation, qui est le
corollaire de la modernité, a réduit beaucoup I’influence des
récits religieux. Toutes les formes de rationalisme, jusqu’au
structuralisme, veulent découvrir les lois des conduites hu-
maines ou de 1’évolution historique, sans faire appel aux ex-
plications que les populations ont toujours donné de leur



Le monde est-il en danger de mort? 439

destin ou en particulier de leur origine, en passant par le lan-
gage des mythes ou celui des religions. Depuis la fin du
XIXe siecle, période ou se sont formées les grandes pensées
qui continuent a nous dominer, celles de Marx, de Nietzsche
et de Freud, sans oublier la pensée de Durkheim qui voulait
traiter les faits sociaux comme des “choses”, il a existé, dans
les meilleurs des cas, une différenciation fortement hiérar-
chisée entre le monde supérieur de la raison et du calcul et
du progres et le monde local, inférieur, souvent méme con-
sidéré comme féminin, du sentiment, de la vie familiale et
intime. Mais surtout la pensée et la sociét¢ modernes qu’il
faut toujours définir comme I’association du rationalisme et
de la reconnaissance des droits individuels, et qui par consé-
quent n’étaient pas nécessairement portées a nier la subjecti-
vité, en fait ont suivi presque constamment cette orientation
au nom d’un principe simple: une société moderne est de
plus en plus différenciée et par conséquent les échanges y
ont pris une importance croissante par rapport aux émo-
tions, aux ¢états de conscience qui se transmettent diffi-
cilement et qui, en particulier, utilisent difficilement les
ressources du langage. Au cours des derniéres décennies, le
linguistic turn a exercé dans le méme sens une influence
considérable au point que beaucoup ont pensé que le but fi-
nal était atteint, a savoir la suppression de toute référence
non seulement a la subjectivité mais surtout a I’idée méme
de sujet qui apparait comme une liberté qui échappe a
I’étude, alors que ce sont les déterminants sociaux qui,
seuls, peuvent offrir une base sérieuse a 1’étude.

Il est difficile de parler en termes généraux de ce rejet de
la subjectivité parce qu’elle a pris des formes tres diverses,



440 Alain Touraine

depuis I’élimination de I’irrationnel et de la religiosité jus-
qu’a la place subalterne faite aux cultures traditionnelles,
celles des populations autochtones ou celles des immigrés
récents et jusqu’a la pénétration de modeles dits scientifi-
ques dans la connaissance des conduites humaines. Mais
nous pouvons isoler quelques aspects de ce refus de la sub-
jectivité qui peuvent avoir joué un réle — et continuer a le
jouer- dans le retour de menaces qui pésent sur la modernité.
La premicre forme est celle de la perte de sens, c’est-a-dire
dans des formes qui relévent de la psychiatrie ou non, la
multiplication des existences privées de sens, c’est-a-dire
qui ne sont qu’une série de situations, d’incidents, de réac-
tions, comme I’a dit avec le plus de profondeur Walter Ben-
jamin. Une deuxieme forme d’¢limination de la subjectivité
et qui porte en elle plus directement encore des menaces
pour la société moderne est la disparition de plus en plus fré-
quente de toute référence au monde que j’ai décrit dans la
premicre partie de cet article, le monde des conflits. Nous
avions vu, a la fin du XIXe si¢cle, au moment ou la civilisa-
tion des métiers et des artisans déclinait, surgir des attentats
anarchistes ou populistes menés au nom de ces catégories
que I’histoire engloutissait. Le déclin relatif de la société in-
dustrielle et surtout du marxisme qui avait conquis une pla-
ce considérable parce qu’elle disposait de I’appui soit du
pouvoir politique soit de groupes idéologiquement puis-
sants, laisse derriére lui des groupes portés vers 1’action vio-
lente. C’est alors, a la fin des années soixante et surtout dans
les années soixante-dix, qu’apparut dans le monde occiden-
tal la violence politique sous les formes et a une échelle qui
¢taient inconnues jusqu’alors, étant donné que les régimes



Le monde est-il en danger de mort? 441

totalitaires semblaient avoir eu le monopole de cette violen-
ce, puisqu’ils ’avaient utilisée sur une échelle gigantesque,
celle du génocide ou de ses équivalents. Aux Etats-Unis
d’abord, avec les Weathermen, en Allemagne avec le grou-
pe Baader Meinhof, en France avec les tentations des maois-
tes qui ne furent arrétés que par 1’alliance électorale des
socialistes et des communistes et que Jean-Paul Sartre
lui-méme avait encouragés, en Italie surtout avec les années
de plomb durant lesquelles les Brigades Rouges, les Auto-
nomes et d’autres groupes se livrérent a des actions violen-
tes et a des assassinats qui culminérent avec la mise a mort
d’Aldo Moro, leader démocrate-chrétien qui tentait d’éta-
blir une alliance avec le parti communiste, dans tous ces
pays ou le mouvement ouvrier organisé et en particulier le
syndicalisme avaient fini de vivre leurs plus grandes heures,
comme la gréve Lip en France et I’automne chaud en Italie,
la violence, souvent mais pas toujours menée au nom d’une
classe ouvriére qui s’est toujours tenue ¢loignée de ces en-
treprises dangereuses, a déferlé. C’était le moment aussi ou,
en Amérique latine, I’influence de la guérilla réussie de
Cuba avait entrainé I’apparition de quelques grandes guéril-
las rurales, en particulier au Vénézuela et au Pérou, et sur-
tout des mouvements révolutionnaires urbains, avant que ne
se forme au Pérou le Sentier Lumineux qui mena une vérita-
ble guerre au gouvernement et que la Colombie éclate sous
les coups de guérillas qui sont en fait des territoires occupés
parfois depuis trés longtemps par des groupes politiques
qu’il n’est pas facile de distinguer de bandits ou de traficants
de drogue. D’une maniere nouvelle par son échelle et par la
violence de ses actions se développe une politique de la vio-



442 Alain Touraine

lence que Michel Wieviorka a eu raison d’expliquer par la
décomposition des luttes sociales. Explication qui concerne
plus les anciens ou les nouveaux pays industriels que les au-
tres, mais dont la vérité est indiscutable, étant donné que les
mouvements armés eux-mémes en appellent constamment
au prolétariat, a la lutte des classes et également au front
d’action entre les peuples colonisés et le prolétariat urbain
appuyé¢ par des idéologues. Faut-il voir ici un début d’ex-
plication de la violence extréme qui semble se répandre au
début du XXle siecle? Cette hypothése n’est pas convain-
cante. Parce qu’il s’agit bien de 1’épuisement de la société
industrielle, de ses combats, de ses idéologies et de ses for-
mes de mobilisation. Les idées neuves sont ailleurs, dans les
mouvements écologistes ou les mouvements féministes.
Nous avons de la peine a comprendre aujourd’hui les dis-
cours et les textes des Brigades Rouges ou d’ Action Directe
en France. Il s’agit bien d’un effort désespéré pour rendre la
“conscience’ au prolétariat qui se laisse manipuler par la so-
ciété de consommation et les propagandes d’un capitalisme
devenu tout puissant. C’est parce que ces violences héritées
du siecle passé ne nous semblent pas porteuses d’avenir que
nous sommes encore plus impressionnés par d’autres sour-
ces de violence qui semblent, elles, chargées d’avenir et par
conséquent destinées a se développer, ce que les témoins
n’ont jamais pensé, méme aux pires moments des années de
plomb en Italie.

Les progres tres rapides du monde industriel ont creusé
un fossé de plus en plus profond entre les pays ou les régions
dont le mode de développement leur avait permis d’accéder
de bonne heure et trés largement a la modernité et les autres



Le monde est-il en danger de mort? 443

pays qui, paralysés par la force de structures politiques et so-
ciales anciennes et d’idéologies soit nationalistes, soit révo-
lutionnaires tournées vers le passé, n’ont pas réussi a entrer
dans la modernité et se sentent de plus en plus enfermés
dans des barriéres qu’il leur est de plus en plus impossible
de renverser. Au cceur méme des pays développés et surtout
de I’Amérique du Nord et de I’Europe occidentale, on a vu
apparaitre des mouvements menés au nom des peuples au-
tochtones qu’on pourrait appeler les peuples premiers, pour
reprendre 1’expression employée par Jacques Chirac
pour nommer leurs arts, et des actes de violence se manifes-
ter, mais qui pouvaient n’apparaitre souvent que comme la
continuation de la violente conquéte de ces peuples et de
leurs territoires par de nouveaux colonisateurs. Il suffit ici
de mentionner la conquéte de I’Ouest par les Etats-Unis et la
création de réserves ou bien des populations indiennes se
sont décomposées dans 1’alcoolisme, les drogues et le refus
de travailler, dans une zone a la fois protégée et mise a
I’écart. On a vu en Europe des populations qui se sentaient
considérées comme marginales se soulever, bien que leur
action ait en général été sans espoir, puisque le modele de
I’Etat national, qui était leur idéal, était déja fortement at-
teint par le développement de la mondialisation économique
et culturelle. Il est remarquable que les nationalités qui ont
réussi dans leur volonté de survie et méme de nouveau déve-
loppement, comme les Catalans et les Québécois, aient tres
peu recouru a la violence, seulement en 1970 dans le cas des
Québécois. Les phénomenes majeurs ne s’observent ni au
niveau local ni au niveau national ou méme régional. C’est
bien la mondialisation, qu’on nomme aussi la globalisation,



444 Alain Touraine

qui a représenté une forme nouvelle d’impérialisme, au sens
ou ce mot avait été inventé au début du XXe siécle, c’est-
a-dire le triomphe du capitalisme financier sur le capitalis-
me industriel et I’extension au monde entier des opérations
financieres. C’est bien dans 1’idée de globalisation qu’il faut
chercher I’explication du retour de la guerre comme proces-
sus politique principal. La globalisation affaiblit, dit-on le
plus souvent, les Etats nationaux. Il est plus juste de dire
qu’elle a poursuivi I’ceuvre de destruction des anciens empi-
res, ceuvre qui avait commencé au début du XXe siécle avec
la décomposition de 1’empire turc, puis celle de 1’empire
austro-hongrois et qui a pris des proportions immenses avec
la décomposition de I’Union Soviétique en 1989. Les Etats
nationaux comme tels, 1a ou ils étaient constitués solide-
ment, ont résisté a la globalisation, parfois méme pour s’y
identifier, comme dans le cas des Etats-Unis ou du Japon,
parfois pour essayer de créer un super-Etat national, tentati-
ve européenne qui a a la fois remporté de grands succes éco-
nomiques et n’a pas débouché sur la création d’une véritable
capacité d’action politique. Mais au-dela de ces phénome-
nes qui ne transforment pas profondément le paysage mon-
dial, on a assisté, depuis plus d’un siecle, a I’échec de plus
en plus dramatique des tentatives de création d’Etats natio-
naux et d’entrée dans la modernité. Tres particulier est
I’exemple turc, pays colonisateur et non colonisé qui a con-
nu, apres la chute de son empire, une laicisation autoritaire
imposée surtout par les militaires, ce qui lui a permis de ré-
sister a la fois a la poussée islamiste et au mouvement kurde,
I’un et I’autre traités par des méthodes répressives brutales,
mais pays qui a connu et connait une véritable modernisa-



Le monde est-il en danger de mort? 445

tion, ou les éléments de la modernité sont déja trés présents,
ce qui explique que malgré de fortes résistances I’entrée de
la Turquie dans I’Union Européenne soit aujourd’hui pré-
vue et, j’ajoute, souhaitable. Le cas de I’Iran aurait pu étre le
méme, étant donné la rapidité et la profondeur des réformes
introduites par la dynastie des Pahlevi, mais c’est finale-
ment un pouvoir théocratique qui a renversé le dernier Shah
et qui a créé une République islamique qui, malgré 1’évo-
lution de la société, maintient un pouvoir absolu que n’ont
pas ébranlé les réformateurs modérés qui n’ont pas osé dé-
clencher une crise ouverte. Mais ailleurs et en particulier
dans les nombreux pays qui ont été colonisés, dont I’Etat est
faible et en méme temps qui sont directement exposés a
I’influence économique, politique et culturelle des pays les
plus puissants, le fait dominant est I’échec des tentatives de
modernisation. Le cas emblématique est celui de I’Egypte,
poussée vers la modernisation des le début du XIXe siccle,
qui a tenté de se libérer de I’emprise anglaise et de se moder-
niser a la fin du XIXe siécle, puis qui a poussé plus loin que
les autres pays une politique nationaliste, celle de Nasser qui
a remporté assez de succes pour donner I’impression de sa
victoire, mais qui a perdu rapidement de sa force avant que
monte I’influence des Fréres Musulmans et que 1’assassinat
du Président Sadate marque I’échec de la grande tentative
de nationalisme modernisateur. Les pays gouvernés par le
Baas ont connu une expérience analogue. Le cas le plus dra-
matique est encore celui de 1’ Algérie ou les gouvernements,
nés de la libération nationale, se sont révélés incapables
d’unifier le pays et de le faire entrer dans I’économie moder-
ne malgré la présence massive d’hydrocarbures sur le terri-



446 Alain Touraine

toire algérien. Entre I’Occident dominé par les Etats-Unis,
partiellement relayés par I’Union Européenne, la Russie tel-
lement affaiblie qu’une alliance étroite avec les Etats-Unis
est pour elle une priorité absolue, et la Chine qui maintient
un régime autoritaire pendant qu’elle transforme sur une
grande échelle son économie dont le poids mondial sera
bientdt une menace directe pour les Etats-Unis, s’étend une
zone politiquement faible, ou les nationalismes se sont réveé-
1és incapables de transformer la société et de moderniser
I’économie. Cette zone n’est pas d’une nature différente de
la plus grande partie de 1’ Afrique qui, elle aussi, a I’ombre
des pays européens et en partie a cause de la présence du pé-
trole dans plusieurs pays, a été incapable de construire des
Etats post-coloniaux. On peut méme trouver des exemples
de cette évolution dans certaines zones, les plus pauvres et
les plus isolées, de I’Amérique latine, comme Haiti ou par-
tiellement la Bolivie, sans mentionner ici I’affaiblissement
relatif du Mexique, désormais junior partner de I’économie
américaine plutdét que participant actif des tentatives de
redressement de 1’Amérique latine. Ces vastes territoires
semblent impuissants a créer des forces de gestion, de mo-
bilisation et de résistance capables de s’opposer a la domi-
nation impersonnelle d’une économie globalisée ou a la
puissance militaire américaine lorsqu’elle se manifeste acti-
vement, comme apres le 11 septembre 2001. Autant les
foyers de violence a I’intérieur du monde moderne sont li-
mités, autant au-delad de ce qui apparait comme un nouveau
limes, on voit partout les efforts de modernisation échouer,
I’écart entre pays riches et pauvres augmenter et la violence
se répandre partout en s’appuyant sur la faiblesse et surtout



Le monde est-il en danger de mort? 447

la corruption des autorités politiques, militaires et policié-
res.

Telle est la situation du monde au début du XXIe siecle.
D’un c6té une hégémonie croissante des Etats-Unis que jus-
qu’a présent une Europe économiquement intégrée mais
politiquement désunie n’a pas réussi a limiter, et un Japon
qui reste fidele au monde trilatéral, en particulier a cause de
la montée spectaculaire de la Chine a ses cotés. De autre
coté, s’il existe quelques tentatives de modernisation, diri-
gées par des Etats plus ou moins nationaux, comme c’est le
cas aussi au Maroc, comme ce fut le cas longtemps en Inde,
c’est la désorganisation, la perte de contrdle politique et
d’intégration nationale qui I’emporte. Dans le cas le plus
important, celui de la zone arabo-musulmane, apres 1’échec
des nationalismes on a assist¢ a la volonté de créer des Etats
islamiques, non seulement en Iran mais aussi au Soudan, et
méme en Algérie et on a vu en Arabie Saoudite s’étendre
I’influence des Wahabites et des tendances les plus extré-
mes et donc agressives de I’islam. Cette coupure du monde
en deux, créée ou aggravée par ce qu’on a appelé la globali-
sation et qui a dominé sans partage la breéve période qui est
allée de la chute du régime soviétique symbolisée par la des-
truction du mur de Berlin jusqu’a I’attentat qui a détruit les
tours du World Trade Center a New York en 2001, a rendu
visible la destruction des instances politiques, sociales et
culturelles face a la domination mondiale de 1’économie.
Cette situation extréme a entrainé une crise de 1’opinion et
en particulier du monde intellectuel des pays occidentaux
qui voudraient limiter le pouvoir des Etats-Unis, comme
c’est le cas de la Chine, mais surtout on a assisté dans



448 Alain Touraine

plusieurs grandes zones du monde a une décomposition ac-
célérée de la capacité d’action politique, de modernisation
économique et de renouvellement idéologique ou intellec-
tuel. Il s’agit 1a d’un phénomene en partie de méme nature
que la prolétarisation qui avait ruiné les sociétés rurales et
marchandes en Grande-Bretagne et dans les premiers pays
industriels, y compris les Etats-Unis. Mais il s’agit en fait
d’une situation de rupture qui n’a presque plus aucun conte-
nu de conflit social. Ceux qui expliquent la politique améri-
caine par la volonté de ce pays de controler le pétrole se
trompent autant que ceux qui avaient cherché a expliquer le
nazisme comme un agent politique et militaire au service du
grand capitalisme, alors que c’était plutot la relation contrai-
re qui correspondait a la réalité. Il devient de plus en plus
clairement impossible a une grande partie du monde d’en-
trer dans la modernité, d’élaborer des modéles de moderni-
sation et par conséquent de créer et de gérer des conflits
sociaux. On assiste a un recul massif de ces conflits sociaux,
des analyses et des combats fondés sur I’idée de la lutte des
classes ou, plus largement, des conflits ouverts inévitables
entre groupes et classes sociaux opposés. Alors que les con-
flits sociaux perdent de leur importance dans les pays mo-
dernisés du fait de la diversification des populations et de
I’augmentation de la consommation marchande, on voit de
plus en plus une partie importante du monde échapper a la
puissance économique de la globalisation et par conséquent
aussi a I’emprise politique et idéologique des Etats-Unis,
méme si cette emprise se cache derriére I’image plus imper-
sonnelle de la globalisation.



Le monde est-il en danger de mort? 449

La logique du conflit social disparait ou s’affaiblit et
dans le vide ainsi créé, si on voit se développer ici ou la des
formes de désorganisation sociale qui ne peuvent pas se tra-
duire en une action belliqueuse, on voit dans de nombreux
cas apparaitre ou se renforcer 1’esprit de guerre.

Aujourd’hui, le monde modernisé ne se sent pas attaqué
par des armées hostiles; il n’a pas encore été menacé par des
pays qui possedent 1’arme nucléaire mais, aprés 1’échec,
sensible surtout en Iran, de la construction de républiques is-
lamistes, on voit se former des groupes armés qui parfois
agissent au nom d’un sentiment national mais plus souvent
au nom d’un sentiment religieux et d’une volonté de détrui-
re de ’intérieur leur adversaire.

Les actions qui ont précédé et suivi le grand attentat du
11 septembre ne sont pas inspirées par la volonté de créer un
Etat d’un nouveau type, en particulier ouvertement islamis-
te. Les auteurs de I’attentat semblent étre plutdt des mem-
bres de réseaux qui avaient pénétré profondément dans la
société occidentale, en particulier en y faisant des études
avancées mais qui se sont retournés contre cette société, ont
redonné une importance centrale a leur foi et, en dehors de
tout mouvement national organisé, ont préparé des attentats
destinés a répandre la terreur. La population des pays occi-
dentaux répond avec une sensibilité extréme a ces attentats.
On D’avait déja vu a Paris lorsqu’avait eu lieu une série
d’attentats qui avaient fait plusieurs morts, mais 1’attentat
perpétré dans les trains de banlieue arrivant a Madrid en
mars 2004, que le gouvernement espagnol a été forcé
d’attribuer a Al Qaida, a répandu la terreur non seulement
dans toute Espagne mais dans toute I’Europe qui se sent me-



450 Alain Touraine

nacée, certains pays parce qu’ils ont agi comme des “croi-
sés” dans la guerre d’Irak, d’autres pour une raison ou pour
une autre, comme la loi contre le port du voile a I’école,
mesure somme toute assez limitée, dans le cas frangais.
S’agit-il d’une guerre déclarée a I’Occident? La distance en-
tre ces attentats et une attaque massive n’est pas tres grande
et peut tre facilement parcourue. De la la panique qui s’est
créée lorsqu’on a appris que le principal groupe de spécia-
listes de 1’énergie nucléaire pakistanais a répandu des tech-
niques de fabrication de I’arme nucléaire dans différents
pays. Méme si les nouveaux pays qui possedent I’arme nu-
cléaire n’ont pas en général tout I’équipement nécessaire
pour lancer une grande attaque contre un pays lointain, plu-
sieurs pays peuvent indiscutablement transporter une bom-
be atomique et provoquer une catastrophe dans une capitale
que les dirigeants religieux et politiques considéreront com-
me hostile. Inversement, on voit mal ces attaques ponctuel-
les, méme si elles se multiplient, exprimer un conflit social
fondamental. Autant les problémes économiques apparais-
saient comme les plus importants de tous au moment ou on
se mit a parler de globalisation, autant depuis 2001 ces
problémes eux-mémes sont passés au second plan. Il a fallu
que les é¢lections présidentielles américaines s’approchent
pour que le président Bush parle d’économie, en une pério-
de ou la reprise de I’activité est d’ailleurs sensible aux
Etats-Unis mémes. Mais I’opinion publique semble, en par-
ticulier en Amérique, attacher plus d’importance a la politi-
que de guerre ou de paix qu’a la politique économique et
méme sociale du gouvernement.



Le monde est-il en danger de mort? 451

Est-il possible de prévoir une extension ou une transfor-
mation des mouvements sociaux actuels en grands conflits
sociaux et politiques ou faut-il penser que les attentats
récents s’inscrivent dans une logique d’exportation de la ter-
reur, créant ainsi un trouble politique profond chez beau-
coup d’alliés des Etats-Unis? On ne voit pas a I’heure
actuelle de signes de transformation des initiatives récentes
en grands combats économiques et sociaux. A mesure que
s’affaiblissait le niveau des conflits dans les sociétés moder-
nes et surtout que ceux-ci se diversifiaient et se fragmen-
taient, on a vu et on voit monter des conduites de rupture,
recourant d’emblée aux formes de violence les plus dramati-
ques et dont il ne semble plus impossible qu’elles puissent
conduire jusqu’au déclenchement d’un conflit nucléaire.
Aucun grand pays occidental ne peut se considérer comme
étant a I’abri d’une attaque massive, dirigée contre la popu-
lation, des monuments chargés de symboles ou des centres
de décision politique. Les XVIlle et XIXe siecles ont été
clairement dominés par des conflits sociaux et on a souvent
dit qu’au XIXe siecle, le continent n’avait presque pas con-
nu de grandes crises guerricres, a I’exception de la guerre de
1870-71 franco-allemande, car la guerre civile américaine
ne fut que I’aboutissement militaire d’un conflit social et
économique, de la destruction du Sud et de son économie de
plantations et d’esclavage par le Nord, déja fortement enga-
g¢é dans une économie industrielle et une civilisation urbai-
ne. Le XXe siecle fut, sous des formes dramatiques, celui du
retour a la logique de 1’Etat totalitaire dont I’action est tou-
jours commandée par des buts militaires plutot que par des
objectifs économiques. On pouvait au contraire, a la fin de



452 Alain Touraine

ce XXe siecle et au début du notre, penser que les problémes
économiques et les conflits sociaux qui les accompagnent
avaient repris le dessus et pour longtemps, étant donné
I’importance des transformations technologiques en cours.
Il est logique que beaucoup d’observateurs cherchent a
maintenir cette vision et a annoncer de nouveaux conflits
sociaux. Ceux-ci, en réalité, sont possibles ou tout au moins
leurs thémes sont présents et leurs militants sont préparés a
s’engager, mais ne sont pas orientés, en particulier dans le
féminisme et dans 1’écologie politique, vers une action
violente, guerriére. Ils visent plutdt la transformation des
meeurs par I’abandon de normes anciennes et le développe-
ment rapide de nouvelles pratiques. Ce qui les éloigne de
plus en plus de notre expérience “révolutionnaire”. Cette
complémentarité des conflits sociaux et de la violence guer-
riere, qui a €té si présente au milieu des grandes crises révo-
lutionnaires et aussi des grandes gréves ouvrieres, a été
nettement remplacée par une séparation profonde, qui sem-
ble aujourd’hui insurmontable, entre des actions et des dis-
cours de transformation plus culturelle que sociale et plus
sociale que politique et de 1’autre coté I’extension de lieux
de résistance active contre une domination qui fut d’abord
économique mais qui s’est progressivement et surtout a
partir de 2001 transformée en une hégémonie politique.
L’ensemble du monde occidental semble a I’abri de graves
crises sociales, méme si les mécontentements y sont nom-
breux et actifs. En revanche, des foyers de violence s’y mul-
tiplient et surtout la violence y prend des formes extrémes,
comme celle des attentats suicides ou un militant sacrifie sa
vie en méme temps qu’il détruit celle de ses adversaires. I1



Le monde est-il en danger de mort? 453

faut conclure que nous nous approchons davantage d’une
zone de troubles guerriers que d’une zone de conflits écono-
miques et sociaux.

Questions finales

Que pouvons-nous faire? Il est impossible d’éviter cette
question, d’autant qu’une trés vive pression des Etats-Unis
s’exerce sur les opinions publiques et surtout sur les gouver-
nements européens et que nous pouvons €tre amengés, en cas
d’attentats éclatant sur le sol européen, a faire face a des
réactions populaires immédiatement extrémes, de panique
comme de volonté de punition. Il est impossible de rester
dans la passivité puisque la pression exercée par les Etats-
Unis sur les opinions publiques et surtout sur les gouverne-
ments européens est extréme. Les Américains ont eu raison
de reprocher aux Européens leur absence de volonté et de
décision, face a la violence déchainée, en particulier dans
I’ex-Yougoslavie. Mais si les Européens sont frappés par de
nouveaux attentats a Milan, a Paris, a Berlin, vont-ils rejoin-
dre les Américains dans une croisade mondiale contre le
mal qui pourrait aboutir a une invasion de la plus grande
partie du monde arabe, a I’élimination des foyers principaux
de ’action terroriste et en premier lieu de I’ Arabie Saoudi-
te? Une telle hypothése semble trés improbable, étant donné
que I’opinion publique en Europe et en particulier en Alle-
magne se mobilise facilement contre les interventions amé-
ricaines mais n’a jamais fait preuve d’une forte disposition a
appuyer des gouvernements européens qui prendraient des
mesures positives. Méme la position francaise dans la guer-



454 Alain Touraine

re d’Irak, qui a consisté en un rappel au droit international et
en un appel a ’ONU est loin d’avoir fait I’unanimité en Eu-
rope.

La seule réponse rationnelle possible consisterait pour
I’Europe a se donner enfin une politique internationale, une
position géopolitique, et en particulier a définir une stratégie
a I’égard du monde musulman. Il existe des possibilités de
négociation avec des pays comme la Turquie, I’Iran, le Ma-
roc et probablement d’autres. De telles négociations peu-
vent se faire sur la base d’une acceptation par tous des
principes fondamentaux de la modernité, c’est-a-dire de la
pensée rationnelle et du respect des droits individuels, mais
d’une acceptation en méme temps par les pays les plus “mo-
dernes” de la diversité des modes de modernisation et en
particulier de toutes les tentatives pour combiner, au moins
jusqu’a un certain point, un héritage culturel avec la partici-
pation aux activités économiques du monde entier. Mais de
telles initiatives ne sont pas possibles en ce moment car
I’Europe ne s’est pas encore donné la possibilité d’élabo-
rer une politique internationale. Le projet de Constitution
européenne, ¢laborée par la Convention, prévoyait explici-
tement de faire d’un ministre des Affaires Etrangéres euro-
péen une des principales personnalités dirigeantes de la
nouvelle Europe. Cette disposition a été rejetée avec 1’en-
semble du texte, en particulier sur I’initiative de I’Espagne
et de la Pologne, mais il n’est nullement impossible que le
projet de Constitution soit repris sous une forme légerement
différente, de facon a tenir compte des intéréts de chacun
des pays. L’entrée de la Turquie en Europe est déja assez
préparée pour que les Européens, qui sont également forte-



Le monde est-il en danger de mort? 455

ment engagés au Moyen-Orient du coté des Palestiniens,
cherchent a ¢élaborer des solutions, qui concerneraient aussi
Israél, alors méme que le Président Bush n’a fait aucun
progres pour la solution de ce probléme central et n’obtient
que des succes limités, quoique non négligeables, dans la
reconstruction de 1’Irak. Les Européens devraient considé-
rer comme leur priorité principale au niveau international
I’aboutissement rapide de négociations avec des parties im-
portantes du monde islamique. Faut-il pousser plus loin cet-
te suggestion optimiste et penser que le monde entier
pourrait & nouveau s’engager dans la voie des conflits so-
ciaux et culturels en limitant le recours a la guerre et a la ter-
reur? Il semble qu’une partie importante des dirigeants
américains croient que leur pays est engagé dans une situa-
tion de guerre pour une longue période, parce qu’ils pensent
souvent que la confrontation avec une Chine devenue tres
puissante avant le milieu du XXle siécle sera inévitable.
Cette hypothese est suffisamment solide pour qu’elle entre
dans nos propres raisonnements et nous renforce dans la
conviction qu’il est urgent et pas seulement indispensable
de trouver des modes de coexistence, non seulement avec le
monde musulman mais aussi avec les autres parties du mon-
de. On voudrait par exemple, avant méme que soit ¢laborée
une politique a I’égard de la Chine, que les pays européens
donnent enfin, sinon a I’ensemble de I’ Amérique latine, du
moins a un Mercosur a la fois élargi et plus nettement domi-
né par le Brésil, I’appui nécessaire pour que I’Europe de-
vienne un partenaire économique prédominant dans cette
partie du monde. Mais la conclusion qui s’impose aujourd’-
hui a nous au-dela de toute réflexion sur les avenirs possibles,



456 Alain Touraine

c’est lanécessité d’abandonner I’idée qui nous semblait telle-
ment évidente au XIXe si¢cle que les conflits sociaux al-
laient remplacer les guerres et que les conflits sociaux
eux-mémes allaient trouver des solutions de plus en plus fa-
ciles a mesure que 1’Etat allait au-dela de ses procédures
¢lectorales, devenait un partenaire puissant des conflits so-
ciaux et culturels et contribuait a la solution de beaucoup
d’entre eux. Non seulement cet optimisme a été¢ démenti au
XXe siecle, qui restera dans 1’histoire le siécle des totalita-
rismes, mais apres une bréve période qui a semblé dominée
par le théme économique et social de la globalisation, nous
sommes retombés brutalement dans une situation ou la logi-
que de la guerre et méme de la guerre sainte et de la croisade
s’est imposée a nous. Cela ne veut nullement dire qu’il faille
stopper toutes les initiatives prises pour faire avancer la so-
lution des problémes sociaux ou I’amélioration des législa-
tions, mais que désormais et pour une période probablement
longue, nous sommes a nouveau placés sous la menace des
foudres de la guerre. Menace d’autant plus grave qu’elle
peut étre lancée et appliquée par des groupes plus restreints
ou des gouvernements plus faibles et non pas comme le ré-
sultat d’un affrontement entre grandes puissances, comme
ce fut le cas en 1939-1945. Dans 1I’immeédiat, notre devoir le
plus urgent est d’acquérir une volonté d’intervention qui est
encore presque compleétement absente en Europe, alors
qu’elle est présente aux Etats-Unis et qu’elle conduit ce der-
nier pays vers des solutions auxquelles nous devons étre ac-
tivement opposés. Nous devons reconnaitre lucidement la
domination de la logique de la guerre afin de retrouver le
sens de nos responsabilités, et de nous dégager compléte-



Le monde est-il en danger de mort? 457

ment de la rhétorique de la globalisation qui nous enlevait
toute autonomie et donc toute responsabilité. On attend des
Occidentaux — puis-je dire méme qu’on attend en parti-
culier des pays du monde latin? — de grandes initiatives qui
donnent a certains pays la possibilité de faire des choix et de
mener a bien des politiques assez opposées a celles des
Etats-Unis, qui accroissent les risques de guerre, pour étre
capables de défendre les chances de la paix. Notre rencontre
ici est d’autant plus importante qu’elle repose sur une cons-
cience plus aigué de la gravité des dangers et sur une volonté
plus ferme de nous opposer a tout ce qui est guerre sainte,
croisade, action de mort. Vouloir s’en remettre a la terreur, a
I’attentat ou a I’envoi de troupes puissamment armées ne
fait que nous engager plus avant sur le chemin de la guerre.
Nous sommes ici, dans cette bibliothéeque d’Alexandrie,
symbole de I’universalisme du savoir, pour affirmer notre
volonté de vivre ensemble, c¢’est-a-dire de combattre en-
semble les forces de mort.



Démocratie mondiale
et Latinité

Sergio Paulo Rouanet

La guerre contre 1’Irak déclanchée I’an dernier par les
Etats-Unis a provoqué un double effet. Outre la transforma-
tion de Bagdad en décombres, le massacre de milliers
d’étres humains et I’encouragement au pillage de sept mille
ans d’histoire, elle a provoqué un effet secondaire (ou dom-
mage colatéral, d’aprés la langue du Pentagone), celui de se-
couer le reste du monde et de le réveiller, face a une vérité
qu’il s’obstinait jusqu’ici & ne pas admettre: la faillite sur
toute la ligne de I’idéal illuministe de I’autonomie, de la rai-
son adulte, souveraine, libérée de toute tutelle. L humanité
n’a jamais été¢ confrontée de facon aussi humiliante a son
hétéronomie et jamais, de telle maniére, nous n’avions été
mis sous tutelle par une volonté extérieure.

Avant la guerre nous savions, bien sir, que nous étions
a la merci du marché, maitre sans piti€¢, mais sans visage,
impersonnel. La globalisation des biens, des services et des

458



Démocratie mondiale et Latinité 459

flux financiers limitait sérieusement notre liberté d’action,
mais au moins conservions-nous une étroite marge de liber-
té dans le choix de nos politiques économiques.

Nous avions, de plus, la consolation de croire que la do-
mination internationale était maintenant exercée par des for-
ces anonymes, détachées de tout interét capitaliste ce qui,
tant bien que mal, représentait un progrés par rapport a
I’époque o nous devions affronter les canoniéres de la rei-
ne Victoria. La mondialisation correspondait, méme pour
les marxistes, a un stade post-national du capitalisme ou le
role des Etats-nations était pratiquement nul, ce qui voulait
dire qu’il n’y avait pas de place pour un impérialisme classi-
que sous-entendant la dispute entre Etats-nations pour des
territoires, pour des marchés et pour des sources de matieres
premieres.

Telle était la these, par exemple, de Hardt et de Negri
pour qui la domination globale était exercée par un empire
et non par une puissance isolée, pour aussi puissante
fut-elle. Les Etats-Unis occupaient un espace privilégié au
sein de cet empire, mais aucun Etat-nation ne détenait le
pouvoir impérial a lui seul. Ces auteurs voyaient une pyra-
mide, dont le sommet était occupé par la super-puissance
américaine mais ou le pouvoir était partagé avec les autre
membres du Groupe des 8, par des organismes tels que le
F.M.I, la Banque Mondiale, I’O.M.C., par les autres Etats,
etc. Un pouvoir impérial existait, mais il n’était pas impéria-
liste.

L’invasion de I’Irak a brutalement rompu ce modeste
optimisme. Par ses caractéristiques unilatérales, par 1’ar-
rogance avec laquelle elle a violé tous les précepts de droit



460 Sergio Paulo Rouanet

international, par la supréme indifférence avec laquelle elle
a tourn¢ le dos aux clameurs de 1’opinion publique mondia-
le, la “nouvelle Amérique” a clairement démontré qu’elle
assumait I’héritage impérialiste de la “vieille Europe”, ex-
pression rancuniére de Donald Rumsfeld pour qualifier les
pays européens qui se sont opposés a l’agression an-
glo-américaine. C’est ainsi que se produisit une deuxieme
perte d’autonomie.

Lors de la précédente, nous avions renoncé a une bonne
part de notre capacité de réaction devant des facteurs
d’origine externe. Nous vivions alors dans un monde ou les
décisions les plus importantes étaient prises derriére les
murs des banques centrales étrangeres, ou la volatilité des
capitaux financiers rendait impossible toute planification a
long terme, ou les innovations technologiques venaient
toujours d’ailleurs, ou I’industrie informatique, qu’elle fiit
nationale ou étrangere, nous soumettait a tous les condition-
nements. C’était un monde ou les pays industrialisés avaient
adopté un nouveau dogme, celui du consensus néo-libéral,
qu’ils imposaient aux institutions multilatérales dont dépen-
dait notre survie et au sein desquelles ils détenaient un pou-
voir quasi absolu (FMI, Banque Mondiale). En bref, ¢’était
le monde de la globalisation dépendante, avec ses aspects
indéniablement positifs, mais qui, en revanche, confinait
notre liberté avec une extréme rigueur.

Nous avions cependant le sentiment que 1’ordre et la sé-
curité dans le monde étaient, vaille que vaille, plus ou moins
garantis par ’ONU au moyen d’un systéme qui excluait
I’usage unilatéral de la force pour la solution d’un conflit.
C’¢était le premier pas franchi pour sortir de 1’état de nature



Démocratie mondiale et Latinité 461

dans lequel vivait la société internationale. Il n’existait pas
encore ce que les juristes du droit naturel appelait le pactum
subjectionis, c’est a dire la soumission des Etats membres
devant une autorité commune dotée d’un pouvoir de coer-
tion ; mais au moins existait-il le pactum societatis qui scel-
lait un engagement mutuel de non-agression. C’est ce pacte
qui a été violé par le gouvernement américain, sur la base
d’une doctrine qui établit un nouveau principe étranger a la
Charte des Nations Unies, celui de la guerre préventive.
Nouvelle perte d’autonomie, notre seconde chute, pour
reprendre le langage théologique. Nous sommes de retour
au monde de Hobbes, au monde de la guerre de tous contre
tous, monde dans lequel la vie de chacun d’entre nous est
“nasty, brutish and short”. Dés lors, nous ne dépendons plus
seulement de la main invisible du marché, mais encore de la
main, bien visible, qui déclanche le lancement des missiles
Tomahawk. Le chatiment de la désobéissance était aupara-
vant celui de I’arrét des flux de capitaux dont nous dépen-
dions pour clore notre balance des paiements. Nous
pouvons désormais Etre punis et transformés en tube
d’essais du Pentagone pour tester sa derniére génération
“d’armes intelligentes”. L’architecture de notre subordina-
tion se structure sur deux paliers. Si nous étions auparavant
soumis a la dynamique de la globalisation, nous sommes
désormais assujettis plus directement, en état de vassalité
politique et militaire. Il s’agit la d’un retour mondial au féo-
dalisme, d’une régression vers des formes concretes et réel-
les de subordination, sans que disparaisse pour autant la
subordination a un capitalisme abstraitement puissant.



462 Sergio Paulo Rouanet

Que faire devant la victoire apparemment irréversible
d’une tendance qui semble condamner les peuples de I'uni-
vers entier a la soumission aux forces de la globalisation et
aux décrets d’un pouvoir suzerain?

Il existe une option, bien évidemment, qui est celle de
ne rien faire ou de se contenter d’arrangements mineurs qui
permettraient a chaque pays de s’insérer dans des conditions
aussi avantageuses que possible dans le processus de globa-
lisation ou bien de préserver au maximum leur autonomie
au sein du pouvoir impérial.

I1 existe une autre option. Celle de réagir. Cette réaction
peut emprunter plusieurs voies.

L’une d’elle est le communitarisme. Il implique 1’aban-
don de la modernité et la régression vers une Arcadie pré-
moderne. C’est la stratégie de la dé-globalisation. Les éco-
nomies seraient réorientées vers une production destinée au
marché interne. Les moyens financiers seraient recherchés a
I’intérieur. Les producteurs pourraient s’organiser en coopé-
ratives. L’économie serait centrée sur la production locale.

Le néo-nationalisme représenterait une deuxi¢me voie.
Ses partisans pensent que le renfort de I’Etat national avec
ses instruments classiques de protectionnisme commercial,
culturel et de régulation de 1’économie constituerait une
stratégie efficace pour résister au néo-libéralisme et a la
globalisation. Ces deux choix ignorent ou sous-estiment
I’importance de la dimension internationale. Cette erreur
n’a pas été commise par G. Bush et nous devons méditer la
legon. Ce ne serait pas la premicre fois que I’envers d’une
pathologie nous montrerait le chemin de la normalité. Le dé-
lire d’un paranoiaque, diment interprété, est parfois plus



Démocratie mondiale et Latinité 463

réel que de nombreuses théories formulées par des esprits
parfaitement lucides. Que nous a appris G. Bush? Que les
Etats-Unis doivent étre des “global players”, joueurs mon-
diaux, s’ils veulent agir en défense de leurs interéts. Leur
champ d’action doit étre celui du monde comme un tout, et
pas seulement le Texas. L’isolationnisme est percu au-
jourd’hui comme étant incompatible avec la doctrine de G.
Bush. Les nouveaux guerriers sont “globalistes” aussi bien
dans le sens ou ils se jugent les défenseurs d’une globa-
lisation néo-libérale qui réponde aux interéts américains,
que dans le sens ou ils s’imaginent étre investis de la mis-
sion globale d’apporter la civilisation américaine au monde
entier. Il nous faut prendre cet enseignement au sérieux. La
solution de notre probléme se trouve la ou il est né: sur le ter-
rain international.

C’estla que s’engage la troisiéme voie: I’'universalisme.
La voie de I’universalisme implique une accélération et un
approfondissement du processus d’universalisation qui, en
créant des espaces transnationaux chaque fois plus vastes
débouche, comme devant un ultime horizon, sur I’implan-
tation d’une démocratie mondiale. Cette démocratie est, au
bout du compte, la seule issue pour échapper a nos deux su-
bordinations: celle qui est créée par la globalisation dépen-
dante et celle qui est créée par le néo-impérialisme.

Ce projet est moins irréaliste qu’il n’y parait. L uni-
versalisation a déja cheminé a grands pas et a mis a jour une
conscience internationale qui ne peut simplement étre annu-
lée par un unilatéralisme quelconque. Le rejet mondial de
I’aventure militariste des faucons du Pentagone montre que
I’humanité n’est pas disposée a renoncer au systéme multi-



464 Sergio Paulo Rouanet

latéral de solution des conflits, systéme conquis au prix de
tant d’efforts au long d’une histoire pluri-millénaire. De sur-
croit, I’objectif d’'une démocratie mondiale pleinement ins-
titutionnalisée se mesure a long terme. A peine s’agit-il,
dans un premier temps, de faire naitre une opinion publique
mondiale capable de penser en termes de citoyenneté mon-
diale.

Telle a été, en bonne part, la fonction du Forum Social
qui a eu lieu au Brésil d’abord, puis en Inde. Quoiqu’il ait
compté, parmi ses membres, plusieurs adeptes d’une ligne
néo-libérale, le Forum a été internationaliste dans sa compo-
sition elle-méme, compte-tenu de la présence de plusieurs
centaines d’ONGs étrangeres et de représentants de mouve-
ments sociaux venus de tous les horizons. A I’inverse des
partis politiques, plus enclins a une orientation nationale,
ces mouvements travaillent em réseaux qui franchissent les
frontiéres nationales et peuvent sceller des alliances provi-
soires avec d’autre réseaux eux-mémes trans-nationaux.
C’est ce qui explique les alliances “contre-nature”, par
exemple entre ambientalistes et syndicalistes qui auraient
toutes les raisons pour étre hostiles les uns aux autres ou en-
tre les agriculteurs européens favorables aux subventions
qui portent préjudice aux produits agricoles brésiliens et les
membres du Mouvement des Sans Terre (MST). La raison
est qu’il existe un combat commun, autour duquel des
alliances transnationales sont possibles méme si leurs posi-
tions sont contradictoires sur d’autres points, ce qui oblige
les participants respectifs a intégrer d’autres réseaux égale-
ment transnationaux. Intentionnellement ou non, ces mou-
vements mettent em pratique les théories de Castells sur la



Démocratie mondiale et Latinité 465

société em réseaux, qu’il considére comme la caractéristi-
que majeure de notre temps.

Le Forum Social — ou se retrouvent tous les mouve-
ments et ou la stratégie des réseaux est mise en évidence —
a été appelé le nouveau Bandung (Conférence de Bandung,
en Indonésie en 1955, au cours de laquelle 24 pays afro-
asiatiques se sont réunis dans le but de remettre le statu quo
international en question. Avec cette différence que Ban-
dung a été le siege d’une réunion de chefs d’Etats (Nerhu et
Nasser étaient présents) alors que Porto-Alegre, dés la pre-
micre année, a accueilli d’innombrables groupes et mouve-
ments sans caractére gouvernemental. Certains préférent
parler d’une nouvelle Internationale, ce qui provoque bien
entendu la question embarrassante de savoir qui, au Forum,
assumerait le role de “classe révolutionnaire” joué par le
prolétariat lors des Internationales Socialistes.

En vérite, il ne s’agit pas d’une révolution, mais bien
plutot d’une longue marche, paciente, pacifiste, a la recher-
che d’une démocratisation croissante et la guerre de G.Bush
a bien prouvé qu’il existe um déficit de démocratie un peu
partout.

Dans les pays non-hégémoniques comme le Brésil et
comme plusieurs pays européens, la démocratie est ampu-
tée, car la globalisation et 1’unilatéralisme politique con-
damnent nos populations a supporter les effets de décisions
au sujet desquelles elles n’ont pas été consultées. La grande
unité¢ préchée par J. J. Rousseau entre le peuple qui obéit,
dans sa condition de sujet et celui qui agit en tant que
souverain disparait ainsi. La globalisation oblige les peuples
périphériques a subir passivement les conséquences de poli-



466 Sergio Paulo Rouanet

tiques qu’ils n’ont pas eu le pouvoir de co-décider. Ces déci-
sions ont ét¢ prises hors de leurs frontiéres, soit par des
conseils d’administration de mégats-conglomérats, soit par
des spéculateurs individuels. Sur le plan politico-militaire la
dépendance est aussi grave, comme le prouve ce qui vient de
se passer avec la guerre d’Irak. Partout, I’opinion publique a
¢té hostile a I’invasion américaine et cependant, ce rejet
massif de la politique de G. Bush n’a eu aucun effet sur le
gouvernement américain. Et, en vérité, il n’avait aucune rai-
son d’en tenir compte, suivant les régles du jeu imposées par
la démocratie américaine ou les €lus ne sont responsables
que devant leurs électeurs méme lorsqu’ils prennent des ini-
tiatives qui affectent profondément la vie et le bien-&tre
d’autres peuples. Ceci s’est déja produit dans le passé, mais
jamais de maniere aussi radicale que dans cette guerre de G.
Bush. Entre ceux qui ont été affectés sans avoir été consultés
se trouve en premier chef le peuple irakien qui n’a accordé
aucun mandat a Bush pour étre libéré de la dictature de Sad-
dam Hussein. Les autres individus affectés représentent la
bagatelle de 5 milliards et demi d’étres humains.

Mais la démocratie se retrouve également amputée dans
les pays hégémoniques eux-mémes, comme on peut s’en
rendre compte au vu des circonstances pour le moins sus-
pectes dans lesquelles s’est déroulée I’¢élection de G. Bush a
la Présidence des Etats-Unis. Et, encore une fois, c’est
I’exemple de la guerre qui démontre la fragilité de la démo-
cratie américaine. Nous savons qu’a la suite des attentats du
11 Septembre 2001, le Congrés américain a approuveé un en-
semble sans précédents de mesures restreignantes des droits
civiques. La liberté de la presse a été systématiquement ba-



Démocratie mondiale et Latinité 467

fouée par un bon nombre des media et I'indice élevé
d’approbation de la guerre par la population a été da, entre
autres, a cette manipulation de 1’opinion publique.

D’aprés Naoum Chomski, une quantité raisonnable
d’américains étaient persuadés, aux alentours de septembre
2002, que Saddam Hussin représentait une menace immi-
nente pour les Etats-Unis et acceptaient sans sourciller la
version suivant laquelle il possédait des armes de destruc-
tion en masse et allait les employer contre leur pays. En ou-
tre, des millions d’américains croyaient aveuglément en
I’existence de liens entre le régime irakien et I’ Al Qaeda.

Tout de suite aprés le 11 Septembre, 3% a peine de la
population américaine croyait a la responsabilité¢ de Saddam
Hussein dans 1’attaque des tours du Word Center. Un an
plus tard, le lavage de cerveaux avait réalisé la prouesse in-
croyable d’¢lever ce pourcentage a 50%. Nous savons aussi
que les images les plus atroces sur les horreurs de la guerre
vues par le reste de la plancte ont été censurées par les chai-
nes de télévision américaines et n’ont pas été montrées aux
Etats-Unis.

On peut donc affirmer que si la démocratie américaine
avait fonctionné convenablement et que la population ait eu
accés aux informations essentielles, G. Bush n’aurait pas
obtenu I’appui populaire qu’il a regu et qu’il n’aurait peut-
étre pas déclanché la guerre, ce qui confirmerait la théorie
politique moderne, suivant laquelle, en régle générale, les
démocraties ne sont pas belliqueuses. Une véritable démo-
cratie obéit a une logique universaliste qui interdit, comme
le rappelle Habermas dans un récent article, I’imposition
unilatérale, a d’autres pays, de valeurs et de régimes politi-



468 Sergio Paulo Rouanet

ques différents. La démocratie exige que tous les intéréts et
points de vue soient considérés. Un pays qui se considére
véritablement démocrate ne se comporte pas en tyran dans
ses relations avec les autres, comme c’est le cas des Etats-
Unis de G. Bush.

Une démocratie mondiale contribuerait a combler ce
déficit. Les pays périphériques participeraient des processus
décisionnels concernant leurs populations. Le démos serait
désormais planétaire, complétant ainsi le démos national qui
ne permet pas aux pays périphériques de participer aux déci-
sions de portée mondiale et les structures démocratiques des
pays hégémoniques se perfectionneraient, d’une part parce-
qu’elles seraient objet d’une meilleure visibilité internatio-
nale et d’autre part parceque les décisions prises gagneraient
en légitimité dans la mesure ou elles tiendraient compte des
perspectives et interéts des autre peuples.

Notre objectif n’est pas d’arriver a un Etat mondial a
I’instar des Etats conquis par la force des armes comme
I’empire d’ Alexandre ou I’empire romain. Il n’aurait rien en
commun avec les spéculations de nombreux réveurs qui ont
proposé 'unification politique de I’Europe et celle du mon-
de entier parceque, dans leurs projets, I’'union entre Etats
¢tait généralement le fruit de I’initiative des gouvernants
eux-mémes, ex parte principis alors que, suivant la logique
de I'universalisme moderne, de telles intiatives devraient
provenir d’en-bas, ex parte populi.

Il nous reviendrait d’imaginer un systéme qui concilie-
rait 'universalisme avec le particularisme dans un monde
ou I'universel ne chercherait pas a tout niveler et ou le parti-
culier ne serait pas anarchique. Il nous faudrait un mode¢le



Démocratie mondiale et Latinité 469

avec deux plateformes. Au premier niveau existerait une su-
per-structure politique commune qui reposerait sur des prin-
cipes et normes applicables a tous les acteurs. Au deuxiéme
niveau régnerait une ample diversité culturelle ou tous les
acteurs seraient libres d’adopter leur propre style de vie et
seraient uniquement assujettis aux limites imposées au ni-
veau universaliste. Le monde serait suffisament unifié pour
pouvoir coordonner les particularismes sauvages et suffi-
samment diversifié pour que la polyphonie culturelle ne soit
pas étouffée.

En clair, la construction d’une démocratie mondiale
sous-entend I’harmonisation entre le systeme actuel des
Etats-nations et un ordre politique supra-national. Dans cet
ordre d’idée, la démocratie mondiale ne peut étre organisée
sur des bases fédératives qui conduiraient a la disparition de
la souveraineté des Etats nationaux, mais doit aller au dela
de la simple confédération qui maintiendrait cette souverai-
neté intacte et ne serait, au fond, rien de bien différend de
I’actuel systeme des Nations Unies dont la limite est préci-
sément le principe de la souveraineté des Etats membres. Je
pencherais plutot vers ce que quelques politologues nom-
ment “démocratie cosmopolite”, hybride entre la fédération
et la confédération et qui ne cherche pas a abolir les
Etats-nations, mais bien plutot a créer des institutions cos-
mopolites qui puissent cohabiter avec eux, ne les plagant
sous son autorité que dans des cas trés précis.

Il existerait plusieurs niveaux de gouvernance, organi-
sés suivant le principe de subsidiarité. Les questions ne se-
raient traitées a 1’échelle nationale que lorsqu’elles ne
pourraient I’étre a I’échelon local, au niveau des régions que



470 Sergio Paulo Rouanet

lorsqu’elles ne pourraient étre discutées sur le plan national
et a I’échelle mondiale que lorsqu’elles ne pourraient étre
résolues au plan régional.

Le niveau le plus élevé représenterait une évolution a
partir de I’organisation actuelle des Nations Unies. Ce ni-
veau serait composé d’une société civile au sein de laquelle
agiraient des institutions telles que les églises, les syndicats,
les associations d’intellectuels et d’artistes et des orga-
nisations non-gouvernementales; a cette société se joindrait
une société politique dont la Constitution inscrirait en son
préambule les principes contenus dans la Déclaration Uni-
verselle des Droits de I’Homme et d’autres documents aussi
importants. Les organes de cette société politique seraient
composés d’un Parlement a deux chambres ou, outre 1’ As-
semblée Générale actuelle dont les membres sont indiqués
par les gouvernements, si¢gerait une Assemblée des Peu-
ples dont les membres seraient ¢lus au suffrage direct. Le
droit qui émanerait de ce Parlement ne revétirait pas un ca-
ractére inter-Etats, comme le droit international moderne,
mais s’approcherait de ce qu’Emmanuel Kant qualifiait de
jus cosmopoliticum. Le Tribunal Pénal International et une
Cour Internationale de Justice remaniée constitueraient le
noyau d’un pouvoir judiciaire efficace, doté d’une autorité
effective pour juger, non seulement les Etats, mais aussi les
individus rendus coupables de violations des droits de
I’homme et de crimes contre I’humanité. Un pouvoir exécu-
tif, enfin, doté d’attributions politiques et économiques ap-
pliquerait les lois de la démocratie mondiale.

Sur le plan économique, ce pouvoir exécutif aurait com-
pétence pour supervisionner le processus de globalisation et



Démocratie mondiale et Latinité 471

corriger ses anomalies. Je veux laisser ici la parole a Joseph
Stiglitz, ex membre de la Banque Mondiale et Prix Nobel
d’économie:

Un processus de globalisation est en cours, analogue aux processus
advenus lors de la formation des économies nationales. Malheure-
usement, nous ne possédons pas de gouvernement mondial, res-
ponsable devant I’ensemble des peuples des nations et qui pourrait
controler le processus de globalisation tout comme les gouverne-
ments nationaux ont conduit le processus de nationalisation. Au
licu de cela, nous patissons d’un systéme que I’on peut qualifier de
gouvernance globale sans gouvernement global, ou quelques rares
institutions, la Banque Mondiale, le FMI, ’OMC et bien peu
d’acteurs, tels que les Ministéres des Finances et du Commerce,
étroitement liés aux interéts financiers et commerciaux, dominent la
scene. Systeme dans lequel nombreux sont ceux qui sont affectés par
des décisions qui les concernent mais que les décideurs ignorent.

Notre proposition permettrait de créér les mécanismes
transnationaux de supervision réclamés par J. Stiglitz. Tou-
tes les victimes du processus de globalisation pourraient
s’exprimer, apportant ainsi I’équivalent fonctionnel des mé-
canismes nationaux qui avaient surveillé le processus
d’industrialisation au début du capitalisme.

Sur le plan politique, 1I’exécutif mondial hériterait des
attributions du Conseil de Sécurité et serait responsable de
la préservation de la paix et de la sécurité internationale. I1
détiendrait, a ce titre, le monopole de la 1égitimité de la vio-
lence. A moyen terme, 1’objectif serait celui de la démilitari-
sation des Etats-nations et de la transformation des forces
temporaires de maintien de la paix des Nations-Unies (pea-
ce-keeping operations) en forces permanentes, subordon-
nées au contrdle des deux premiers pouvoirs.



472 Sergio Paulo Rouanet

On peut imaginer ce qui se serait passé si un systeme de
ce genre elt été¢ déja mis en place lors des attentats du 11
Septembre 2001, avec toutes les conséquences que I’on sait.
Pour commencer, les attentats n’auraient peut-étre pas eu
lieu car le Parlement Mondial aurait déja créé un espace
pour que les interéts et revendications des différentes fac-
tions impliquées dans le conflit puissent étre entendus et
pris en considération, écartant ainsi une des causes principa-
les de radicalisation. Ensuite, en admettant que les attentats
aient eu lieu, la démocratie mondiale aurait disposé d’ins-
tances légitimes pour procéder a la capture et a la punition
des responsables, libérant les Etats-Unis de 1’obligation,
qu’ils se sont imposée a eux-mémes, d’envahir 1’Afgha-
nistan a la recherche des terroristes. Enfin, la guerre d’Irak,
séquelle tragique de la tragédie du 11 Septembre, n’aurait
pas eu lieu non plus: d’un coté parceque les regles du jeu de
la démocratie mondiale n’auraient pas permis I’existence de
la dictature de Saddam Hussein et méme si elle avait existé,
I’exécutif supra-national aurait disposé des mécanismes né-
cessaires pour découvrir si Saddam Hussein avait vraiment
aid¢ les terroristes et s’il possédait vraiment les armes inter-
dites. Au contaire, comme chacun sait, cette tache a été as-
sumée par les Etats-Unis et par la Grande-Bretagne qui ont
présenté de fausses preuves pour justifier une guerre déja
décidée d’avance. Si la démocratie mondiale considérait
que Saddam Hussein était coupable des délits qu’on lui im-
pute, il serait considéré un hors la loi, un outlaw. Mais
seraient également hors la loi les gouvernements qui vou-
draient imiter les cowboys de I’ancien Ouest américain qui
faisaient justice avec leurs propres mains ou les xérifs qui se



Démocratie mondiale et Latinité 473

nommaient eux-mémes, exercant une autorité usurpée en ti-
raillant de tous cotés avec leurs colts-45.

La démocratie mondiale favorise la réconciliation entre
la dimension universelle et la dimension du particulier. Elle
n’est pas destinée a nier la diversité, mais a Iui donner des
conditions d’existence concrétes. Grace au principe de sub-
sidiarité, les différences nationales pourraient co-exister au
sein de cette démocratie mondiale de la méme maniére que
les différences culturelles peuvent co-exister dans une dé-
mocratie nationale: toutes les formes de vie pourraient
s’épanouir librement dés lors qu’elles obéiraient a un noyau
normatif institutionnel commun, consubstantié par une
constitution universelle qui garantirait aux individus, aux
cultures et aux nations le plein droit a auto-réalisation, com-
patible avec le droit a 1’auto-réalisation d’autres individus,
cultures et nations.

Mais pourquoi discuter de ce projet au cours d’une con-
férence programmeée par I’ Académie de la Latinité? Et pour-
quoi en discuter a Alexandrie?

La réponse, a premiere vue est toute simple: c’est
Rome, mére de la latinité, qui est a I’origine du modele poli-
tique a deux niveaux, conciliant ainsi, au moyen d’un sage
exercice d’architecture politique, la dimension universelle
avec la dimension du particulier. Ce qui était universel a
Rome, ¢’¢était I’Etat. Sur tout I’empire régnait un ordre poli-
tique commun, avec des obligations et des droits communs
pour tous les citoyens. Mais la culture, elle, était pluraliste.
A partir du moment ou les lois de ’empire étaient respec-
tées, tous les peuples disposaient du droit de parler leur pro-
pre langue, de pratiquer leurs propres coutumes et d’adorer



474 Sergio Paulo Rouanet

leurs propres dieux. Cette co-existence de I’unité politique
et de la pluralité culturelle est issue des origines mythiques
de la Cité.

Suivant Tite Live, Rémus passa par dessus les murs que
son frére avait fait dresser, novos transilit muros. Romulus
le tua en réprésailles et menaga quiconque voudrait I’imiter
du méme chatiment,quicumque alius transiliet moenia.
Le fratricide se justifiait car le mur délimitait ce qui consti-
tuait ’essence méme de Rome, 1’espace civique ou les lois
¢taient discutées et promulguées. Violer la ligne qui dessi-
nait cet espace revenait a nier I’existence méme de Rome. Et
cependant, sur le plan culturel, Rome était aussi poreuse
qu’une éponge.

Sinous faisons noétre une vieille distinction qui remonte
a Saint Isidore de Séville, nous pouvons dire que la civitas,
instance politique de la ville, était entourée de murs mais
que 'urbs, espace de la vie privée, était ouverte. Il n’y avait
pas d’opposition entre elles, mais bien plutét complémenta-
rité. C’¢était la souveraineté de la civitas qui était la garantie
de I’ouverture de ’urbs. Ce n’était pas le peuple qui formait
I’Etat, mais c’était I’Etat qui transformait un agglomérat
d’individus culturellement hétérogeénes en un seul peuple.
Romulus a rassemblé la multitude et lui a donné des lois,
puisque seules les lois pouvaient amalgamer une masse pour
en faire un seul peuple, coalescere in populi unius corpus
nulla re praeterquam legibus poterat. Le concept d’ho-
mogénéité ethnique était tout a fait éloigné de la tradition ro-
maine et Romulus lui-méme a accru la population de la Cité
en y adjoignant tous les peuples voisins, quelque fut leur
langue ou leur religion, ex eo finitimis populis turba omnis,



Démocratie mondiale et Latinité 475

sine discrimine. C’est lui qui eut I’idée du rapt des Sabines,
donnant ainsi une preuve supplémentaire de la perméabilité
culturelle du /imes romain. Nous connaissons tous I’histoire
de Paul, juif de Tarse, certainement plus versé en grec et en
araméen qu’en latin et qui fut traité avec considération par
les magistrats dés qu’il déclinat sa condition de citoyen ro-
main: ego civis romanus sum.

Cette tolérance vis a vis de la diversité culturelle s’est
prolongée pendant le Bas-Empire. Il suffit de rappeler la
Constitutio Antonina, 1’édit de 212 de notre ere par laquelle
I’empereur Caracalla a donné le droit de citoyenneté a tous
les peuples de I’empire, indépendamment de leur nationalité
ou de leur religion. L’empire romain, a I’apogée de sa gloi-
re, formait une constellation de urbes — des milliers de peu-
ples, des ethnies et cultures les plus diverses, éparpillées a
travers I’Europe, 1’ Asie et I’ Afrique — protégées par les lois
de Rome, la civitas universelle. L universalisme de la civi-
tas rendait la diversité des urbes possible. Il est important
d’insister sur cette ouverture culturelle, car elle représente
une originalité romaine, inexistente chez les grecs. Ceux-ci
ne possédaient ni unité territoriale ni politique, mais te-
naient a affirmer leur unité culturelle. Leur unité se faisait au
travers de leur langue, par laquelle ils se démarquaient des
non-grecs, des barbares.

Cette interaction entre ['universel et le particulier n’¢-
tait pas seulement en pratique dans le systéme politique de
Rome. Elle avait été I’objet de théories entre ses auteurs et
son chemin avait été tracé par les stoiciens grecs, comme
Chrysippe, pour qui ’humanité devait étre considérée com-
me un seul Etat dont les hommes et les dieux étaient les



476 Sergio Paulo Rouanet

citoyens, Etat régit par une Constitution reposant sur la rai-
son et qui permettait de faire la distinction entre le bien et le
mal. Le stoicisme reconnaissait par la méme occasion que
les hommes vivaient physiquement, dans des cités gouver-
nées par les usages, différents d’un endroit a I’autre. Tous
¢taient soumis, en conséquence, a deux lois. La loi de la cité
devrait étre modifi¢e a la lumiére de la raison chaque fois
que le besoin s’en ferait sentir, ce qui ne signifiait pas la fin
de la diversité car les usages les plus variés pouvaient tout
aussi bien étre revétus de raison. Ce fut cependant un roma-
in, Cicéron, qui fut le plus clair a ce sujet.

Il existe, de fait, une loi véritable et de juste raison, qui s’applique a
tous les hommes et conforme a la nature, qui s’applique a tous les
hommes, immuable et éternelle. (...) Révoquer cette loi par la 1égis-
lation des hommes est moralement illégitime. (...) Ni le Sénat ni le
peuple ne peuvent nous soustraire a I’obligation de respecter cette
loi (...). Elle ne peut instituer une régle a Rome et une autre a
Athénes, ne sera pas une aujourd’hui et une autre demain...mais
sera une et unique en tout temps et en tout licu.

Tel ses maitres stoiciens, Cicéron opérait sur deux espa-
ces. Sur I'un il placait ’urbs, particuliére a ses propres cou-
tumes et ses institutions spécifiques. Sur I’autre, se trouvait
la Cité universelle, la civitas maxima, d’ou émane la loi de
nature, vera lex naturae congruens, dont les Etats doivent
tenir compte et a laquelle ils doivent se soumettre en cas de
conflit. Nous savons que ce fopos des deux Cités a été adop-
té par un autre romain, Saint-Augustin, et se retrouve a
I’origine de la philosophie morale de certains penseurs con-
temporains, entre autres Karl-Otto Apel pour qui nous ap-
partenons tous a deux communautés, 1’'une virtuelle sans



Démocratie mondiale et Latinité 477

frontieres ou existent les conditions idéales pour une argu-
mentation libre, égalitaire et I’autre empirique, sujette a des
distorsions internes et externes et a une asymétrie du pou-
voir et de la richesse.

En résumé, nous pouvons dire que Rome a jeté les bases
du modele a deux niveaux — le noyau politique commun
associé a la diversité culturelle — avec une différence, de ta-
ille, a savoir que le centre politique de notre mode¢le est radi-
calement démocratique et n’a rien en commun, ni avec la
politique oligarchique de la Rome républicaine et ni avec la
politique despotique de la Rome impériale.

Mais ce n’est pas seulement pour ces raisons historiques
qu’une Académie de la Latinité posseéde juridiction sur le
théme de la démocratie mondiale, mais bien plutdt parceque
le paradigme romain demeure, dans une certaine mesure,
encore vivant dans le monde latin.

Ce paradigme est présent dés 1’origine du concept fran-
cais de la nation, en opposition au concept allemand. Pour
Sieyes, une nation surgit quand la majorité de la population
— le Tiers Etat — s’entend autour d’objectifs communs et
implante, par la décision d’un acte fondateur, un nouveau
projet de gouvernement et de société. Tel avait été le sens de
la féte de la Fédération du Champ de Mars: provengaux, bre-
tons, normands renouvelaient leur engagement, en saine
conscience et pleine raison, envers un nouveau projet de na-
tion et de liens de solidarité imposés par I’Histoire. Le poli-
tique créait le social et mélangeait tous les hommes, de
toutes origines.

Le concept allemand, basé¢ sur Herder, est bien diffé-
rent. La nation n’est pas une croyance en la liberté. C’est la



478 Sergio Paulo Rouanet

cathédrale, le chant folclorique, 1’épopée populaire. La na-
tion n’est pas le fruit d’un engagement contractuel, mais le
produit de liens affectifs qui viennent de la nuit des temps et
sont transmis de génération en génération. Elle est le produit
de I’histoire et non point d’une raison constituante. Au lieu
de créer une nation, I’individu est créé par elle. Dans la con-
ception allemande, I'unité culturelle du peuple est décisive.
Elle est secondaire dans la conception frangaise: pour cel-
le-ci, la nation est une communauté de citoyens régie par des
principes universalistes contenus dans la Constitution et non
pas une communauté de destinée organisée sur des bases
particularistes suivant des criteéres consanguins et culturels.
Comme a Rome, le peuple est défini politiquement et non
culturellement. Il ne fait aucun doute que le concept francais
a abouti, dans la pratique, a un jacobinisme égalitaire qui
prétendait redessiner la carte culturelle de la France depuis
Paris. En cela, Rome a été plus généreuse. Il faut toutefois
remarquer que cette vision politique représente un rejet total
du concept d’Etat ethnique, vécu de fagon dramatique, au-
jourd’hui, dans plusieurs régions de I’ancien bloc socialiste.
De maniére générale, ce rejet se retrouve dans la plupart des
pays latins, comme le mien, profondément hostile a un con-
cept de nationalité fondé sur le sang, alors qu’il s’est bati sur
le mélange des races et des cultures. En bref, le paradigme
romain survit en partie dans le mode¢le francais et tend a se
généraliser dans le monde latin.

Curieusement, la communauté constituée par les pays
latins s’organise concrétement sur le modele a deux ni-
veaux: pluralisme des cultures et universalité des principes.
Nous formons aujourd’hui 34 pays, presque 34 particularismes



Démocratie mondiale et Latinité 479

différents, de compositions raciales multiples, de religions qui
vont de I’animisme a I’islamisme et au christianisme dans ses
trois expressions, la catholique, la protestante et 1’ortho-
doxe. Et en méme temps nous partageons tous, aujourd’hui,
le méme idéal politique fond¢ sur les postulats universalis-
tes de démocratie et de défense des droits de I’homme.

La redéfinition du pole particulariste en termes pluralis-
tes est essentielle pour le modéele a deux niveaux. Pluralisme
signifie diversité, mais aussi ouverture. Les différentes cul-
tures ne sont pas des totalités auto-suffisantes. Elles sont des
systémes capables d’inter-agir, de se modifier, d’entrer dans
de nouvelles conjonctions, de créer de nouvelles différen-
ces, des syncrétismes imprévus. C’est ce qui arrive dans les
pays latins ou la culture est a la fois individuelle et perméa-
ble. Elle est une particularité universelle, si vous me permet-
tez cet oxymoron. Sa spécifité est d’étre partiellement
universaliste. Pour donner quelques exemples, c’est un pays
latin, la France qui, au XVIIIéme si¢cle a parlé¢ au nom de la
raison universelle. Raison universelle pour tous et pour tou-
jours et dont la Révolution a produit une Déclaration Uni-
verselle des Droits de I’Homme. Le Portugal et I’Espagne
ont étendu les frontieres du monde au XVIeme siecle en
s’aventurant avec succés sur trois continents. S’il en est ain-
si, nous nous trouvons devant une étrange situation ou
I’identité se définit par ’absence d’identité fixe, car toute
démarcation rigide ferait en sorte que le monde latin devien-
ne ce qu’il n’est pas- une particularité parmi d’autres — et ne
soit plus ce qu’il est — une voie d’accés a I’'universel.

Cette particularité sui generis ne peut, pour cette raison,
étre pensée en tant que civilisation. Le concept de civi-



480 Sergio Paulo Rouanet

lisation latine a des connotations historiques qui font de la
latinité le contraire de ce qu’elle est en réalité en la transfor-
mant en espace clos et non en espace de liberté. C’était dans
cet espace clos que circulait Mussolini quand il préchait la
résurrection de I’empire romain et que Charles Maurras ap-
pelait les descendants de la louve a défendre leur lointain
héritage:

La barbarie encercle la latinité européénne. Nous serons un peu
mieux protégés contre I’invasion barbare losque les principes de
I’ordre et de I’autorité seront reconnus et salués de Rio a Buenos
Aires, de Bucarest jusqu’au Québec...

C’est laraison pour laquelle nous remarquons avec sou-
lagement que Samuel H. Huntington ne parle pas de civili-
sation latine. Pour autant que je puisse comprendre, il nous
classe en quatre civilisations — I’occidentale, la latino amé-
ricaine, 1’orthodoxe et 1’africaine. Mais ne nous affligeons
pas pour autant, telles des &mes en peine d’un corps qui leur
accorde I’hospitalité. Cette condition d’ectoplasmes nous
dispense de suivre les conseils que S. H. Huntington distri-
bue aux différentes civilisations et aux Etats qui les compo-
sent. Il conseille par exemple a la Turquie d’abandonner
I’héritage séculaire d’Ataturk si elle veut devenir le noyau
de la civilisation islamique et les Etats Unis sont priés de
revenir aux austeres valeurs des premiers pionniers s’ils
veulent conserver leur place en téte de la civilisation occi-
dentale. Je deviens légerement bléme lorsque je pense a ce
qu’il aurait pu recommander aux pays latins, s’ils avaient eu
droit a une civilisation qui leur fut propre, mais je suppose
qu’il suggererait deux positions toutes deux incompatibles
avec notre concept de latinité largement réceptive: un pro-



Démocratie mondiale et Latinité 481

tectionnisme culturel a outrance empéchant le reste du mon-
de de parvenir jusqu’a nous et de séveres contrdles a la
diffusion de nos idées, ce qui ne nous permettrait pas d’étre
entendus par le reste de I'univers. Les deux recomman-
dations s’inscriraient dans la logique de I’idéologie histori-
ciste sous-jacente dans la these de S. H. Huntington, suivant
laquelle ce qui est bon pour une civilisation ne peut étre
retransmis aux autres. Les historicistes diraient en consé-
quence que nous ne pouvons pas importer de cultures ex-
térieures pour ne pas détruire la ndtre, ni exporter ailleurs
nos opinions au sujet de la liberté et de la dignité de la per-
sonne humaine car elles appartiennent exclusivement aux
valeurs de notre culture.

Si nous prenons notre oxymoron constitutif au sérieux
— celui d’étre une particularité universelle — je crois que
nous devons faire exactement le contraire. D’un c6té nous
devons absorber les cultures étrangeres avec un critére de
sé¢lection envers tout ce qui serait incapable de contribuer a
notre enrichissement culturel, mais il est indispensable d’¢-
viter n’importe quel genre de xénophobie et ici nous ne pou-
vons qu’étre d’accord avec Jorge Luis Borges lorsqu’il dit
que “la latinité est un faux probléme, surtout lorsqu’elle est
dirigée contre les autres”. Je préfére modifier la phrase et
dire que la latinité n’est un faux probléme que lorsqu’elle est
dirigée contre les autres. Pire qu’un faux probléme, c’est
une impossibilité logique, une latinité chauviniste étant la
négation d’elle-méme. Par ailleurs, nous ne devons pas hési-
ter a propaler les vertus de la démocratie et de la dignité de
I’individu parceque ces valeurs imprégnent notre culture
mais ne sont pas conditionnées culturellement.



482 Sergio Paulo Rouanet

La deuxiéme question est également importante: pour-
quoi discuter de ce theme a Alexandrie? La réponse est
implicitement donnée dans tout ce qui précede. Une des mo-
tivations principales pour la construction d’une démocratie
mondiale est celle de la création de conditions pour la coe-
xistence pacifique de toutes les cultures, de toutes les re-
ligions et de toutes les conceptions du monde. Aucune autre
Cité représente avec une telle force symbolique cette ren-
contre des civilisations. Alexandrie a signifi¢ dans 1’an-
tiquité, 'union du monde grec avec le monde égyptien, de
I’Orient avec I’Occident. Sa bibliothéque a ¢été la synthése
du savoir universel de I’époque — hélleniste, judaique, ro-
main. C’est a Alexandrie que se rencontrérent les trois reli-
gions monothéistes d’aujourd’hui: celle des juifs, qui ont
traduit la-bas 1’Ancien Testament, la Septante, celle des
chrétiens; et 'un d’entre eux n’était pas des moindres,
I’évangéliste Saint Marc, qui a préché dans la ville vers la
moitié du Ier siecle ap. J.C. Celle des musulmans, fausse-
ment accusés d’avoir mis le feu a la bibliothéque et qui ar-
riverent a Alexandrie en 642 de notre ére. Alexandrie a été la
scéne de tous les syncrétismes, en commengant par le mé-
lange des religions grecque et égyptienne dans le culte de
Sérapis.

C’est, en quelque sorte, ce que nous aimerions qu’il arri-
ve, une fois la démocratie mondiale instaurée. Sa dimension
politique fournirait le cadre juridico-institutionnel capable
d’éviter des guerres inter-culturelles et inter-Etats et sa di-
mension culturelle favoriserait la naissance d’un nouvel hél-
Iénisme caractérisé par toutes les inter-actions. A I’intérieur
de ce cadre, I’Occident apprendrait a dialoguer avec
I’Orient sur un pied d’égalité au lieu de le transformer en un



Démocratie mondiale et Latinité 483

objet de pseudo-savoir fondé sur I’ignorance et les préjugés,
qui ont amené a une pseudo-discipline qu’Edward Said
nommait “l’orientalisme”. L’Occident apprendrait alors a
reconnaitre I’existence de modernités alternatives et pas
seulement celle qui a été théme de Max Weber. D’un autre
coté, ce méme cadre amenerait peut-étre le monde non-
occidental a se rendre compte que I’Illuminisme n’est pas
une perfide invention de I’Occident, mais bien un ensemble
de valeurs de liberté et de tolérance, souvent violées par
I’Occident lui-méme et qui a toujours existé dans les pro-
pres pays orientaux. En ce sens, dire que ces valeurs sont des
créations occidentales revient a faire a I’Occident un com-
pliment qu’il ne mérite pas.

Les rencontres avec I’Islam sous I’égide de I’ Académie
de la Latinité laissent prévoir ce que ces échanges auront de
féconds. L’espace prévu par la démocratie mondiale pour
un échange entre cultures provoquerait des résultats hybri-
des inespérés qui enrichiraient le patrimoine de I’humanité.
En tant que brésilien, je consideére que ces syncrétismes sont
particuliérement importants. Nous sommes orgueilleux de
ce que le Brésil soit un “presque résumé” du monde, racial et
culturellement parlant. Un pays qui n’est pas tant mul-
ti-culturel que trans-culturel, ou I’Europe se fait mulatre, ou
une sainte d’ Asie Mineure, Sainte Barbara se transforme en
Iansa, divinité du culte afro-brésilien et ou Maria Padilha,
maitresse de Dom Pedro le Cruel, de Castille, tourbillonne
tous les soirs a Bahia sous le nom de Pomba-Gira, et nous
pensons que de semblables métamorphoses pourraient se
produire dans le futur a 1’échelle mondiale.

En conclusion, il me semble que la démocratie mondia-
le, dans I’architecture que Rome nous a 1éguée, nous offre le



484 Sergio Paulo Rouanet

meilleur chemin pour que nous fassions a nouveau usage
d’un des droits humains les plus importants, le droit a
I’autonomie. D’un co6té, elle nous aiderait a récupérer le
contrdle du monde despotique de I’économie globale. D’un
autre coté, elle donnerait le monopole de la violence a une
instance internationale 1égitime, nous libérant ainsi des dé-
cisions unilatérales des nouveaux seigneurs de la guerre et
permettant que toutes les cultures puissent exister et in-
ter-agir.

La démocratie mondiale est-elle une utopie? Peut-étre.
Mais il nous faut distinguer entre bonnes et mauvaises uto-
pies, entre utopies concrétes et utopies abstraites dans le
sens de Ernst Bloch, c’est a dire celles qui sont liées a des
tendances qui existent déja dans le réel. Pour Bloch,
I’espérance est I’idée régulatrice de la conscience utopique,
mais le “principe espérance” doit s’articuler sur des proces-
sus réels. L’espérance doit étre instruite par le présent, étre
une docta spes, ce qui la distingue du simple phantasme sub-
jectif. A la lumicre de tous les signaux qui pointent vers la
montée de la perspective universaliste, I’espérance soulevée
par I’idée de la démocratie mondiale est une espérance ob-
jective et, par conséquent, l’utopie qu’elle permet
d’entrevoir est une utopie concrete.



Fondamentalisme impérial et
complexité globale
(Réflexions depuis Alexandrie)

Enrique Rodriguez Larreta

Introduction: Pensif, entre les ruines

Au sous-sol de la Bibliothéque d’Alexandrie, magnifi-
que projet d’architecture situé sur une baie qui conserve la
mémoire de plusieurs civilisations, se trouve un musée qui
réunit les fragments de ruines découverts au fond de la Mé-
diterranée. Oeuvres d’art provenant de I’Egypte des Phara-
ons, de I’Egypte hélléniste, copte et islamique. Objets
extraordinaires dont les significations latentes offrent
d’inépuisables lectures.

Il se peut que la destinée du dialogue qui a lieu au-
jourd’hui a la Bibliothéque alexandrine soit, comme bien
d’autres échanges d’idée contemporains, celle des efforts
pour penser au-dela de certains imaginaires d’idées en rui-

485



486 Enrique Rodriguez Larreta

nes, qui occupaient peu de temps auparavant un lieu privilé-
gié¢ dans I’horizon intellectuel de la modernité.

Le premier imaginaire dont je voudrais souligner
I’aspect délabré est celui de la modernisation, cette puissan-
te théorie qui a fleuri avec une vigueur toute particulicre
pendant la post-guerre afin d’étre appliquée en particulier au
Tiers-monde, avec ses associations sémantiques d’étapes de
démarrage, de développement, d’opposition entre tradition-
nel et moderne et de la diffusion progressive des valeurs de
la modernisation. Celle-ci, reposant sur une théorie sociale
abstraite et hors de son contexte, aspirait a la colonisation du
futur en construisant des institutions qui améneraient les so-
ciétés arriérées tout prés de la modernité. L’épistémiologie
de la théorie de la modernisation venait du caractére neutre,
objectif et de la distanciation des connaissances dont elle
¢était composée. Les critiques recues et I’échec de nombreu-
ses expériences de modernisation lui firent perdre sa positi-
on privilégiée vers la fin des années 60, faisant place, sinon
a sa substitution, tout au moins a I’apparition de nouvelles
alternatives (théorie de la dépendance, développement con-
tinu, systéeme mondial) et a des remises en question radica-
les (Mendes, 1977; Escobar, 1994; Ferguson, 1994), pour
déboucher ensuite sur de nouvelles réflexions théoriques
dans le contexte des études sur la modernité globale (Gid-
dens 1991; Beck 1996; Rosaldo, 2003). Réflexivité, risque,
incertitude, profonde révision des narratives d’évolution,
progrés et homogénéité temporelle nourrie par une prise de
conscience croissante de la dimension critique de la diffé-
rence culturelle (Bhabha, 1994 ; Mignolo, 1995) donnent
lieu a de nouvelles analyses sur les multiples voies du mo-
derne.



Fondamentalisme impérial et complexité globale 487

Le deuxiéme theme moderne en pleine phase de trans-
formation est celui de I’imaginaire de I’Etat national en tant
que grammaire de 1’identité collective de caracteére univer-
sel qui s’est naturalisé a un moment quelconque du XXéme
siecle. Hegel, qui est probablement le penseur du XIXeéme
qui a présenté avec le plus de vigueur 1’Etat national dans sa
narration de I’Histoire Universelle, a saisi la complexité des
conflits internes et 1’aporie potentielle de 1’Etat-Nation, tout
particuliérement sur le terrain des conflits de la société civi-
le, de la cohésion religieuse et de la guerre. Plus récemment
des auteurs comme Hanna Arendt, Benedict Anderson ou
Etienne Balibar ont publié de subtiles études sur la relation
entre I’imagination, la nation, la citoyenneté, I’exclusion et,
de leur coté, des penseurs comme Homi Bhabha et Partha
Chatterjee ont étudi¢ la condition post-coloniale et les relati-
ons du pouvoir global. Il ne s’agit pas, dans cette perspecti-
ve, de sous-estimer le role de la nation dans certains
contextes en tant qu’agent politique et forme de conscience
collective, mais plutot de souligner que la relation entre la
politique, la culture et le territoire, dans un ensemble intégré
nationalement, est bien différent aujourd’hui de ce qu’il éta-
it lors des constructions des états nationaux européens et
post-coloniaux. Il faut également tenir compte du fait que la
forme nationale est historiquement récente. Pendant la péri-
ode coloniale européénne, on pensait a la nation comme une
forme politique qui convenait pour le monde civilis¢ et non
pour le reste de ’humanité, soumise majoritairement a la su-
jétion externe.

Finalement, il semble qu’une idée fortement associée a
I’imaginaire précédent se soit effondrée en ce début de mil-



488 Enrique Rodriguez Larreta

lénaire. Je fais allusion a I’idéation de la révolution sociale
considérée dans son sens chiliastique, moment de transfor-
mation radicale, fondatrice de 1’histoire humaine. Cette no-
tion est née en Europe avec le modele de la révolution
frangaise, pour s’étendre pendant tout le XXéme sic¢cle au
monde non-européen en s’associant a I’imaginaire moderne
du nationalisme révolutionnaire dans les mouvements de li-
bération nationale et sociale du Tiers Monde. La disparition
du monde socialiste et de ’'URSS, les réformes économi-
ques en Chine post-maoiste, le marasme et la crise des révo-
lutions du national-socialisme dans le Tiers-Monde —
Cuba, Algérie, Vietham — ont profondément modifié
I’espace de la pensée critique pour qui la révolution sembla-
it étre un theme alternatif tout puissant a la critique de
I’ordre établi (Yack, 1992).

Les imaginaires briévement décrits continuent au-
jourd’hui d’alimenter aussi bien les discours que les prati-
ques sociales, mais avec une force réthorique amoindrie
dans sa capacité critique et dans celle de proposer des ordres
alternatifs de caractere collectif. Non seulement en ce qui
concerne le socialisme marxiste mais aussi vis a vis de la
pensée libérale engagée dans la théorie de la modernisation
et dans plusieurs variantes du nationalisme. Dans ce sens et
al’opposé de la thése de Francis Fukuyama qui a fait succés
au lendemain de la guerre froide en simplifiant en méme
temps hégélianisme et libéralisme, ce qui est en jeu au-
jourd’hui n’est pas la fin de [/ ’histoire mais bien plutot celle
d’un certain type d’histoire. Les narrations illuministes is-
sues de la modernité européenne ne se trouvent plus au cen-
tre et un décentrage de la pensée occidentale vers des
combinaisons encore imprévisibles parait inévitable.



Fondamentalisme impérial et complexité globale 489

Alexandrie, espace conflictif de rencontres historiques
de civilisations, de mouvements d’idées et de cultures, est
un lieu privilégié pour cette réflexion.

De ’Héllénisme a I’Oekoumeéne global

Une réflexion sur les circonstances mondiales contem-
poraines menée dans un lieu aussi chargé d’histoire que la
Bibliothéque d’Alexandrie incite au tracé de quelques pa-
ralleles et analogies. Bien des événements que la technolo-
gie moderne amplifie a 1’échelle mondiale ont eu lieu sur le
territoire de la cité¢ millénaire fondée par Alexandre : expan-
sions, empires, conflits ethniques et religieux, coexistences
cosmopolites, syncrétismes, transformation de la Cité en
Etat national. Le Nil a abrité I’histoire de I’Egypte pendant
la période pharaonique, empire replié¢ sur lui-méme, bati en
tournant le dos a la Méditerranée, enveloppé de ce mystere
qui suscita la curiosité et provoqua 1’émerveillement des
grecs. L’expansion de I’empire hélléniste avait orienté la
Cité vers la Méditerranée et ses cultures, la Gréce, Rome,
plus loin I’Iran, les juifs et les phéniciens. Alexandrie fut
construite sur les rives de I’empire millénaire égyptien, Ale-
xandrea aus Aegyptum, successivement entrepdt, cité politi-
que et métropole sur laquelle passérent plusieurs dynasties.
Sa Bibliotheque et son musée la dotérent d’une aspiration
atemporelle et d’un réve d’immortalité. Comme celle de Ba-
bel, la Bibliotheque d’Alexandrie prétendit régner, immua-
ble, sur les épidémies, les discordes et les conflits humains.
Mais finalement, rien n’est resté de la Bibliothéque origina-
le. On dit qu’ Amr Ibn Alas donna I’ordre de transformer les
livres en combustible pour chauffer I’eau des bains publics



490 Enrique Rodriguez Larreta

de la ville. Légende ou fait historique, ce qui est certain est
qu’Alexandrie fut dévastée a plusieurs reprises pendant les
conflits entre paiens et chrétiens. L’occupation musulmane
de ’Egypte déplacera ensuite le centre vers le Caire, ville
qui se confond symboliquement avec le territoire du pays.

En ce nouveau temps de la culture digitale, la biblioth-
eque d’Alexandrie aspire au réle de dépositaire d’un savoir
universel en un moment ou la nature méme de ’universel
représente une des questions principales du savoir contem-
porain et probablement 1’une des sources de sensation crois-
sante d’incertitude et de situation de danger qui domine
notre époque et qui est un des thémes de cette conférence.

Ce que nous appellons I’Hellénisme, type de civilisati-
on dont Alexandrie était I’un des centres, constitue une des
premieres matrices du monde tel que nous le connaissons de
nos jours. En effet, une des caractéristiques principales de la
période hélléniste est celle de I’inter-relation et de
I’influence mutuelle entre certaines civilisations centrales et
la marginalisation et la soumission de quelques autres.

A la différence de 1’époque précédente que Karl Jaspers
nomme, a la maniere classique, de Achsenzeit, le temps axi-
al — c’est a dire le temps du développement parallcle de
plusieurs civilisations —, les peuples de la Grece, de la Ju-
dée, de I’Iran, de I’Inde et de la Chine qui furent témoins de
vastes mouvements religieux et philosophiques ne maintin-
rent pas de communications intenses entre eux et par consé-
quent ne créerent pas de civilisation transrégionale.
L’originalité de la période hellénistique est d’avoir instauré
une circulation internationale des idées, favorisant ainsi
I’inter-relation entre cultures.



Fondamentalisme impérial et complexité globale 491

Le role tout particulier joué par les cultures extérieures,
en particulier juive et romaine, accentue la physionomie sin-
guliere de la civilisation hellénistique. Arnaldo Momigliano
observe que les juifs restérent foncieremnt convaincus de la
supériorité de leurs croyances; ils reconnurent cependant la
puissance intellectuelle des grecs, se laisseérent séduire par
leur culture et plus tard furent acteurs du cours de la con-
frontation entre les valeurs grecques et juives, processus a
I’origine du christianisme. De leur c6té, les romains main-
tinrent leur position politique et militaire dominante mais
assimilérent la culture grecque et constitu¢rent une forte
courroie de transmission en développant une culture hellé-
nistique latine dont le profil était parall¢le a celui des grecs.
La période hellénistique fiit une €époque cosmopolite, en-
courageant une ample circulation des idées au-dela des fron-
tieres. Elle se caractérise par la floraison et le
développement de cultes urbains, de synchrétismes religie-
ux et d’influences de religions orientales sur les €lites et les
couches populaires de la société.

Ces considérations rapides au sujet de la matrice hellé-
nistique de I’Occident laissent supposer que nous nous trou-
vons dans une situation analogue du point de vue de notre
outillage mental et culturel. Au cours des derniers siécles,
notre civilisation a ét¢ maintes fois qualifiée d’alexandrine :
Nietzsche de maniere négative, mais aussi Paul Veyne et
d’autres encore. Des spécialistes de cette époque, comme
Arnaldo Momigliano et Glynn Bowestock (dans son Helle-
nism in Late Antiquity) relévent les processus
d’inter-pénétration et d’hybridisme pendant la période hel-
Iénistique. D’aprés Arnaldo Momigliano, les connaissances



492 Enrique Rodriguez Larreta

moyennes au sujet de I’Inde ou de la Chine d’une personne
¢levée en Occident contemporain ne sont pas supérieures
aux connaissances qu’en possédaient les écrivains grecs et
romains. Malgré les discussions universitaires sur le canon
et le multi-culturalisme aux Etats-Unis ou ailleurs, la Chine,
I’Inde et le monde islamique sont plongés dans une “area of
darkness” culturelle, pour reprendre 1’expression de V. S.
Naipaul. Cette configuration a débuté au cours de la période
hellénistique. Celle-ci, en accordant une position privilégiée
aux grecs, aux romains et dans une moindre mesure aux ju-
ifs, a interféré durablement dans le développement des au-
tres civilisations.

Le christianisme et I’islam, les deux grandes religions
universelles qui ont surgi ensuite, peuvent étre, a juste rai-
son, considérées comme faisant partie de 1’héritage culturel
de I’hellénisme. En ce qui concerne le christianisme,
I’histoire de 1’hellénisme termine lorsqu’une nouvelle secte
religieuse choisit la langue grecque pour s’adresser aux po-
pulations de I’empire romain. Dans le méme esprit que
d’autres auteurs, Rémi Brague observe que I’on peut consi-
dérer que I’Islam est, lui aussi, en bonne mesure héritier de
la culture greco-latine. La péninsule arabique, lieu de nais-
sance de I’Islam, était déja partiellement hellénisée et aprés
la conquéte des territoires qui correspondent aujourd’hui a
I’Irak et a la Syrie, ’aire culturelle s’est formée sur
I’emplacement des monarchies hellénistiques. On a méme
attribué un réle prépondérant a Alexandre le Grand dans
I’origine de la civilisation islamique.

Ce qui commengait a se constituer pendant la période
hellénistique est ce que Polybe a qualifié plus tard d’oiku-



Fondamentalisme impérial et complexité globale 493

mené, d’oekouméne’, notion qui fait depuis peu 1’objet d’un
intérét renouvelé car on le considere comme une caractéris-
tique de notre époque. Pour Polybe, I’histoire universelle
commence avec la conquéte du monde par les romains.

La grandeur et le caractére paradoxal du spectacle que je me propo-
se d’étudier, écrit-il, vont apparaitre dans toute leur clarté si nous
choisissons et comparons /’hégémonie romaine avec les empires
précédents les plus célebres et qui ont fourni leur sujet favori aux
historiens. Ceux qui méritent d’étre ainsi classés et comparés sont
les suivants: les perses, les spartes, les macédoniens. Mais non seu-
lement de vastes régions du monde ont été soumises a la dominati-
on des romains, mais pratiquement le monde entier. (Polybe, 1, 2,
cit. Momigliano, 1987.)

Le concept de [’oikumené utilisé par Polybe apparait
¢galement chez différents auteurs grecs et méme dans la Bi-
ble. On le traduit généralement par “monde connu” mais
d’autres versions I’identifient purement et simplement avec
I’empire romain. Les limites de / ‘oikumené sont, en fait, cel-
les de I’empire. Dans ce sens il s’agit d’une catégorie histo-
rique qui décrit un empire en expansion, en accord avec une
dynamique produite principalement par le centre impérial.
A 1’époque des empires macédonien et romain, par exem-
ple, le centre se trouvait en Méditerranée, avec Alexandrie
au milieu. L ‘oikumené dominé par I’empire romain se trou-
vait bordé a I’ouest par ['océan atlantique et par
I’embouchure du Gange a I’est. La partie sud de I’ Afrique et
le nord de I’Europe étaient laissés dans I’ombre car, quoi-

* Je dois a Ulf Hannerz, professeur et collégue au département d’anthropologie de
’université de Stockholm I’emploi de ce concept pour explorer la circulation culturelle
contemporaine.



494 Enrique Rodriguez Larreta

qu’on les sachent peuplés, les lumiéres de I’empire y parve-
naient a peine. Polybe, grand historien de cette période, se
livre a une lecture de I’histoire du point de vue romain. La
fonction d’unification et d’inter-connexion accomplie par
les romains est le point central de son histoire générale ou
universelle et c’est I’existence de I’Empire qui permet
qu’une histoire universelle soit possible.

La succession des empires présentée par Polybe peut
étre facilement suivie jusqu’a I’oekoumene planétaire actu-
el qui inclue I'utilisation potentielle de 1’espace a des fins
économiques et militaires. Imanuel Wallerstein, Walter
Mignolo et Michael Hardt traitent de ce sujet. Au cours de
ce séminaire, plusieurs travaux présentés ont ébauché les
généalogies principales de la formation de cet oekouméne
global dans la série successive de I’émergence de divers
centres impériaux hégémoniques et leurs configurations
géographiques et coloniales respectives. Le concept
d’oekoumeéne global, repris dans les sciences sociales du dé-
but du XXeme siecle par Alfred Kroeber a été redéfini
(Hannerz, 1996) pour penser la problématique du pouvoir
hégémonique en donnant un sens plus précis et plus nuancé
a la complexité globale. Le concept de globe, globalisation
ou modernité-monde est devenu il y a une dizaine d’années
un sujet d’attention et d’intérét croissant pour I’histoire glo-
bale et les études sur I’idée du globe se multiplient. On a lié
(Mbembe, 2000) le phénoméne de la modernité globale
avec le concept du”’géant” de Heiddeger. Entre les caracté-
ristiques du “géant” se trouve 1’élimination des distances lo-
intaines et la représentation du quotidien dans des mondes
distants. Le “géant” est ce qui est incalculable, ce qui échap-



Fondamentalisme impérial et complexité globale 495

pe a la représentation. Peter Sloterdijk introduit pour sa part
la notion, également heideggerienne du “monstrueux” pour
penser la modernité planétaire. Dans ’analyse plus stricte-
ment socio-politique de 1’aprés 11 septembre, les notions
d’empire, d’impérialisme et d’hégémonie ont gagné une
force nouvelle dans le débat public et sont chaque fois plus
étudiées.

Un des aspects décisifs de la globalisation est celui de la
circulation du capital corporatif et financier a une vitesse
inédite, au moyen d’une structure transnationale rendue
possible par la télétecnologie et qui est a I’origine de proces-
sus nouveaux, tout au moins en ce qui concerne leur échelle
et leur portée. Si1’on considere les conséquences théoriques
de la globalisation, elle rend problématique des oppositions
classiques telles que moderne/ traditionnel (a 1’ordinaire le
moderne est pensé au singulier et la tradition au pluriel), sé-
culier/religieux, foi/science, raison. La globalisation a mo-
difi¢ la distance entre les €lites en confondant les frontieres
entre les identifications imaginaires locales et nationales. Le
concept présente des notions de séparation entre le temps et
I’espace et I’inter-relation entre des événements sociaux a
distance dans un contexte local (Giddens, 1991). Dans
I’oekoumene ainsi constitué, on peut distinguer des positi-
ons hégémoniques, des centres et des périphéries distribués
irrégulierement et qui ne coincident pas toujours entre eux.

La caractérisation de la progression de la globalisation a
¢été étroitement associée a I’apologie ou a la critique du phé-
nomene. Ce que 1’on peut dire, ¢’est qu’un processus aussi
vaste et multi-dimensionnel peut difficilement étre réduit a
une simple opinion, qu’elle soit positive ou négative, aussi



496 Enrique Rodriguez Larreta

bien concernant ses diverses dimensions économiques que
culturelles. Les processus de globalisation ont complete-
ment bouleversé les relations entre subjectivité, localité,
identification politique et culturelle, imaginaires sociaux.
Les images des média franchissent les frontieres et dépeig-
nent des situations de bien-&tre matériel auxquelles les stan-
dards nationaux de production et de consommation ne
donnent pas accés, des discours sur les droits de ’homme
provoquent des demandes de la part des forces sociales qui
sont alors réprimées par la violence d’état (Appadurai, 200).

Les processus migratoires et les diasporas- je prends
I’exemple de la région méditérranéénne- ont contribué a
créer des situations de marginalisation croissante et des con-
flits incertains face aux identités locales. Le besoin de dis-
tinguer avec netteté entre localité et communauté culturelle
d’origine est de plus en plus urgent du point de vue analyti-
que. Le nationalisme est aujourd’hui, sans aucun doute, une
force puissante d’identification mais dans le cas de nombre-
uses diasporas (latine, chinoise, arabe), il est chaque fois
plus orphelin d’une appartenance territoriale ou d’état.

Nous sommes témoins d’une globalisation des courants
migratoires (environ 150 millions de personnes). C’est peu,
si nous pensons aux six milliards d’individus qui composent
la population mondiale, mais 1I’impact qualitatif est impor-
tant, aussi bien par ses effets sur les sociétés qui recoivent
les migrants qu’en fonction des caractéristiques sociales et
culturelles de ceux-ci.

Toujours en prenant ’exemple de 1’espace méditerra-
néen, les disparités démographiques et économiques sont
des sources de tensions dramatiques. Le PIB de I’Union eu-



Fondamentalisme impérial et complexité globale 497

ropéenne par habitant est 14 fois plus élevé que celui du
Maghreb alors que, face a I’évolution du vieillissement des
pays de I’Union européeénne, la population maghrébine va
s’accroitre de 48% contre 3% pour I’Europe. Il faut bien évi-
demment placer dans ce contexte les 12 millions de musul-
mans qui vivent déja sur ce continent et dont une bonne
partie d’entre eux possedent déja la nationalité du pays ou
ils vivent. Par ailleurs, un Islam trés diversifié par ses régi-
ons d’origine contribue a une potentielle virtualisation et a
une identification textuelle (Catherine Wihtol de Wenden,
2001; Olivier Roy). La migration, recours culturel et écono-
mique, est aussi une source dramatique de conflit.

Les ONGs sont une autre source de transnationalisation
puissante. La profusion des organisations non-gouverne-
mentales a été définie comme une “révolution associative
globale” et 1’on estime qu’il existe aujourd’hui prés de 2
millions d’ONGs sur la planéte. La marche de la croissance
d’une société civile globale peut difficilement étre précisée,
mais elle est associée a la perte de prestige de la politique
traditionnelle, au succés de certains mouvements de type
“gandhiste” qui stimulent une politique parall¢le au systeme
des partis en Europe de I’Est et au moment de redéfinition
du réle de I’Etat que nous avons déja mentionné, alors qu’il
perd sa position indiscutable en matiére de souveraineté
économique, politique et culturelle.

Deux auteurs (Derrida, 2002; Rosaldo, 2001) ont fait re-
marquer récemment que la globalisation est un phénomene
beaucoup moins distribué sur la surface du globe que ce que
ses apologistes veulent faire croire. Au moment ou des in-
terprétations influentes de la globalisation insistent sur la



498 Enrique Rodriguez Larreta

transparence rendue possible par les télétechnologies,
I’ouverture des fronticres et des marchés et par 1’égalité des
chances, etc., il n’y a jamais eu dans [I’histoire de
I’humanité, en chiffres absolus, autant d’inégalités, de fami-
nes, de désastres écologiques, d’épidémies, etc. Moins de
5% de la population mondiale posseéde aujourd’hui I’accés a
internet (ou la massive présence anglophone est prépondé-
rente). Jusqu’a présent, seuls quelques pays et couches soci-
ales de leur population en tirent bénéfice, rajoutant un degré
supplémentaire d’exclusion a ceux qui existaient déja.

Ces observations requicrent certainement des définiti-
ons plus générales et une lecture plus optimiste. S’il est bien
vrai que le monde dans son ensemble est passé par un pro-
cessus de compression temps/espace et que les transformati-
ons technologiques en matiere de transports et de
communications ont permis une croissance de la mobilité, il
est non moins vrai que 1’inégalité préside a ces change-
ments. En plus des différences radicales dans 1’accés au
transport aérien et aux télécommunications, de vastes régi-
ons du monde sont clairement quasi en dehors de n’importe
quel type de cartes de communications, de cartes du com-
merce mondial et des finances, de cartes du tourisme global.
Ces régions possedent peu de circuits en connexion avec les
autres régions du monde et n’ont que des voies de communi-
cations et de transports qui passent au travers de ces noyaux
centraux.. Il existe une intégration verticale pour les villes
globales et les centres régionaux qui possédent des in-
ter-connexions entre eux, mais elle ne touche pas forcément
les pays et les aires d’'une méme région. Il s’agit 1a d’une si-
tuation complexe qui ne peut étre réduite a des modeles sim-



Fondamentalisme impérial et complexité globale 499

plifiés du monde et qui exige d’abondantes études de cas et
de travaux ethnographiques.

Le phénoméne s’amplifie si nous considérons que
I’imaginaire forme une dimension de la praxis. Dans ce
sens, la globalisation peut se comprendre comme un proces-
sus d’appropriation et d’accés irrégulier a la modernité dans
laquelle I’opposition modernité/tradition se trouve considé-
rablement diluée. La nouvelle économie mondiale doit étre
congue en termes complexes, superposés, ordre qui ne peut
étre conceptualisé en termes d’un schéma statique et hiérar-
chique de centres et de périphéries rigides. “The complexity
of the current global economy has to do with certain funda-
mental disjunctures between economy, culture and politics
that we have only begun to theorize” (Appadurai, 1996).
Partant de I’idée que tout oekumene global est affecté par
une trés vaste modernité, on peut considérer que beaucoup
des conflits actuels représentent une lutte pour
I’appropriation de la modernité, y compris dans le cas des
mouvements terroristes transnationaux dont les motivations
sont ethno-religieuses (Roy, 2002; Van de Veer, 2003).

Tentations impériales et complexité globale

Cette description de I’oekumene global peut étre consi-
dérée “ post-fordiste” et post-moderne puisqu’elle accentue
le chaos, la déréglementation et le décentrement et il a sem-
blé qu’elle était démentie par les événements historiques ré-
cents, en particulier le 11 septembre 2001 et ses
conséquences les plus directes, les guerres d’ Afghanistan et
I’invasion de I’Irak. Nous avons vu dans ces deux cas la
mise en oeuvre d’une action politique impériale dirigée par
une super-puissance, exécutée avec un caracteére unilatéral



500 Enrique Rodriguez Larreta

ignorant tranquillement la position de ses alliés et de
I’opinion publique et justifiant son action par la blessure ou-
verte le 11 septembre.

Il est probable que I’oeuvre présentant la meilleure
synthése de cette position est celle de Noam Chomsky, le
grand dissident américain, figure morale de tout premier or-
dre pendant la guerre du Vietnam. Chomsky bénéficie dune
large audience a I’échelle internationale et entre les mouve-
ments anti-globalisation; il a été 1’orateur principal au Fo-
rum Social Mondial de Porto-Alegre et quoique I’on parle
peu de lui dans la presse quotidienne et dans les publications
spécialisées, ses livres ont €té traduits dans une vingtaine de
pays, y compris son ouvrage le plus récent Hegemony or
Survival. American Quest for Global Dominance (2003).

Chomsky étudie ce qu’il appelle I’ “Imperial Grand
Strategy” des Etats-Unis et voit une continuité entre la poli-
tique extérieure américaine depuis le siecle dernier et la si-
tuation actuelle, en établissant un parallele entre la politique
du gouvernement et de 1’administration américaine avec
I’économie globale et I’action militaire. Chomsky reconnait
lui-méme a la fin de son livre que:

On the course of modern history, there have been significant gains
in human rights and democratic control of some sectors of life.
These have rarely been the gift of enlighted leaders. They have
typically been imposed on states and other power centers by popu-
lar struggle. An optimist might hold, perhaps realistically, that his-
tory reveals a deepening appreciation for human rights, as well as
broadening of their range — not without sharp reversals, but gene-
ral tendency see seems real (...). For the first time, concrete allian-
ces have been taking shape at the grassroots level. These are
impressive developments rich in opportunities. And they have had



Fondamentalisme impérial et complexité globale 501

effects, in rethorical and sometimes policy changes. There has been
at least a restraining influence on state violence, though nothing
like the “human right revolution in state practice that has been pro-
claimed by intellectual opinion in the west’. (P. 236.).

Malgré ses réserves, cette description vise I’autre aspect
de la globalisation que I’on doit absolument mettre en relief,
surtout si I’on veut penser a des noyaux alternatifs d’action
et a des lieux de résistance. Au cours de la derniére décade,
nous avons assisté a la naissance, au sein de I’identification
globale, de mouvements sociaux importants dans la société
civile tels que ceux défendant les droits de la femme, les op-
tions sexuelles; de mouvements visant a I’amélioration de
I’exercice de la citoyenneté, de nouvelles réflexions sur la
pauvreté et sur I’environnement. Dans le contexte métropo-
litain, nous avons aussi assisté a la naissance du multicultu-
ralisme, de politiques de reconnaissance de ’identité et
d’une nouvelle discussion sur le théme de la citoyenneté.

Il existe dans la globalisation une dimension démocrati-
sante, une transmission plus rapide et approprié¢e des savo-
irs, une mesure qui apporte des possibilités majeures
d’identification et de réflexivité, de meilleurs niveaux
d’information. Entre de nombreux exemples, on peut remar-
quer un plus ample registre des souffrances individuelles,
comme celui des minibiographies des victimes d’attentats,
effort caractérisé par la “dé-réification ou humanisation de
toutes les catégories sociales” tel que I’écrit Eli Zareski dans
son article sur Traumatisme et dé-réification, de suite aprés
le 11 septembre. Le mouvement contradictoire et discutable
dans certains cas, exprimé par les organisations non-gou-
vernementales, a permis d’amplifier les spheres publiques



502 Enrique Rodriguez Larreta

et la société civile dans le sens d’une culture publique trans-
nationale. De la méme maniére que 1’économie ne peut plus
étre définie dans les limites d’un Etat national, de méme une
série de sujets globaux sont introduits dans les débats au
sein d’une nation. Au Brésil, par exemple, le théme de
I’environnement, 1’élargissement de 1’agenda de la citoyen-
neté, la question raciale et celle des minorités indigénes et
méme 1’action de certains groupes sociaux plus tradition-
nels ont été articulés conjointement avec des mouvements
transnationaux, créant ainsi un facteur important de globali-
sation a partir de la base. Quelques uns de ces mouvements
ont conflué¢ aux Forums mondiaux de Porto Alegre et de
Mumbai en provoquant un impact politique considérable.

Les Etats-Unis jouent aujourd’hui un role hégémonique
dans ’oekumene global. L’hyper-puissance américaine,
comme la qualifie Hubert Védrine, est prédominante dans
tous les domaines (économique, militaire, monétaire, lin-
guistique et culturel). Le budget du Pentagone est, comme
chacun sait, égal au budget militaire de I’ensemble d’une
douzaine de pays et équivaut a presque la moitié¢ des dépen-
ses mondiales en matiére de défense. Lorsque I’Union Euro-
péenne investit 170 milliards de dollards, les Etats-Unis
investissent 300 milliards, prés du double. Pour sa part, la
marge des investissements est encore considérable, prés de
5,5% du PIB américain. On a remarqué que ’origine de la
puissance militaire américaine provient de la combinaison
entre une productivité économique trés élevée — en particu-
lier au cours de la derniére décade — et une organisation fis-
cale qui lui permet de transformer rapidement la richesse
¢conomique en dépenses militaires.



Fondamentalisme impérial et complexité globale 503

Mais siI’on considére la conscience impériale et surtout
son cott pour le contribuable américain, le résultat est mo-
ins évident. Les FEtats-Unis ont développé depuis long-
temps, en fait depuis le commencement du XXeme siecle,
I’idéologie de leur caractere d’exception et celle d’une mis-
sion a remplir. Sous la présidence de Clinton, qui coincide
avec la phase économique de la globalisation, ’hégémonie,
considérée comme politique dans le sens de la création d’un
consensus, a domin¢ la politique extérieure américaine.
C’est I’époque de I’exercice du soft power dans le sens spé-
cifique que lui a donné Joseph Nye. Les Etats-Unis, en rai-
son de leur poids politique et militaire plus lourd se trouvent
en condition “naturelle” d’exercer leur hégémonie pour
s’assurer une position clef dans 1’équilibre du systéme mon-
dial, réle que leurs alliés eux-mémes leur demandent de jou-
er. Les européens ont pratiqué la politique de “I’empire sur
invitation” dépeinte par I’historien scandinave Geir Lundes-
tad. Cette position a ét¢ affirmée pendant toute la guerre fro-
ide, au cours de situations récentes telles que la crise dans
les Balkans et a probablement été mise pour la premiére fois
a I’épreuve par les séquelles du 11 septembre.

La blessure mortelle infligée a I’exception américaine
lors des attentats du 11 septembre a conduit le gouverne-
ment de Bush a jeter tout son poids politique et militaire
dans un projet pour le controle des situations de risque a
I’échelle planétaire. A la base de ce projet s’ébauche une
nouvelle idéologie américaine fondée sur la redéfinition du
role que le pays doit jouer dans le monde. L’expression
“empire” continue d’étre rejetée par les américains en raison
de leurs traditions et de leur origine anti-coloniale, mais elle



504 Enrique Rodriguez Larreta

apparait plus fréquemment dans I’opinion et le discours de
quelques uns de ses principaux idéologues. On peut y voir
aussi I’expression intellectuelle d’un segment de son “élite
de pouvoir” ou bien, plus sérieusement, une théologie politi-
que autour du sens de la mission et de la tendance a se consi-
dérer porteur du bien et de la vérité universelle,
caractéristique de I’ Amérique du Nord puritaine et pionni¢-
re de la guerre en toute bonne conscience. Il n’a jamais exis-
té aux Etats-Unis de conflit entre I’Etat et la religion comme
en France, par exemple. Le gouvernement américain a
I’habitude d’avoir recours a un langage religieux aux échos
bibliques. Un exemple récent est fourni par sa décision de
considérer le terrorisme comme le Mal absolu afin de pou-
voir réduire a néant la catégorie de I’ennemi, concept politi-
que impliquant une hostilité qui, pour sa part, entraine sa
reconnaissance. En revanche, le terroriste est un ennemi in-
connu, méconnu, une espéce d’incarnation métaphysique
du Mal.

Les Etats-Unis, puissance impériale hégémonique, ont
pu, a la suite du 11 septembre, passer de la situation
d’agresseurs a celle de victimes. Sous cette justification ils
ont pu se lancer dans une politique agressivement unilatéra-
le en invoquant, dans la condition de victimes d’une attaque
terroriste sur leur propre territoire, la nécessité de défendre
leur intégrité nationale. Il s’agit 1a d’un projet de domination
de nature idéologique et économique ou d’un nationalisme
expansif a I’univers entier, en suivant la logique de décision
de I’état d’exception de Carl Schmitt. Une politique qui as-
pire a protéger les Etats-Unis de I’attaque de forces ennemi-
es en essayant, en toute illusion, de les contrdler par la



Fondamentalisme impérial et complexité globale 505

force? Le résultat de cette politique sera-t-il celui de la cons-
truction d’une hégémonie impérialiste comme on n’en a ja-
mais vu dans I’histoire, ce qui sous-entendrait de profondes
transformations dans ’ordre juridico-politico-idéologique
au sein méme des Etats-Unis et un effort politico-militaire
mondial a grande échelle? Ou bien nous trouvons-nous a la
veille d’un recul américain au Moyen-Orient et d’une redé-
finition des relations avec les autres centres de pouvoir com-
me 1’Union Européénne et les nations émergentes comme la
Chine, I’Inde et le Brésil? Il ne peut exister d’opinions défi-
nitives a ce sujet ni sur les autres interrogations posées par le
XXlIeme siécle. L’argument de cet essai soutient que les
fondamentalismes -impériaux ou autres — ne sont pas en
condition de faire face aux défis collectifs lancés par les
opérations d’une modernité globale dans laquelle sont in-
clus tous les agents de la transformation. En méme temps
qu’une circulation de capitaux qui a contribué dans certains
cas a détruire des réseaux sociaux et des formes communau-
taires et a accéléré le déclin des systémes de bien-&tre social
qui avaient été consolidés en Europe aprés la guerre, une
culture publique mondiale s’est peu a peu formée dans
I’oekoumene global, culture que quelques uns nomment so-
ciété civile internationale ou transnationale. La modernité
hybride dans laquelle nous vivons a créé des dimensions de
réflexibilité qui ouvrent des espaces de résistance aux mi-
cro-fascismes quotidiens — racisme, xénophobie, eth-
no-fondamentalismes — qui provoquent la ségrégation des
sociétés métropolitaines et périphériques. Celles-ci peuvent
se transformer en forces puissantes de résistance et de trans-
formation des nouveaux projets impériaux.



506 Enrique Rodriguez Larreta
Bibliographie

APPADURAL Arjun (1996). Modernity at Large. Minneapolis, Univer-
sity of Minnesota Press.

ARON, Raymond (1973). République impériale, les Etats-Unis dans le
monde (1945-1972). Paris, Calman-Lévy.

ASSMANN, Jan (1996). Translating Gods: Religion as a Factor Cultural
(un)Translability of Cultures. /n: BUDICK, S. et ISER, W. (eds.).
Translatability of Cultures. Figurations of the Space Between. Stan-
ford, Stanford University Press, p. 25-36.

BHABHA, Homi K. (1994). The Location of Culture. Londres, Routled-
ge.

BECK, Ulrich (1996). “World Risk Society as Cosmopolitan Society?
Ecological Questions in a Framework of Manufacture Uncertainti-
es”. Theory Culture & Society, v. 13, n. 4, p. 1-32.

ELSHTEIN, Bethke Jean (2003). “International Justice as Equal Regard
and the Use of Force”. Ethics & International Affairs,v. 17, n. 2.

BHAGWATI, Jagdish (2004). In Defense of Globalization. New York,
Oxford University Press.

CALHOUN, Craig; PRICE, Paul;- et TINNER, Ashley (eds.) (2002).
Understanding September 11. New York, New Press.

DERRIDA, Jacques (1993). Spectres de Marx. L ’état de la dette, le trava-
il du deuil et la nouvelle Internationale. Paris, Galilée.

DERRIDA, Jacques et HABERMAS, Jiirgen (2003). Le concept du 11 sep-
tembre. Dialogues a New York avec Giovanna Borradori. Paris, Ga-
lilée.

DIDION, Joan (2003). “Mr. Bush and the Divine”. New York Review of
Books, November 6.

DUFFIELD, Mark (2001). Represing Durable Disorder. Network War
and the Securitization of Aid-Leeds. Institut for Politics and interna-
tional Studies.

ESCOBAR, Arturo (1994). Encountering Development. The Making and
Unmaking of the Third World. Princeton, Princeton University
Press.



Fondamentalisme impérial et complexité globale 507

FERGUSON, James (1994). The Anti-Politics Machine. “Development”,
Depolitization and Bureaucratic Power in Lesotho. Minneapolis,
University of Minnesota Press.

FERGUSON, Niall (2003). What is Power? Foreign Policy, n. 2, Janu-
ary-February.

(2003). The Cash Nexus. Money and Power in the Modern
World. 1700-2000. London, Penguin.

GIDDENS, Anthony (1991). Modernity and Self Identity. Cambridge,
Polity Press.

HANNERZ, UIf (1989). Notes on the Global Economic. Public Culture,
v. 1, n. 2, p. 66-75. Duke University Press.

HARDT, Michael et NEGRI, Tony (2000). Empire. Harvard University
Press.

MENDES, Candido (ed.) 1977. Le mythe du développement. Paris, Seuil.

MIGNOLO, Walter (1995). The Darkest Side of Renaissance. Michigan,
University of Michigan Press.

MOMIGLIANO, Arnaldo (1975). Alien Wisdom. The Limits of Helleniza-
tion. Cambridge, Cambridge University Press.

ROSALDO, Renato et INDA, Jonathan (2002). The Anthropology of Glo-
balization. A Reader. Oxford, Blakwell.

ROY, Olivier (2002). L Islam mondialisé. Paris, Seuil.

SHAW, Martin (2001). Review of International Studies, v. 27, n. 13,
October.

TOMLINSON, John (1999). Culture and Globalization. Chicago, The
University of Chicago Press.

YACK, Bernard (1992). The Longing for Total Revolution. The Univer-
sity of California Press.

VAN DER VEER, Peter (2001). Transnational Religion. Princeton, Parti-
cipation a la conférence sur les migrations transnationales.

(2003). Radical Religion and Secular Development. Lecture
on Forgotten Issues of Globalization. Rawoo.



Y

Concepts et stratégies
pour la relance du dialogue






Le Brésil et I’Iran

Cesario Melantonio Neto

Le Brésil suit attentivement 1’évolution politique de I’Iran
et de son entourage régional; il désire accentuer ses contacts
politiques, renforcer ses relations économiques et culturel-
les et intensifier ses rapports commerciaux avec ce pays.

Le Brésil est une nation dont les racines sont plu-
ri-éthniques; il s’efforce d’enrichir une culture fondée sur la
tolérance, le respect et la compréhension des différences. Il
est donc naturel qu’il apprécie le “dialogue entre civili-
sations” proposé par 1’Iran, idée rationnelle, pétrie d’huma-
nisme et base de départ indispensable pour mettre les
identités culturelles en valeur et favoriser une meilleure en-
tente entre les peuples et les nations.

Le Brésil et I’Iran viennent de commémorer le premier
centenaire de 1’établissement de relations diplomatiques en-
tre leurs deux pays.

511



512 Cesario Melantonio Neto

Ampliation du dialogue politique bilatéral
et multilatéral

Le gouvernement brésilien souhaite approfondir ses
rapports politiques avec 1’Iran, aussi bien sur le plan bilaté-
ral que multilatéral. Il appuie I’idée lancée par le président
Mohammad Khatami d’un “dialogue entre les civilisations”
comme point de départ de I’entente entre les peuples et les
nations. Cette idée correspond a la tradition politique brési-
lienne, faite de tolérance et d’accomodement des divergen-
ces, caractéristique d’une culture qui accepte les différences
et est ouverte a I’incorporation de valeurs éxogenes aux ra-
cines nationales brésiliennes.

Les relations bilatérales sont cordiales, mais se situent
en deca du potentiel des deux pays. En Iran, le processus
d’ouverture politique et économique en cours, malgré la ré-
sistance acharnée de certains secteurs de la hiérarchie re-
ligieuse fondamentaliste, est considéré par la majorité des
observateurs comme étant irréversible en raison des pres-
sions provenant des forces économiques et sociales du pays.
Cette évolution contribue a renforcer la position externe de
I’Iran dans son role d’interlocuteur international de poids et
d’acteur-clef dans le cadre régional.

Le Brésil accompagne attentivement le processus poli-
tique iranien, ou I’on remarque 1’appui populaire considéra-
ble apporté au président Khatami et au projet réformateur
qu’il a entrepris. Cet appui s’est traduit par sa victoire €lec-
torale trés nette, en 1997, pour la présidence de la Républi-
que islamique et en particulier au cours des élections
législatives de février/mai de I’an 2000, scrutin qui avait as-
suré¢ pour la premiere fois une majorité de représentants ré-



Le Brésil et I'lran 513

formistes au Parlement iranien. Le prestige du président
Khatami a été confirmé lors de sa réelection pour un nou-
veau mandat de quatre ans, en juin 2002.

La politique extérieure du président Khatami s’est atta-
chée a rompre 1’isolement international provoqué par le ra-
dicalisme de la premiere phase de la révolution islamique en
Iran, en cherchant a établir des rapports cordiaux avec ses
nombreux voisins (au nombre de 13 sil’on inclue les voisins
riverains du golf Persique), en vue d’une meilleure stabilité
dans une région marquée par les conflits et d’un rapproche-
ment avec les démocraties occidentales et tout particulicre-
ment I’Europe. La priorité donnée au rapprochement avec
I’Union Européenne est la marque de la politique extérieure
iranienne.

Le Brésil suit avec inquiétude les remous internes de la po-
litique iranienne ou un retour au pouvoir de I’aile conservatrice
anti-réformiste peut menacer les conquétes libératrices du gou-
vernement du président Khatami. Un éventuel retour en arriére
a ét¢ la cause des avertissements lancés par le chef de I’Etat ira-
nien menagant de se démettre de ses fonctions en face de
I’attitude des conservateurs dont le chef de file est I’ Ayatollah
Ali Khamenei, a I’heure ou le Brésil a été choisi par I’Iran
comme partenaire prioritaire en Amérique latine.

I1 est essentiel pour le rapprochement entre le Brésil et
I’Iran que prévale I’idéal réformiste iranien.

Accroissement des relations économiques
et commerciales

La balance commerciale entre le Brésil et I’Iran a été fa-
vorable a ce dernier pendant la majeure partie de la derniere



514 Cesario Melantonio Neto

décade. Au cours des années 1990, I’Iran a été le deuxiéme
destinataire (apres 1’ Arabie Saoudite) des ventes brésilien-
nes au Moyen-Orient (19% des exportations brésiliennes
vers la région). Depuis 1998, les achats brésiliens de brut
iranien ont pratiquement cessé (en raison d’un changement
de politique de la Petrobras en ce qui concerne son ravitail-
lement externe) et les échanges ont commencé a enregistrer
un superavit en faveur du Brésil. Le déficit commercial avec
le Brésil est un sujet qui préoccupe les autorités iraniennes,
d’autant que leur pays ne dispose pas d’excédent en pétrole,
mais pourrait par contre exporter du naphte, de I’huile a die-
sel et du soufre.

Dans le but d’augmenter la présence commerciale bré-
silienne en Iran, le bureau de promotion du commerce de
notre Ministere des Relations Extérieures a organisé, en co-
ordination avec la Camex (Chambre de commerce exté-
rieur), la venue d’une importante mission en Iran du 8 au 13
Septembre 2001 a laquelle ont participé des représentants de
trente-huit entreprises brésiliennes et dont les résultats ont
été jugés positifs.

Les exportations brésiliennes vers I’Iran ont atteint
huit-cent cinquante millions de dollars en 2003. Ce chiffre
correspond a une augmentation de 116,7% par rapport a
I’année précédente. Les exportations vers 1’Iran représen-
tent 1,1% du montant total des exportations du Brésil.

Une analyse des importations brésiliennes en provenan-
ce de I’Iran, presqu’exclusivement de pétrole brut, montre
un déclin accentué depuis 1997 en raison du changement
des marchés fournisseurs de pétrole. Et cependant, les im-
portations ont augmenté de 620% pendant les sept premiers



Le Brésil et I'lran 515

mois de 2002 a 2003, passant de 1 million 600.000 dollars
en 2002 a 11 millions 800.000 dollars en 2003.

Pendant la période en référence, le solde de la balance
commerciale a été positif pour le Brésil, passant de 205 mil-
lions entre janvier et juillet 2002 a 437 millions entre janvier
et juillet en 2003. Cela signifie que le solde commercial bré-
silien avec I’Iran a augmenté de 12,6%.

De son c6té, I’Iran améliore rapidement sa position en-
tre les principaux marchés ouverts aux exportations brési-
liennes. Toujours en référence a la période pré-citée, ce pays
a gagné quinze points sur la liste des principaux marchés,
remontant de la trente-deuxiéme a la dix-septiéme position.
En ce qui concerne les marchés fournisseurs, I’Iran n’oc-
cupait en 2002 que la quatre-vingt-treiziéme place, pour re-
monter a la soixante-neuvieme en 2003.

On peut signaler que la part des exportations brésilien-
nes représente 2,3% du total des importations de 1’Iran: cel-
les-ci se sont élevées en 2002 a 21 milliards 400.000 dollars.
La part des importations brésiliennes en provenance de
I’Iran correspond, de son c6té, a 0,04% des exportations
mondiales iraniennes qui se sont ¢levées en 2002 a 22 milli-
ards 800.000 dollars.

Au cours des sept premiers mois de 2003, I’Iran a été, au
Moyen-Orient, le partenaire principal du Brésil, recevant
33% des exportations brésiliennes vers cette région du globe.
En revanche, I’Iran est au sixiéme rang des exportateurs du
Moyen-Orient vers le Brésil, avec 1,3% des achats brésiliens.

L’Iran est un grand importateur de produits de base.
Une étude des importations iraniennes en provenance du
Brésil dénote ses capacités d’achats de produits tels que



516 Cesario Melantonio Neto

viande bovine, volailles, huile de soja, mais, tabac, cigaret-
tes, machines et équipements agricoles, pieces automobiles,
appareils de téléphonie et a air conditionné.

Les produits industrialisés que le Brésil exporte vers
I’Iran représente 74% du total de ses exportations: huile de
soja, pieces automobiles, machines et équipements agrico-
les, alliages de fer, cellulose, papier et carton, pompes et
compresseurs. Dans le groupe des principaux produits de
base, citons la viande bovine et de poulet, le soja, le mais, le
minerai de fer et ’amiante.

Le Brésil importe de I’Iran des raisins secs, des pista-
ches fraiches, des cuirs et des fourrures, des huiles brutes de
pétrole et des carburateurs.

L’Iran est le premier importateur d’huile brute de soja
du Brésil, le troisiéme pour le mais en grain, le quatrieme
pour les tubes en fonte, le septiéme pour la viande bovine
congelée et les composants azotés.

Concernant toujours les données de 2003, cent-soi-
xante-seize entreprises brésiliennes ont réalisé des ventes en
Iran. De ce chiffre, cent-quatre d’entre elles représentent
96,9% des exportations et les soixante-douze autres ont ex-
porté moins de cinq cent mille dollars soit 3,1% du total.

De leur c6té, quarante-deux entreprises brésiliennes ont
importé des produits iraniens. Quarante-et-une ont effectué
des achats de moins de cing-cent mille dollars, soit 9,9% du
montant total des exportations iraniennes.

Coopération institutionnelle et culturelle

Les échanges culturels entre le Brésil et I’Iran se sont
accrus a la suite d’une série d’initiatives, encouragées par



Le Brésil et I'lran 517

des visites bilatérales a Téhéran comme celle de Francisco
Weffort, ancien ministre de la culture, en mars 2002, pour
participer au séminaire “Latinité et héritage islamique” or-
ganis¢ par le professeur Candido Mendes, recteur de
I’Université Candido Mendes, lui aussi présent et celle du
directeur du musée d’art de Sao Paulo (MASP) pour prépa-
rer la venue au Brésil en 2005 d’une exposition trés impor-
tante sur la civilisation perse, intitulée “7000 ans d’art
iranien”. Cette exposition sera montée au MASP (Musée
d’Art de Sao Paulo) et au Musée National des Beaux Arts
(MNBA) de Rio de Janeiro.

L’ambassadeur Masjed Jamei, directeur du bureau des
affaires culturelles du Ministere des Relations Extérieures
de I’Iran est venu au Brésil a la téte d’une délégation qui a
participé au deuxiéme séminaire sur la Latinité et [ ’héritage
islamique, du 10 au 13 Septembre 2002 a I’Université Can-
dido Mendes a Rio de Janeiro. Un troisiéme séminaire au-
tour du méme théme a eu lieu en mars 2003 a Paris et un
quatriéme a Lisbonne, également en 2003. Le prochain s¢-
minaire aura lieu du 13 au 17 avril 2004 a Alexandrie.

Autre geste de rapprochement, I’ambassadeur Masjed
Jamei a annoncé I’intention du gouvernement iranien de pu-
blier en farsi I’ouvrage du professeur Helio Jaguaribe “Une
étude critique de I’histoire” et a manifesté son intérét, comp-
te-tenu de ’importance de ’industrie cinématographique
dans les deux pays, de réaliser une étude sur les possibilités
de co-production et de co-distribution de films. Cet intérét
s’est traduit par ’engagement de négociations pour un ac-
cord de co-production cinématographique.



518 Cesario Melantonio Neto

Le président de la Radio-télévision iranienne IRIB
(Islamic Republic of Iran Broadcasting) s’est rendu en visite
au Brésil en 2002 et a rencontré plusieurs responsables du
secteur audio-visuel, tel le directeur de Radiobras, I’ancien
secrétaire aux communications de la Présidence de la Répu-
blique et le secrétaire a la Culture de 1I’Etat de Sao Paulo.
Ces entretiens ont ouvert de nouvelles possibilités de coopé-
ration dans le domaine de 1’audio-visuel et I’insertion, dans
les chaines éducatives, de programmes culturels en prove-
nance des deux pays.

La promotion culturelle, ainsi que la coopération scien-
tifique, technique et technologique, sont d’ excellents do-
maines pour le renforcement des relations bilatérales et
provoquent des retombées positives sur le plan commercial.

Les possibilités de coopération institutionnelle sont
¢galement nombreuses. Il existe, par exemple, un intérét
pour des échanges entre les Académies diplomatiques des
deux pays et I’on pense a une prochaine visite du directeur
de I’Institut Rio Branco a Téhéran.

Politique intérieure

Dans le systéme politique instauré en 1979 par la Révo-
lution Islamique, I’autorit¢ maximum est détenue par le
Wali Faguih (chef supréme) qui est, depuis 1989,
I’ Ayatollah Ali Khamenei. Le chef de I’Etat est le président
Seyed Mohammad Khatami, élu par le peuple au scrutin di-
rect. Dans ce systéme, 1’Assemblée des experts, présidée
par ’ex-président Ali Akbar Rafsandjani, joue un role dé-



Le Brésil et I'lran 519

terminant car elle dispose du droit de veto sur toute disposi-
tion qui “serait contraire a 1’esprit de I’Islam”.

La structure confessionnelle de I’Etat islamique est mo-
dérée par la représentativité démocratique du chef de 1’Etat,
qui cherche a assimiler et expliciter les tendances séculaires
d’une société complexe et qui, en son temps, flit modernisée.

Les idées conservatrices du Chef Supréme divergent
profondément de la vision moderniste et réformatrice du
président Khatami qui, quoiqu’il puisse compter sur le sou-
tien majoritaire de la société iranienne, est souvent obligé de
composer avec I’aile conservatrice qui conserve les rénes du
pouvoir judiciaire, des media, des forces de sécurité, du
Conseil de discernement et qui fait obstacle en permanence
aux initiatives réformatrices du Président et de ses partisans.

Mohammad Khatami a été élu président par vote direct
en mai 1997 avec 70% des voix et réélu en juin 2001 avec
prés de 80% des voix (21 millions de votes, soit prés de 77%
du total). Sa plateforme politique défend la modernisation
du pays en s’appuyant sur une plus large liberté d’expres-
sion, une flexibilité des coutumes religieuses et sur une
réapproximation avec les pays occidentaux et en particulier
avec I’Europe. Sa réélection montre combien le président
reste la personnalité politique la plus populaire de I’Iran,
comptant sur I’appui des jeunes et de 1’¢électorat féminin.
Cette popularité s’érode cependant depuis 2003 a la suite
des victoires continues que les conservateurs remportent sur
les réformistes.

Le président Khatami a manifesté a ses interlocuteurs
étrangers sa conviction que “le processus de démocrati-
sation est nécessaire et fondamental” et qu’en ce sens, les ré-



520 Cesario Melantonio Neto

formes politiques sont essentielles pour la stabilité sociale
en Iran et pour I’adoption d’une 1égislation favorisant le dé-
veloppement du pays.

L’aile réformiste qui soutient le gouvernement du prési-
dent Khatami est consciente que I’insertion de I’Iran dans la
communauté internationale et I’ouverture, en conséquence,
de son marché intérieur aux investissements étrangers
(obéissant a un régime légal compatible avec les parametres
occidentaux) sont indispensables pour que le pays parvien-
ne, au cours des prochaines années, a créer des emplois pour
les générations nées apres la révolution de 1979 (75% de la
population iranienne est agée de moins de trente ans).
D’apres les estimations officielles, I’Iran devrait créer pen-
dant les cinq prochaines années 700.000 postes de travail
par an pour parvenir a absorber le contingent annuel de jeu-
nes qui arrivent sur le marché du travail. On calcule que la
population iranienne atteindra le chiffre de cent millions
d’habitants en 2023.

Le président Khatami, pour contrecarrer 1’aile conser-
vatrice qui lui cherche noise en permanence, s’emploie a
occuper 1’espace politique intérieur en mettant sa stature
d’homme d’état en valeur au moyen d’un agenda diplomati-
que tres chargé. En dépit des pressions divergentes il évite,
dans la mesure du possible, la confrontation directe avec ses
adversaires; il met I’emphase sur la nécessité du dialogue et
invoque son engagement au respect de “la volonté populai-
re”. Les conservateurs continuent d’hostiliser tout autant ses
efforts en vue d’une plus large libéralisation du régime.

Au cours du premier semestre 2003 et dans le contexte
d’une usure des fondamentalistes provoquée par une série



Le Brésil et I'lran 521

d’accusations de corruption et par la publication de chiffres
négatifs dans 1’économie (indices élevés de 1’inflation et du
chomage) résultants de I’échec du régime islamiste dans sa
recherche de nouveaux investissements vers une économie
encore partiellement fermée et de I’insuffisance de ressour-
ces pour que I’Etat puisse investir lui-méme, le président
Khatami a menacé de se démettre de ses fonctions si le mou-
vement réformiste continuait de se heurter a des obstacles
créés par les conservateurs qui “cherchent a provoquer des
tensions au sein de la société iranienne et qui péchent en
eaux troubles”. Ces menaces, pour la majorité des analystes
politiques locaux, semblent avoir un effet lointain.

De telles déclarations, faites dans 1’ardeur des affronte-
ments entre les conservateurs et les secteurs modernistes de
la société iranienne, ameénent de nombreux observateurs ira-
niens, y compris chez les conservateurs eux-mémes, a crain-
dre que I’Iran ne vienne a se trouver au seuil d’une nouvelle
explosion sociale, que les conservateurs ont pu éviter jus-
qu’a présent.

La démission de 1’ayatollah Jalaluddin Taheri est un
signe de cette crise. Dirigeant spirituel d’Isfahan, éminente
personnalité de la hiérarchie religieuse (li¢ a I’aile réformis-
te), il s’est ¢loigné de sa charge ecclésiastique apres avoir
accusé 1’¢lite politico-religieuse du pays d’étre corrompue,
hypocrite et répressive. Dans sa lettre de démission, qui a
contribué a aggraver le climat de frustration chez les réfor-
mistes (qui jouissent de 1’écrasante préférence de la popula-
tion), ’ayatollah Taheri a cité le chomage, 1’inflation, la
corruption, 1’incompétence des autorités publiques et “la
diabolique inégalité entre les pauvres et les riches” comme
facteurs justifiant sa décision.



522 Cesario Melantonio Neto

La philosophie du président Khatami se base sur le fait
que I’inestimable contribution des apports culturels de la ci-
vilisation islamique a I’histoire de I’humanité justifie que le
régime iranien puisse réaliser une nouvelle synthese entre le
séculier et la religion.

Politique extérieure

La politique extérieure a constitué¢ le succes majeur du
président Khatami pendant son premier mandat (1997-2001).
L’activité diplomatique intense déployée par le Président a
dessiné un profil international prestigieux qui renforce sa
stature et lui attire I’appui de secteurs de I’opinion interne.
Ses voyages vers divers pays, y compris la Russie et méme
vers le Saint-Siége, aussi bien que les visites a Téhéran de
mandataires de plusieurs pays européens, asiatiques et lati-
no-américains, ont encouragé la diplomatie iranienne a dé-
velopper ses rapports avec plusieurs pays et a orienter son
action dans une direction plus en accord avec les tendances
dominantes sur le scénario international.

Cette nouvelle position lui a permit d’élargir 1’éventail
de ses contacts et d’amoindrir la sensation d’isolement de
I’Iran sur la scéne mondiale. Les relations avec 1’Union Eu-
ropéenne avancent, ainsi que les rapports avec les voisins
arabes du Golf (malgré des divergences territoriales avec les
Emirats Arabes Unis). L’Iran considere que 1’Inde et la Chi-
ne sont ses principaux alliés sur le continent asiatique. En
Amérique Latine, il est clair que la priorité est donnée aux
relations avec le Brésil.



Le Brésil et I'lran 523

L’idée d’un ‘Dialogue entre civilisations’ en faveur de
la paix et de la distension entre peuples et cultures différen-
tes a servi d’instrument pour I’amélioration des relations po-
litiques de I’Iran. La force inhérente de cet idéal pacifiste a
amen¢ les Nations Unies a déclarer 2001 ‘I’année du dialo-
gue entre civilisations’.

En cherchant a échapper au stigmate d’un Etat nocifa la
communauté internationale, (rogue state), I’Iran a obtenu
des succes dans ses efforts pour rompre I’isolement, efforts
favorisés par I’existence d’intéréts économiques (il possede
10% des réserves mondiales de pétrole) et par sa position
stratégique dans la région (contrdle de 1’acces au Golf Persi-
que, ascendant sur les pays islamiques de 1’ Asie centrale et
influence en Afghanistan). Les initiatives du président Kha-
tami ont fait ressortir le role stabilisateur joué par son pays
dans cette partie du monde. Il répéte que ‘la politique ex-
térieure iranienne est surtout une politique de distension’.

En février 1998, I’Union Européenne a levé I’interdic-
tion portant sur les rapports a haut niveau entre ses Etats
membres et le gouvernement de Téhéran, rendant possible
les visites en Iran de hautes personnalités allemandes, autri-
chiennes, britanniques, espagnoles, frangaises, grecques,
italiennes et portugaises. On note également des échanges
de visite entre 1’Iran et 1’ Australie, le Canada, le Chili, la
Chine, la Colombie, la Corée du Sud, Cuba, le Japon, la
Nouvelle-Zélande, la Russie, I’Uruguay, le Vénézuela et le
Vatican. Au cours des années 2002 et 2003, le Président
Khatami a visité 1’Autriche, I’Espagne, la Gréce, I’Inde,
I’Italie, le Liban, la Malaisie et le Pakistan.



524 Cesario Melantonio Neto

En relation aux Etats-Unis, le président a recherché un
assouplissement dans les relations bilatérales depuis le dé-
but de son mandat, mais Washington n’a donné aucun signal
de changement d’attitude, quoiqu’en avril 1999 le gouver-
nement ameéricain ait suspendu une partie des sanctions
économiques en vigueur en autorisant I’exportations de pro-
duits agricoles américains vers I’Iran. Ce dernier se plaint
cependant que les importations américaines de produits ira-
niens demeurent proscrites.

Les préoccupations américaines vis a vis de I’Iran se
cristallisent autour des aspects relatifs a la sécurité militaire.
Depuis la fin de la deuxiéme guerre du Golf avec I’invasion
de I’'Irak en 1991, Washington a maintenu une présence mi-
litaire dans la région, destinée a contenir d’éventuelles me-
naces iraniennes contre les intéréts américains et ceux de ses
alliés. Les Etats-Unis insistent sur le fait que la norma-
lisation de ses relations avec I’Iran ne pourra intervenir que
lorsque I’Iran aura déclaré¢ officiellement qu’il renonce a
appuyer le terrorisme (anti-Israel) et 1’arrét de la production
supposée d’armes de destruction massive, y compris d’en-
gins nucléaires, production que I’Iran a toujours nié¢e. On
espeére prochainement 1’adhésion de I’Iran au Protocole
Additionnel au TNPN.

La presse internationale a fait dernierement état d’une
reprise de contacts entre 1’Iran et les Etats-Unis: a 1’ini-
tiative de 1’ex-président Rafsanjani, (dont on dit qu’il pour-
rait succéder a I’ayatollah Khamenei), une délégation
iranienne composée par son fils Mehdi, (homme d’affaires
lié au secteur pétrolier) et de trois membres du Ministére du
Commerce Extérieur, aurait rencontré des diplomates amé-
ricains a Geneve en mai 2002. Ces rencontres auraient eu



Le Brésil et I'lran 525

lieu a I’insu du président de la République et du ministre des
affaires étrangeres mais aurait recu 1’aval du conseiller de
politique extérieure de 1’ayatollah Khamenei, le docteur Ve-
layati (ex-ministre des relations extérieures).

Une éventuelle reprise du dialogue entre Téhéran et
Washington signifierait que les secteurs les plus conscients
de I’Etat iranien ont compris que dans un monde post-guerre
froide et surtout depuis le 11 Septembre 2001, il n’est pas
conseillé de s’obstiner a ignorer 1’existence de la premiére
puissance économique et militaire de la planéte, attitude qui
ne peut que porter préjudices aux principaux intéréts de
I’Iran @ moyen et long termes.

L’Iran a fait état de sa neutralité pendant I’intervention
américaine en Irak, I’an dernier et n’a pas fait obstacle a
I’invasion des troupes de [’alliance anglo-américaine.
L’Iran a cherché, dés le début, a maintenir un dialogue avec
les membres du Conseil de Gouvernement provisoire de
I’Irak et appuie les travaux pour la rédaction d’une nouvelle
Constitution, comme il le fait dans le cas de I’ Afghanistan.

Terrorisme

Le président Khatami a condamné les attentats perpé-
trés contre les Etats-Unis le 11 Septembre 2001, au nom du
gouvernement et du peuple iranien. Ali Khamenei, Guide
Supréme, a été moins rapide et ne s’est prononcé que plus
tardivement. La réaction des deux dirigeants illustre les dif-
férences entre les visions du monde des deux courants, ré-
formiste et conservateur, de 1’Iran.



526 Cesario Melantonio Neto

Lors du déclenchement de I’opération militaire améri-
caine ‘Liberté durable’, I’Iran a fermé ses frontiéres avec
I’ Afghanistan apres avoir accueilli plus de deux millions et
demi de réfugiés afghans sur son territoire. L’Iran n’a ja-
mais maintenu de bons rapports avec les dirigeants Talibans
(fondamentalistes sunnites, tout comme Al-Qaida et ap-
puyés initialement par le Pakistan). La production d’héroine
et d’opium par I’ Afghanistan représente un trés grave pro-
bleme pour le gouvernement iranien : les répercussions sur
le plan interne et externe, les difficultés économiques et la
consommation de drogues s’étendent a travers le pays, qui
est, de plus, accusé de servir de couloir pour le transport et la
distribution de la drogue en Europe. D’apres les statistiques
de I’Agence de controle des drogues, deux millions de per-
sonnes sont consommatrices de drogues aujourd’hui en Iran.
Dans un geste de bonne volonté, I’Iran a offert I’utilisation
de ses pistes d’atterrissage par des avions militaires améri-
cains, en cas d’urgence, pendant I’attaque américaine contre
I’ Afghanistan. Ce geste témoigne d’un double désir du gou-
vernement iranien, celui de créer des canaux de communi-
cation avec les Etats-Unis et celui de vouloir étre considéré
comme un interlocuteur pour les questions politiques régio-
nales qui le concernent également. L’inclusion de I’Iran, par
le président G. Bush, dans la liste des pays intégrants le fa-
meux ‘axe du mal’, dont font aussi partie I’Irak et la Corée
du nord contredit, de fait, ’espoir que Washington pourrait
modifier sa position. Mais, contre toute espérance, le prési-
dent Khatami a cherché a Genéve a ne pas rompre définiti-
vement le contact avec le gouvernement américain.

L’allocution prononcée en décembre 2001 par Ali
Akbar Hachemi Rafsandjani, ex-président et actuel prési-



Le Brésil et I'lran 527

dent de I’ Assemblée des experts, suggérant que le monde is-
lamique développe la fabrication d’armes de destruction
massive pour affronter Isra€l a certainement contribu¢ a la
prise de décision du président G. Bush.

Par ailleurs, la position radicale de la République isla-
mique contraire aux positions d’Isra€l et I’appui fourni par
I’aile fondamentaliste a certaines organisations de la résis-
tance palestinienne, comme le Hamas (en Palestine), ou le
Hizbollah (au Liban) qui utilisent des méthodes violentes et
préchent la destruction de 1’Etat juif expliquent aussi la dé-
cision américaine.

Désarmement et Sécurité Internationale

L’Iran est signataire des principaux instruments inter-
nationaux de désarmement et de non-prolifération d’armes
de destruction massive, le Traité de non-prolifération nu-
cléaire (TNPN), la Convention sur la prohibition des armes
biologiques (CPAB), la Convention sur la prohibition des
armes chimiques (CPAC). Il est en outre signataire du Traité
de prohibition définitive des essais nucléaires et maintient
des accords de sauvegarde avec 1’Agence Internationale
d’Energie Atomique (AIEA) pour le controle du caractére
pacifiste de ses activités dans le domaine nucléaire. L’Iran
demeure cependant un sujet d’inquiétude pour la commu-
nauté internationale, surtout pour les Etats-Unis, bien qu’il
se soit engagé a adhérer au Protocole additionnel du TNPN.

L’Iran maintient un accord de coopération dans le do-
maine nucléaire avec la Russie pour la construction d’un
réacteur nucléaire dans le Bushehr. La vision américaine



528 Cesario Melantonio Neto

fait du réacteur, produit de la collaboration de deux pays
membres du Traité et soumis aux inspections régulieres de
I’AIEA, une source de menace potentielle car, toujours se-
lon les suspicions des USA, il pourrait dissimuler I’intention
iranienne de fabriquer des armes nucléaires.

On discute, aux Etats-Unis, I’hypothése d’actions pré-
ventives pour empécher I’Iran d’obtenir la technologie nu-
cléaire. D’apres la CIA, les Iraniens se trouveraient sur le
point de pouvoir fabriquer une bombe atomique dans les
cing années a venir. Les analystes pensent également que les
Iraniens seraient capables d’obtenir, sans aucune aide, la ca-
pacité de produire des missiles a longue portée.

En ce qui concerne la technologie pour les missiles,
I’Iran a appuyé la résolution de la 55°™ Assemblée des Na-
tions Unies qui a décidé la convocation d’un groupe d’experts
gouvernementaux (Panel of Government Experts) pour étu-
dier la question des missiles sous tous ses aspects. Il serait
utile d’étudier I’évolution de la position iranienne en raison
du développement du missile Shahab-3 et d’accompagner la
maniere dont le théme sera traité au niveau multilatéral.

Armes chimiques

Avec un bon nombre de victimes en traitement perma-
nent dans ses hopitaux, 1’Iran est partie prenante de la Con-
vention sur la prohibition des armes chimiques (CPAC) et
participe activement a 1’Organisation pour la prohibition
des armes chimiques (OPAC).

Le Brésil et I’Iran partagent la conviction qu’il faut par-
venir a implanter la CPAQ de fagon durable.



Le Brésil et I'lran 529

Le Brésil a participé activement aux négociations sur la
CPAQ et a cherch¢ a contribuer a son installation définitive.
Le cours initial de I'implémentation de sa Convention est
jugé positif et tient compte de 1’équilibre entre les intéréts
des Etats membres en matiére de sécurité, du désarmement,
de la non-prolifération et du développement de la coopé-
ration a fins pacifiques.

En 2002, I’Iran a voté avec le Brésil contre la destitution
du Directeur-général de I’OPAC et s’est montré solidaire en
différentes occasions avec les positions brésiliennes dans
cet organisme.

Essais nucléaires

L’Iran est signataire du Traité de prohibition permanen-
te des essais nucléaires.

Le Brésil considere que ce Traité est une picce fonda-
mentale du régime international de désarmement et de
non-prolifération nucléaire et a participé activement aux ini-
tiatives diplomatiques pour son entrée en vigueur de toute
urgence.

Coopération pour le combat contre
le trafic de drogues

Le gouvernement iranien a présenté une proposition
d’un Mémorandum d’entente pour la coopération en matie-
re de combat contre le trafic de stupéfiants, qui doit étre si-
gné par le Brésil et I’Iran. En dépit du départ de Mohammad
Fallah, directeur du Centre iranien de combat contre le trafic



530 Cesario Melantonio Neto

de drogues, qui avait effectué une visite au Brésil pour réité-
rer cette proposition, on peut constater que demeure 1’ intérét
des iraniens pour que se poursuive la coopération en ce do-
maine.

Coopération Brésil-Iran au G-15

Créé en 1989, le Groupe des Quinze (G15) réunit cha-
que année les chefs d’Etat et de gouvernement de quelques
uns des pays en développement les plus expressifs. Le G15
compte actuellement dix-neuf membres, I’ Argentine, 1’Al-
gérie, le Brésil, le Chili, la Colombie, I’Egypte, I’Inde,
I’Indonésie, I’Iran, la Jamaique, la Malaisie, le Méxique, le
Nigéria, le Pérou, le Kenya, le Sénégal, le Sri Lanka, le V¢é-
nézuéla et le Zimbabwe.

Le G-15 travaille sur deux niveaux d’action:

a) La concertation politique autour des themes de
I’agenda politique international. Recherche d’une action et
d’une articulation aussi bien avec le G-7 qu’avec le GS.

b) La coopération entre les pays en développement,
comme mécanisme d’encouragement a la coopération tech-
nique entre ses membres.

Sur le plan de la concertation politique, le Brésil et
I’Iran pensent que le G-15 doit agir comme un forum
d’échanges d’opinions et de rapprochement entre les posi-
tions sur des sujets de politique internationale de commun
intérét, en particulier autour des questions économiques. En
ce sens, son action doit reposer sur le réalisme et sur une po-
sition de non-confrontation. La réunion des présidents du
Brésil et de I’Iran pendant la derniére réunion du G-15 a Ca-



Le Brésil et I'lran 531

racas le 27 Février dernier a confirmé leur position commu-
ne au sujet du renforcement du dialogue sud-sud.

Le G-15 n’a cependant pas encore réussi a se doter
d’instruments pour jouer le role qui correspondrait a
I’importance de sa composition et a son potentiel, celui d’un
canal de transmission vers les pays sous-développés en ce
qui concerne les asymétries du pouvoir mondial, le protec-
tionnisme des pays les plus puissants et leurs responsabilités
envers le combat contre la pauvreté et I’exclusion sociale,
ainsi que tout ce qui touche aux questions commerciales et
de finances internationales.

L’Iran souhaite vivement coopérer avec le Brésil au
G-15 dans le but de renforcer le role des deux pays la ou
leurs intéréts sont communs.

Conclusion

Le domaine ou les relations entre le Brésil et I’Iran ont
le plus progressé est celui des échanges commerciaux ou un
superavit favorable au Brésil s’est ¢levé a prés de huit-
cent-cinquante millions de dollars. Ceci montre le grand po-
tentiel du marché iranien pour les exportations brésiliennes.

Des entreprises comme la Petrobras, Odebrecht, Marco
Polo, Schuler do Brasil, Infraero, Grupo M.A.T. de Cilin-
dros e Valvulas, Guinle Petrdleo, Copagaz Distribuidora de
Gas Ltda., Fosfértil, Ultrafértil, Extremo Sul Frigorifico,
Aracruz Celulose, Renault do Brasil S.A., Sertrading S.A.,
Cotia Trading S.A., Cross Lander, TAM, Grupo Verdi ¢
O.P.P. Quimica S.A.ont pris contact en 2003 avec I’am-



532 Cesario Melantonio Neto

bassade du Brésil a Téhéran a la recherche de nouvelles op-
portunités commerciales.

L’Iran est le premier partenaire commercial du Brésil
dans la région, important 33% des exportations brésiliennes
au Moyen-Orient en 2003. Ce dynamisme des importations
iraniennes en provenance du Brésil justifie en lui-méme un
accroissement des visites de haut niveau afin d’améliorer
encore les relations économiques et commerciales entre les
deux pays.



Relations Iran-Afghanistan
(Bref historique)

Cesario Melantonio Neto

On ne peut comprendre 1’histoire de I’ Afghanistan que si
I’on tient compte d’un facteur déterminant, celui de sa posi-
tion géographique: enclavé entre les grands espaces de
I’ancien empire tzariste (et ultérieurement de 1’Union So-
viétique), de 1’Asie centrale et du Moyen-Orient, 1’ Afgha-
nistan a subi, au long du temps, les pressions permanentes et
I’influence politique de I’Iran — dont il a constitué une pro-
vince pendant le régne de I’empire perse — et celle du Pa-
quistan, de I’'Inde ou de la Chine. Les caravanes de la soie
ont traversé le territoire afghan pendant des siécles et le pays
a été le théatre d’invasions successives et d’occupations de
forces étrangeres, dont la plus récente, de 1979 a 1989, a été
I’invasion et I’occupation soviétique. Aprés le retrait des
forces de Moscou, 1’Afghanistan est alors dominé par les
Talibans, groupe fondamentaliste radical islamique, période
pendant laquelle le pays a servi de base d’opérations a

533



534 Cesario Melantonio Neto

I’organisation terroriste Al-Qaeda et a son chef le plus con-
nu, Osamar bin Laden.

Les attentats du 11 Septembre 2001 contre plusieurs ob-
jectifs américains ont provoqué la réaction de Washington
et le gouvernement américain a déclaré la guerre a 1’échelle
mondiale contre le terrorisme et tout particuliérement contre
I’Al-Qaeda: des troupes des U.S.A ont envahi I’Afgha-
nistan, ont rapidement provoqué la chute du régime taliban
et un nouveau gouvernement par interim s’est installé, diri-
g¢é par Hamid Karzai et soutenu par les américains.

Politique iranienne

A la suite des guerres, des convulsions et conflits in-
térieurs, I'infrastructure de 1’ Afghanistan est complétement
démantelée (réseau €lectrique et de t€lécommunications, ré-
seaux de distribution des eaux et d’assainissement, réseaux
ferroviaire et routier, construction civile). L’ agriculture,
I’¢levage pour la production alimentaire et sa distribution;
I’enseignement et les services hospitaliers et sociaux doi-
vent étre eux aussi compleétement réorganisés, remis en état
de marche et, pour ce faire, I’appui résolu de la communauté
internationale sera indispensable.

L’Iran est particuliérement bien placé pour participer au
processus de reconstruction de I’ Afghanistan en raison de
plusieurs avantages par rapport a d’autres pays: un voisina-
ge géographique di a une longue frontiére commune de
presque mille quilometres, des afinités culturelles, linguisti-
ques (le farsi est en usage en Afghanistan) et religieuses
(I’ Afghanistan est un pays islamique).



Relations Iran-Afghanistan (Bref historique) 535

Aprés la chute du régime des talibans, Téhéran a entamé
une action de rapprochement diplomatique en vue d’amé-
liorer ses relations bilatérales, a créé les conditions po-
litiques pour que I’Iran puisse participer activement au
processus de reconstruction de 1’Afghanistan et a offert a
Kaboul des lignes de crédit et de financement. L’Iran comp-
te en sa faveur sur un parc industriel de bon niveau et des
professionnels compétents en de nombreux domaines, qui
pourraient entrer dans le marché afghan pour I’exportation
de biens et de services. La reconstruction de I’ Afghanistan
offre de plus la possibilité de diversifier les produits du co-
merce extérieur iranien, presque exclusivement composé
par I’exportation de pétrole et de ses dérivés, qui représen-
tent 90% du total des exportations.

Téhéran espére que la multiplication des contacts politi-
ques, économiques et commerciaux encouragera Kaboul a
combattre et méme a parvenir a interrompre le trafic de dro-
gues produites en Afghanistan, sujet extrémement épineux
au niveau des relations bilatérales si I’on tient compte qu’au
cours des cinq dernieres années, le combat contre ce trafic a
couté la vie d’au moins trois mille soldats iraniens, morts au
cours de combats frontaliers avec les passeurs et les chefs de
bande qui contrdlent plusieurs régions du pays et ou la
culture du pavot représente leur principale source de finan-
cement. Au demeurant, ils ignorent souverainement 1’exis-
tence de ’administration centrale. En effet, Hamid Karzai
ne controle que la région de Kaboul et les chefs de bande
continuent de dominer leur région respective. Premier pro-
ducteur mondial d’opium, I’Afghanistan est menacé par
I’expansion des aires de culture du pavot et par celle du tra-



536 Cesario Melantonio Neto

fic, facteur de déstabilisation interne et source de revenus
pour le terrorisme. Depuis la chute du régime taliban, le tra-
fic est en croissance continue dans ce pays qui produit 75%
de I’opium vendu dans le monde entier.

Politique afghane

Depuis la chute des talibans et la mise en place, par
Washington, de Hamid Karzai, par intérim, a la téte de I’Etat
afghan, la tache la plus urgente des nouveaux dirigeants est
de procéder a la reconstruction du pays, avec I’aide indis-
pensable de la communauté internationale. Dans ce but et
pour renforcer également son image de dirigeant, Hamid
Karzai a déployé¢ une activité diplomatique intense, recher-
chant a établir des contacts directs avec les représentants des
pays tiers, soit en les recevant a Kaboul, soit en visitant les
capitales des pays concernés, soit en leur envoyant des délé-
gations.

C’est ainsi que Hamid Karzai a visité, dés le début de
2002, I’ Arabie Saoudite, les Emirats arabes, les Etats-Unis,
I’Iran, le Japon, le Paquistan, le Tadjikistan. Quelques sus-
ceptibilités ont été froissées en Iran parceque ce pays n’avait
été visité qu’apres les autres et le 18 Juin 2003, le président
afghan est retourné a Téhéran pour une visite officielle de
trois jours a la téte d’une délégation de 41 personnes. Au
cours de cette visite, deux accords trilatéraux ont été signés
entre 1’Iran, 1’ Afghanistan et ’Ouzbékistan, d’une part et
I’Iran, 1’ Afghanistan et le Tadjikistan d’autre part pour la
construction de routes reliant 1’Iran a 1’Asie centrale via
I’ Afghanistan. Le président Khatami a saisi I’occasion pour



Relations Iran-Afghanistan (Bref historique) 537

appeler la communauté internationale a appuyer les efforts
déployés par 1’ Afghanistan pour affronter les défis de son
processus de reconstruction économique et sociale, afin de
lui permettre de retrouver sa place au sein de la communauté
des nations. Le président iranien a également fait 1’¢loge de
I’action entreprise par le gouvernement afghan pour com-
battre la culture du pavot et le trafic de drogues. De son c6té,
Hamid Karzai a souhaité que les liens entre Kaboul et Téhé-
ran se renforcent.

Le principal événement du scénario de la politique in-
térieure de I’ Afghanistan a été la divulgation, le 3 novembre
2003 a Kaboul, du texte du projet de la nouvelle Constitution,
d’orientation nettement islamique; le pays se nommera dé-
sormais “République islamique de I’Afghanistan”. La nou-
velle loi de base contient douze chapitres, établit un régime
présidentiel de gouvernement ¢lu au suffrage direct et a été
soumise a 1’approbation du Grand Conseil Constitutionnel
“Loya Jirga” en décembre 2003. La nouvelle Constitution sti-
pule les regles relatives a la formation des partis politiques et
aux ¢lections qui auront lieu en juin 2004 et auxquelles se
présentera certainement H. Karzai en tant que candidat a la
présidence. Son élection parait d’ors et déja assurée.

La tache des futurs dirigeants qui assumeront les res-
ponsabilités du pays n’est pas mince. L autorité de H. Kar-
zai, depuis qu’il a assumé provisoirement le pouvoir em
2001, se limite pratiquement aux alentours de la capitale et
la majeure partie du pays est, en fait, entre les mains des
chefs de tribus et seigneurs de la guerre, qui commandent
leurs armées privées et, souvent, le contrdle de la circulation
de la drogue. Dans un pays détruit par plus de vingt années



538 Cesario Melantonio Neto

de guerre, I’aire utilisée pour la culture du pavot a augmenté
de 8% en 2003. Les troupes américaines et allemandes qui
campent a Kaboul assurent une sécurité relative a la popula-
tion, mais les afghans craignent une recrudescence de la vio-
lence en cas de résurgence possible des talibans, appuyés
par le trafic de stupéfiants. La culture du pavot dominent
vint-huit provinces des trente-deux qui composent I’ Afgha-
nistan et occupe aujourd’hui une surface de quatre-vingt-
mille hectares, contre soixante-quatorze mille en 2002. La
production de I’opium s’est accru de 6% en 2003 et repré-
sente aujourd’hui trois mille six cents tonnes contre trois
mille quatre cents en 2002. Une part considérable du trafic
est dirigée par des administrateurs de province et des mili-
taires gradés. Le trafic de drogues entre 1’Afghanistan et
I’Europe est évalué a trente milliards de dollars par an et em-
ploie prés de cinq cent mille personnes. Le total des bénéfi-
ces provenant du trafic, partagés entre les trafiquants et les
cultivateurs, correspond a I’équivalent de la moitié¢ du P.1.B.
afghan évalué a cinq millards de dollars. Pour affronter cette
situation, I’ Afghanistan continuera a exiger un appui ferme
et décidé pour faciliter son processus de réinsertion dans la
communuté internationale et éviter que la connivence entre
le terrorisme et le trafic de drogues ne I’emporte dans la lutte
déclanchée par le président Hamid Karzai lorsqu’il a interdit
la culture du pavot en janvier 2002, interdiction restée lettre
morte jusqu’a présent. Pour gagner la lutte contre I’alliance
entre le terrorisme et le trafic de drogues, la communauté in-
ternationale se doit d’accentuer son aide a la reconstruction
de I’ Afghanistan et donner priorité a la lutte contre la pau-
vreté.



La religion de la culture
Hélé Béji

L’actuel est ce qui nous agite, le présent ce qui nous
habite

Voici ce que I’histoire antique, sous la plume d’ Appien,
nous a rapporté du désespoir des Carthaginois a I’annonce
par les consuls romains que leur ville allait étre rasée:

IIs se jeterent a terre, raconte Appien, frapperent le sol de leurs ma-
ins et de leurs fronts; certains déchiraient leurs vétements, se meur-
trissaient le corps, comme pour punir la déraison qui les avait fait
tomber dans ce piege. Quand leur fureur prit fin, il y eut un morne
silence, comme s’ils avaient été des cadavres gisants. Les consuls
savaient bien que les malheurs poussent tout d’abord a la hardiesse,
mais qu’avec le temps ’audace est subjuguée par la nécessité.
C’est ce qui arriva aux Carthaginois. Car dans le silence, leur ma-
lheur les touchant plus vivement, ils cessérent de s’indigner; ils se
mirent a pleurer sur eux-mémes, sur leurs enfants et sur leurs fem-
mes qu’ils appelaient par leurs noms, sur leur patrie a qui, comme
si elle eut été un étre humain capable de les entendre, ils disaient
toutes sortes de choses pitoyables.

539



540 Heélé Béji

Si j’ai lu ces lignes en introduction, ¢’est pour montrer
combien le récit d’une guerre antique nous touche avec plus
de force, dans sa délicatesse méme, que toute la brutalité des
images actuelles, et éclaire le présent du chant poignant
d’un monde anéanti.

J’ai grandi avec la conviction que la culture humaniste
était la protection la plus efficace contre la violence, qu’elle
rendait les hommes plus intelligents et plus sensibles, et que
le commerce des ceuvres de ’esprit était ce qui nous délivra-
it le mieux de nos tensions et de nos peurs. Je croyais en la
fonction cathartique de la culture, a son effet d’exorcisme
sur les démons des hommes, a son perfectionnement de la
nature humaine, bref je regardais les mérites de la raison
comme largement supérieurs aux attraits de la foi. Mais cet
idéalisme culturel doit étre revu au regard des grandes me-
naces de notre époque.

La premiere faillite de I’humanisme a été le colonialis-
me. Je crois qu’il a été presque tout dit sur le crime politique
du colonialisme, mais je voudrais parler de son échec mé-
taphysique, ¢’est a dire son incapacité a assimiler des cultu-
res qui ne sont pas encore entrées dans le temps de la
modernité, qui sont encore dans le temps de la croyance.

Or le combat de I’humanisme contre 1’esprit religieux
avait réussi en Europe avec le mouvement des Lumicéres, le
passage d’un monde ordonné par la providence divine a un
monde guidé par la libert¢ humaine. L humaniste a cru cette
mutation irréversible partout, alors qu’ailleurs elle se révele
beaucoup plus incertaine, et qu’elle n’a pas réussi a conver-
tir a la “civilisation de I’homme” des populations encore lar-
gement prisonnieres de “la cit¢ de Dieu”. Bien que le



La religion de la culture 541

colonialisme au XIXéme siccle ait déja expérimenté la vani-
té de la force dans ce type d’entreprises, le XXIeme siecle
reprend la vieille mission militaire de “pacifier” cruellement
des sauvages au nom de “la démocratie”, avec des chances
accrues de favoriser la “théocratie”.

Cet échec de I’humanisme dans ses politiques
d’expansion a jeté le soupcon que I’humanisme était une
doctrine trompeuse qui aura rendu le monde beaucoup plus
malheureux qu’avant. Car si a la lumiére des maux actuels,
I’humanité de la raison s’avérait au bout du compte inférieu-
re a celle de la foi, cela redonnerait une légitimité a toutes
les objections religieuses et conservatrices qui lui avaient
été faites.

Si la culture profane n’est pas parvenue a vaincre les dé-
mons des hommes malgré la science et le progres, alors la
culture sacrée retrouve la vigueur et la séduction de ses ar-
guments. Si les innombrables sacrifices consentis pour le
triomphe de la modernité n’ont abouti qu’a un monde plus
inhumain que celui de la tradition, alors de nouveaux sacri-
fices viendront en retour s’offrir a la gloire de la foi. On est
dans le moment ou cette mise en question est plus aigué que
jamais. La philosophie et la théologie se retrouvent de nou-
veau face a face, dans des positions inconciliables, alors que
le débat semblait avoir été clos.

D’un c6té on craint d’étre dépossédé de I’ceuvre démi-
urgique qu’on a arrachée a la fatalité; de 1’autre on craint
d’étre livré a 1’épouvante de la solitude spirituelle et de
I’absence de Dieu. Ces peurs adverses n’ont rien a voir avec
le choc de civilisations, elles sont le retour d’un vieux com-
bat que I’Europe a déja eu avec elle-méme, qu’elle avait cru



542 Heélé Béji

dépasser, alors qu’on voit se renverser cette direction, et
I’espoir religieux prendre racine 1a ou la raison s’est com-
portée de maniére déraisonnée et inhumaine avec ceux
qu’elle prétendait justement raisonner et humaniser.

Voila, je crois, une premiere grande source d’inquié-
tude.

2

La deuxieme grande source de peur est que la culture,
dans son échec d’émancipation humaine, a perdu sa faculté
d’intelligibilité et d’interprétation du monde, et ce quel que
soit notre degré d’instruction. On peut étre instruit et se trou-
ver tout aussi démuni devant les phénomeénes qui nous en-
tourent qu’un analphabéte. Le fait qu’on soit instruit ne
signifie pas forcément qu’on soit éclairé, comme dirait
Condorcet.

Or, un monde qui vit en permanence dans I’obscurité de
signes qui proliferent et se multiplient — est beaucoup plus
effrayant qu’un monde ou la culture maintient une corres-
pondance rassurante entre notre vie intime et le monde. No-
tre peur commence précisement avec la perte de
souveraineté de la culture dans notre relation au monde.

A partir du moment ot nous perdons la protection d’une
culture qui nous relie de maniére pertinente au monde, la
culture va affaiblir ses contenus de savoir au profit de straté-
gies de pouvoir. Quand la culture n’est plus un instrument
adapté de vérité et d’élévation de la conscience, elle devient
une dynamique de force liée a la conquéte ou a la défense de
sa position. Le commerce des autres n’est plus un itinéraire



La religion de la culture 543

d’apprentissage et de compréhension, mais tout simplement
une posture d’intimidation et d’arrogance. L’énergie cultu-
relle qui devrait étre consacrée a la neutralisation des peurs
et des conflits tombe au contraire dans I’exaspération de ces
peurs et de ces conflits.

Ainsi I’hégémonie de la culture de la peur n’est pas la
domination d’une hyper-puissance sur toutes les autres
(contrairement a ce que 1’on croit), elle est le mouvement de
toutes les cultures (méme les plus marginales en apparence)
aspirées par leur montée en puissance et en méme temps ob-
sédées par leur vulnérabilité et leur persécution. Puissant ou
misérable, riche ou pauvre, moderne ou archaique, on adop-
te les mémes figures culturelles pour s’affirmer. La consci-
ence culturelle, qu’elle soit dominante ou dominée,
transforme sa perte de savoir en potentiel inoui de pouvoir et
d’intimidation. La démonstration permanente de sa force est
la hantise de sa ruine.

Le glissement d’une culture du savoir et de la réflexion
vers une culture de I’identité et de ’affirmation nous a fait
entrer dans une époque d’obscurantisme culturel — /’o0bs-
curantisme étant précisément la collusion d 'un déficit de sa-
voir et d’un abus de pouvoir, I’utilisation d’un faux savoir
ou d’un demi-savoir a seule fin de s’assurer un ascendant
sur la crédulit¢ humaine. Une culture est obscurantiste
quand elle dissimule ses manceuvres de pouvoir par des si-
mulacres de savoir. On peut donc y ranger toutes les prati-



544 Heélé Béji

ques actuelles des grands organes de presse et
d’information.

Ainsi ce qu’on appelle la décolonisation culturelle, ou
démocratisation, cette formidable émancipation de notre
conscience humaine quelle que soit notre langue ou notre
croyance, au nom de cet humanisme véritable qui reconnait
a chacun sa différence, va faire de I’expansion des différen-
ces culturelles une accélération de la dégradation des conte-
nus de savoir au sein de chaque culture, en faisant passer
pour valeur culturelle ce qui n’est que controle social et em-
brigadement des hommes.

Nous sommes la devant un abime ou I’esprit humain est
happé par une perte de discernement ou il est presque inévi-
table que le besoin de croire ’emporte sur les maigres satis-
factions morales du savoir. Plus encore, non seulement le
besoin de croire est devenu plus impérieux que le besoin de
savoir, mais toute conviction prétend d’emblée au statut du
savoir. Du méme coup, le vrai travail du savoir se trouve
marginalisé comme une croyance parmi d’autres.

La multiplicité culturelle, qui était un progres, devient
elle-méme source d’intolérance maximale par le nouveau
statut de la croyance d’étre de méme nature que le savoir.
L’intolérance devient un “droit culturel” qui porte en lui au-
tant de force qu’une loi physique démontrée scientifique-
ment.

Ainsi ce qui est effrayant ce n’est pas seulement que la
culture ne soit plus un instrument d’intelligibilit¢ du monde,
ni que la raison elle-méme échoue dans la maitrise des affai-
res politiques humaines, mais que /’ordre de la croyance



La religion de la culture 545

soit redevenu un outil d’interprétation du monde plus per-
formant que la raison.

Les hommes désormais ne tirent plus leur raison d’étre
des progrés de I’instruction et de la connaissance, mais de
sentiments culturels aussi troubles que ceux de la race. Il est
beaucoup plus facile de s’abandonner a la paresse du chant
de ses origines que de se défaire de ses erreurs et de ses men-
songes. La culture redevient une disposition d’esprit religie-
use dont la force est de se servir du principe “progressiste”
pour asseoir un progres supérieur et absolu, la prophétie. On
est retombé dans un monde ou la parole prophétique se pré-
sente comme avant-garde de 1’esprit scientifique lui-méme,
les textes sacrés pronant leur connaissance supérieure de la
vie et de I’apres-vie, et la science de Dieu repassant avant la
science de I’homme.

Si le principe de foi redevient un principe de raison
avancée, et sort des limites de la conscience individuelle
pour redevenir une raison politique, on peut étre stir que les
hommes vont légitimer des actes de destruction épouvanta-
ble, et c’est ce qui est en train de se passer. Ainsi je pense
sincerement que la théocratie n’est pas simplement le veeu
des fondamentalistes musulmans, je crois que le principe
théocratique est entré dans la vocation intime de chaque re-
vendication culturelle, chaque culture se divinisant el-
le-méme et se posant comme futur age d’or politique de
I’humanité, chaque culture se présentant comme une consti-
tution politique sacrée fondée sur la pureté de son origine,
dont le germe totalitaire ou fasciste avait ét¢ semé pendant
la seconde guerre mondiale.



546 Helé Béji
4

Cette évolution parait paradoxale dans des sociétés di-
tes “du savoir” ou I’information et la communication sem-
blaient ouvrir des ressources inouies de dialogue et
d’échange. On a cru que la communication allait étre cette
tribune de tolérance universelle ou les cultures
s’épanouiraient en s’exercant a un message de compréhen-
sion réciproque. En réalité elle est une dramaturgie mani-
chéenne qui les raidit dans leur rivalité. La communication
sacrifie le contenu du message a son retentissement, et offre
a chaque culture un tel rayon de diffusion qu’elle lui insuffle
une soif de démesure et d’expansion. La vanité de ses origi-
nes est le nouvel aristocratisme de la populace. Les identités
sont exaltées avec tout le corteége de leurs instincts populaci-
ers.

C’est pourquoi, il ne faut surtout pas interpréter
I’intégrisme comme un retour a I’archaique. 11 est parfaite-
ment adapté a la représentation d’un faux savoir de type mo-
derne, que 1’on retrouve partout. Faire porter un voile a une
petite fille reléve d’'une méme pratique attentatoire que la je-
ter en pature a I’opinion publique dans des interviews a sen-
sation, dans une connivence parfaite entre les médias et
I’affect religieux.

Ainsi, ce qu’on appelle mondialisation n’est pas que les
cultures s’uniformisent sous la houlette d’une suprématie
écrasante, pas du tout, mais que la communication excite
I’instinct hégémonique de chaque culture, lui offre une pré-
tention a la mondialité, un droit de mondialité, un désir neuf
de conquéte et de domination. La communication rend
I’impérialisme inhérent a toute culture. Par exemple, les an-



La religion de la culture 547

ti-mondialistes deviennent eux-mémes des mondialistes,
puisque leur discours est porté par un instrument qui est
mondial dans son essence.

De fait, la communication introduit le germe virtuel de
la terreur dans toute culture, et elle militarise la conscience
qu’a chacun de sa culture. En devenant plus visible, chaque
culture devient aussi plus terrible. Un projet de terreur ne se
concevrait sans doute méme pas s’il n’avait la certitude
d’une caisse de résonance, d’un spectaculaire retentisse-
ment. La finalité de la terreur est sa retransmission instanta-
née. Il y a complicité entre communication et terreur.

Mais plus terrible que le spectacle de la terreur
lui-méme est I’état d’incertitude morale ou il nous plonge,
car il nous déshumanise méme si nous n’en sommes pas di-
rectement victimes, puisque notre culture, traditionnelle ou
moderne, ne sait plus nous rendre la condition humaine dé-
fendable et aimable. C’est le commencement du cynisme —
le cynique étant celui précisément qui ne se sent plus géné
d’appartenir a une humanité qu’il méprise ou qu’il abhorre,
et qui y apporte méme sa touche de nihilisme et de raffine-
ment intellectuel.

5

Mais le pire survient, dans la gradation de nos peurs,
quand nous constatons que notre bagage culturel, si ¢levé et
si savant soit-il, en se révélant totalement inefficace dans la
maitrise des crimes actuels, nous met du méme coup dans
I’incapacité de nous protéger par des moyens intelligents et
pacifiques si nous en sommes directement menacés. Nous



548 Heélé Béji

sommes alors confrontés a I’horrible perspective de devoir
recourir a des méthodes aussi cruelles que celles que nous
dénongons, et a ne pas hésiter a devenir bourreau pour ne
pas étre victime, persuadés que I’humanité de notre culture
n’a d’autre choix que de détruire celle de I’autre avant d’étre
elle-méme anéantie.

Parvenus a cette impuissance supréme de notre savoir et
de notre raison, qui est aussi une démission morale dans le
paroxysme de la peur, nous, gens cultivés et démocrates, té-
tanisés a I’idée que nous pouvons nous aussi devenir des
monstres, nous nous demandons si nous ne sommes pas en
train de retomber dans les bas-fonds que décrit H. Arendt
dans les Origines du totalitarisme, cette alliance con-
tre-nature entre I’homme du monde et le criminel. Elle dit:

la société tombe amoureuse de ses bas-fonds et le criminel se sent
¢élevé lorsqu’une froideur civilisée, le souci d’éviter des efforts inu-
tiles, le savoir-vivre I’autorisent a créer une atmosphére vicieuse et
raffinée autour de ses crimes.

C’est alors que la peur fait soudain place a un sentiment
d’horreur, lorsque nous nous découvrons préts a utiliser
sans vergogne les formes sophistiquées de la haine culturel-
le, que des étres plus frustes traduiront en actes violents.
Nous prenons alors conscience que 1I’inhumain, ce n’est pas
la violence brute — celle-ci n’est qu’animale, et tout ce qui
est animal en I’homme, tout ce qui vient de nature, est
a-humain. Non, ce qui est inhumain, ¢’est le discours “civi-



La religion de la culture 549

lis¢” de la haine, la justification intellectuelle de la cruauté,
le discours d’une culture qui I’ennoblit en droit.

C’est alors que se produit notre sursaut moral, lorsqu’il
nous apparait qu’on peut toujours se servir de sa culture
pour justifier I’injustifiable. Nous découvrons alors que si
nous en sommes arrivés la, c’est que nous faisons une con-
fusion entre nos convictions culturelles et nos valeurs mora-
les. Or nos sentiments culturels ne sont pas de nature
morale. Notre identité culturelle n’a rien a voir avec notre
intégritée morale. On peut avoir une trés forte personnalité
culturelle et n’étre doué d’aucune moralité, et méme étre un
fieffé brigand. Notre responsabilit¢ morale n’est pas du
méme ordre que notre appartenance culturelle. Au contrai-
re: plus on est dans I’affirmation de son identité, plus on est
dans la négation de sa vérité. Depuis le Tartuffe de Moliére,
on sait bien que la patelinerie religieuse peut cacher la pire
félonie. Je suis effarée aujourd’hui de voir combien un ta-
bou inquisitorial frappe toute critique des passions religieu-
ses ou culturelles.

En fait le pluralisme culturel ne regle pas la question de
la responsabilité morale de chaque culture. Admettre qu’il
y ait plusieurs humanismes culturels pour ’homme, revien-
drait a dire qu’il y aurait aussi plusieurs morales possibles
pour lui; et, s’il s’avere qu’il y a plusieurs morales pour les
hommes, c’est qu’il n’y en a aucune pour I’humanité. Une
chose me frappe, c’est que toutes ces différences culturelles,
qui devaient se diversifier pacifiquement, se confondent en
une pratique identique, la violence, celle qui veut unir, dans
le cceur de I’homme, ce que sa raison n’a pas su harmoniser.

En réalité la premicere menace de la culture ne vient pas
de I’autre, mais d’elle-méme. Quand ? Quand elle s’aligne



550 Hélé Béji

sur une allégeance originelle ou elle sacrifie sa diversité in-
time. On fait un contre-sens sur le multiculturalisme si on le
comprend comme un dialogue entre des cultures qui serai-
ent des identités simples, des mono-cultures, extérieures les
unes aux autres. Ce multiculturalisme fondé sur le critére
obscur de I’origine, incommunicable par essence, conduit
nécessairement au malentendu ou au conflit.

A D’inverse la culture est une expérience originale, et
non pas originelle. L’originalité est le dépassement des ori-
gines, ’originellité est la rétraction des origines. Expérience
“originale” quand je ne puis vraiment distinguer ce que je
suis de ce que j’emprunte. La Méditerranée est de ce point
de vue exemplaire. Elle n’est pas seulement une région,
mais un monde, non pas le centre du monde, mais la vision
de son unité, le rayonnement de ses parties, la ou les mots
Orient et Occident se révélent 1’un a ’autre, ou le sens de
leur déploiement réciproque est décisif pour |’humanité
toute entiere. Elle est ’horizon de toute I’humanité dans no-
tre voisinage immédiat.

Pour comprendre le monde dans sa diversité, il faut ac-
cepter d’étre soi-méme déja un miroir intime de cette diver-
site. C’est par la que la culture redevient un outil
d’intelligibilité du monde. Si par exemple les juifs occultent
leur propre orientalité, et les musulmans leur propre occi-
dentalité, leur génie scientifique et philosophique, ils sacri-
fient un savoir essentiel d’eux-mémes, et ils brisent en eux
ce miroir varié qui leur permettait de comprendre la diversi-
té du monde dans la leur.

Et la ou ’humanisme moderne a failli, c’est quand il a
perdu cette intime correspondance entre [’ancien et le nou-



La religion de la culture 551

veau qui a toujours €té le propre des époques créatrices, et
qui est le sens méme du mot humanisme quand il avait remis
a I’honneur les sources de la culture antique. Notre époque
n’a pas su comprendre la persistance de ces figures de
[’ancien, et leur réapparition au coeur de la modernité avec la
force d’une nouvelle allégorie sur la scéne de I’histoire.
Mais inversement, aucune figure de I’ancien, aucune traditi-
on jusqu’a ce jour n’a enfanté un imaginaire politique qui
soit autre chose que de la tyrannie. Si la conscience démo-
cratique a posé¢ I’équivalence des cultures entre elles,
I’inverse n’est pas automatiquement vrai, la revendication
culturelle ne débouche pas forcément sur un comportement
démocratique.

Peut-étre que si I’on définissait la culture non pas sim-
plement comme le lieu d’ou [’on vient, mais aussi le lieu ou
[’on va, on pourrait trouver une issue a cette crise métaph-
ysique et politique. Les juifs, comme les musulmans n’ont
pas seulement une origine, mais aussi un korizon. En aucun
cas nous ne devons nous laisser dévorer par le lieu d’ou I’on
vient, sans plus nous soucier du lieu ou I’on va. Le lieu ou
I’on va n’est pas la duplication fantomale d’un moi défunt.
La présence de la mémoire ne doit pas devenir la prison de la
mémoire. On n’est pas éternellement pur devant [’histoire
parce qu’on a été victime, et on n’est pas éternellement cou-
pable devant elle parce qu’on a été oppresseur.

Désormais, pour redevenir un lieu d’intelligibilité et
donc d’humanité du monde, pour sortir de cette affreuse al-
ternative d’étre ou victime ou bourreau, chaque culture doit
répondre d’elle-méme, et non demander des comptes aux
autres. La tradition doit rendre des comptes a la modernité



552 Hélé Béji

d’avoir vidé le religieux du spirituel — “religieux” au sens
de tyrannie de la croyance, “spirituel” au sens de liberté de
la pensée; et la modernité doit rendre des comptes a la tradi-
tion des désastres de la raison, si tant est que [’univers de la
raison n’est pas celui de I’abolition intégrale de la foi et de la
mort ordonnée de Dieu; et qu’inversement le monde de la
foi n’est pas celui d’une folie qui serait totalement herméti-
que et insensible aux arguments de la raison.



L’Eurasie post-socialiste dans une
civilisation de la peur
Un autre Christianisme et un autre
Islam.

Madina Tlostanova

J e voudrais commencer par un exemple terrible, mais trés
graphique. Il y a quelques mois, a Saint-Pétersbourg — pro-
bablement I’'une des villes russes a I’esprit le plus “occiden-
tal” — un meurtre a eu lieu qui illustre tres clairement les
tensions ethnico-raciales et ethnico-religieuses dans
I’espace post-soviétique. Un travailleur du Tadjikistan (Etat
d’Asie centrale, ex-colonie soviétique a coOté de
I’ Afghanistan), employ¢ 1également dans I’un des marchés
de la ville, a été battu presque a mort par des skinheads rus-
ses, alors que sa fille de huit ans a été tuée et que son fils de
seulement quatre ans a sauvé sa propre vie en rampant sous
une voiture. Bien que les coupables aient été arrétés, il est
probable qu’ils soient remis en liberté, comme c’est arrivé

553



554 Madina Tlostanova

dans des centaines de cas (comme les attaques régulieres les
skinheads contre des étudiants de I’Université Russe de
I’ Amitié des Peuples — ex-Université Patrice Lumumba), ou
la police et les tribunaux ont systématiquement été du coté
des skinheads.

En gardant ce cas a I’esprit, tournons-nous maintenant
vers un contexte plus large. A la fin du vingtiéme siecle, plu-
sieurs évenements se sont produits qui ont changé 1’ordre du
monde et ont permis une fois de plus au modernisme occi-
dental d’affirmer sa suprématie. Parmi ces événements, les
plus importants sont la victoire de I’Occident sur le monde
socialiste, I’effondrement du systéme socialiste, la fin de
I’Union Soviétique et la construction pas toujours réussie
des nouveaux états-nations sur les ruines soviétiques, et en-
fin la totalisation accrue des discours du modernisme occi-
dental dans une période de mondialisation. Cette dernicre,
semble-t-il, a regu toute 1’attention qu’elle mérite; la juxta-
position et la confrontation du modele de la civilisation oc-
cidentale et celui de I’“Orient”, conceptualis¢ le plus
souvent par la civilisation islamique, ont ét¢ abondamment
discutées a la fois du point de vue occidental et
non-occidental — essentiellement le monde musulman —,
ainsi qu’une position intermédiaire prometteuse. Par aille-
urs, le sujet de I’ennemi socialiste vaincu et son role dans le
nouvel ordre du monde, ainsi que ses divisions internes en
ce qui concerne le Christianisme et I’Islam, déclarés par la
dominance anglo-saxonne comme étant la nouvelle barricre
qui démarquera les fronts des guerres futures, pour citer
’article odieux de Samuel Huntington (Huntington 1996),
est resté pratiquement intouché. Il y a plusieurs raisons a



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 555

cela. D’abord, c’est un phénomene psychologique dans la
culture occidentale, qui se pergoit comme le vainqueur, et
pour cette raison n’est pas intéressée par le dragon socialiste
vaincu — I’ancien ennemi a perdu son intérét. De plus,
d’apres la logique générale de ce mythe, ce dragon socialiste
n’est méme pas censé exister, quand 1’épopée héroique de la
guerre froide est déja finie et quand les forces maléfiques
que le dragon incarne ont été détruites. Ensuite, il y a un ¢1¢-
ment d’ignorance ou d’exclusion consciente par beaucoup
de théoriciens occidentaux de ces variantes du Christianis-
me et de I’Islam qui existent depuis des siécles en Eurasie,
parce que les prendre en compte pourrait causer
I’effondrement de beaucoup de généralisations et stéréoty-
pes de cette pensée dichotomique basée sur I’idée de la cul-
ture occidentale que I’Islam est absolument Autre, et aussi
sur une compréhension spécifique et relativement étroite du
Christianisme. Aussi les associations occidentales générale-
ment acceptées de couleur de la peau, d’ethnicité, de langue
et de religion sont-elles beaucoup plus complexes en Europe
de I’Est et en Eurasie. A mon sens, des modéles de délimita-
tion marginalisés comme ceux de I’Eurasie devraient aussi
faire partie du tableau, non seulement pour rétablir une véri-
té historique ou pour obéir aux principes néo-libéraux multi-
culturels, mais aussi parce que ces phénomenes, relations,
formes de communication interculturelle et transculturelle,
anormaux du point de vue occidental, peuvent servir de base
pour remettre en question la dichotomie dominante de la
culture occidentale (aujourd’hui essentiellement an-
glo-saxonne et protestante) et de 1’Orient principalement
arabe. [déalement, cela peut nous donner la possibilité d’une



556 Madina Tlostanova

perspective différente, avec une emphase sur la multiplicité,
la dynamique, une approche réellement historique et les ten-
dances transculturelles qui se développent maintenant en
Eurasie et n’ont pas encore ét¢ incluses dans la sphere des
intéréts académiques. En Eurasie méme, tous les efforts
pour comprendre et analyser sa propre expérience ont été
marqués par soit par I’eurocentrisme et les tendances
néo-libérales, soit par des formes nationalistes de fonda-
mentalisme. Cela ne rend cependant pas insignifiante la va-
leur de cette expérience elleeméme dans la
conceptualisation de 1’état actuel et de la civilisation de la
peur qui prend forme, particulierement apres le 11 septem-
bre 2001, ainsi que dans ’exploration de voies possibles
pour sortir de cette impasse. En un sens, I’expérience eurasi-
enne peut étre comparée a d’autres parties du monde qui ne
sont pas occidentales ou pas tout a fait occidentales, dont un
certain nombre créent aujourd’hui leurs propres modeles
épistémiques alternatifs.

Le concept le plus important a la compréhension des re-
lations entre I’Islam et le Christianisme dans le territoire a
I’est de I’Europe de I’Ouest est le concept de la différence
impériale et coloniale, dont la configuration en Eurasie est
unique. Il faut noter que beaucoup de chercheurs étudient de
nos jours avec succes la différence coloniale dans 1’aire mo-
derne (Quijano 2000, Dussel 2000, Mignolo 2000). Mais
pour I’Eurasie, la différence impériale est plus importante
que la coloniale, c’est-a-dire la différence entre les empires
capitalistes occidentaux modernes et les empires marginaux
pas tout a fait occidentaux. La Russie, de méme que
I’empire ottoman et I’empire austro-hongrois, appartient a



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 557

ce dernier groupe. C’est un empire subalterne quasi occi-
dental, en un sens, un empire-colonie qui a di porter diffé-
rents masques devant différents partenaires pour pouvoir
survivre — le masque d’eurocentrisme secondaire pour
I’Occident, que la Russie essaie sans succes de joindre de-
puis plusieurs siécles, et le masque de médiateur de la mo-
dernisation et de traducteur de la civilisation européenne
pour ses propres colonies non européennes, essentiellement
le Caucase et I’ Asie centrale. Cette double position a ét¢ ain-
si formulée par Dostoievski: “En Europe nous étions des pa-
rasites et des esclaves, alors qu’en Asie nous irons en
maitres” (Dostoievski 1977: 38).

En général, dans I’histoire de la Russie et de 1’Eurasie,
on peut identifier trois étapes principales de réception éten-
due et rapide des textes et phénomenes culturels de
I’Occident. Et la Russie est en ce moment dans la derniere
de ces étapes. En outre, il existait une interaction intéressan-
te avec le modele mongol (ou tatar, comme il était appelé a
I’époque) qui fut incorporé par la culture russe ancienne.
Cependant, ce modéle a été de plus en plus marginalisé au
cours du temps, et quand le modernisme occidental a pris sa
place dominante dans le monde, la Russie a ressenti la né-
cessité de prouver et de justifier ses racines occidentales
pour son éventuelle inclusion future dans la civilisation euro-
péenne, méme si ces racines ont di étre inventées. Ainsi fut
créée la théorie scandinave des origines de 1’ethnos russe.

Je vais maintenant brie¢vement souligner les conditions
sous lesquelles un modeéle culturel, politique et social spéci-
fique des relations entre le Christianisme et I’Islam s’est for-
mé en Eurasie. L’Eurasie elle-méme (ou “Tatarie”, comme



558 Madina Tlostanova

les géographes européens 1’appelaient avant le dix-huitiéme
siécle) est certainement un concept mythique qui ne peut
pas étre délimité par la définition géographique de 1’Eurasie
en tant que continent — le pays s’étendant entre la mer Jaune
et la mer Baltique (Gumiljev 1993: 35) ou méme un conti-
nent intérieur que L. Gumiljev et les eurasianistes séparent
de I’Europe de I’Ouest en utilisant le facteur de la tempéra-
ture — les isothermes de janvier (Gumiljev 1993: 26). Dans
I’imaginaire culturel de I’empire russe, I’Eurasie a toujours
¢été considérée comme un territoire controlé par la Russie ou
qui idéalement doit étre contrdlé. Et les racines de ce mythe
sont trés anciennes.

L’adoption du Christianisme sous sa forme byzantine
orientale au dixiéme siécle et I’intolérance religieuse basée
sur 1’¢lément messianique prononcé de 1’Eglise Orthodoxe
a immédiatement amené la Russie au coeur de la discussion
entre Christianisme occidental et oriental. En Occident a
son tour et presque immédiatement, le ressentiment et le re-
jet du modele oriental ont émergé, clairement exprimés par
la croisade contre les Tatars (les Mongols) et les Schismati-
ques (les Chrétiens orthodoxes) appelée par le Pape au trei-
ziéme siécle. Il est intéressant de noter qu’a ce point les
Mongols et les Chrétiens orthodoxes étaient considérés par
I’Occident comme faisant un (étant réellement alliés militai-
res, méme s’ils étaient en méme temps les colonisateurs et
les colonisés 1I’un pour 1’autre). Mais le plus important était
le ressentiment de 1’Occident contre eux, qui fixa a jamais
I’image de la Russie comme un état asiatique dans ’esprit
occidental.

L’image que les Russes ont d’eux-mémes s’est aussi
formée sur la base de la juxtaposition entre les paiens, le



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 559

Christianisme occidental et 1’Islam. Jasques Bacic remar-
que avec justesse que “les Russes se considéraient comme
les adeptes de la “vraie” religion, souvent assiégés par les
Européens “schismatiques” qu’ils appelaient collective-
ment latincy et nemcy. Cela contribua a leur perception
d’eux-mémes comme un camp assié¢gé. Ils étaient égale-
ment vulnérables aux attaques des Musulmans d’Eurasie et
des Balkans pour qui ils utilisaient le terme busurmane”
(Bacic 1995: 104).

Ce n’est pas par hasard que ce chercheur utilise
I’¢élément religieux comme un point crucial dans la définiti-
on de Daltérité, ¢lément qui a, bien plus tard et sous
I’influence directe de la modernisation occidentale, été
transformé en Eurasie en signifiants d’ethnicité et de race.

Les débuts de I’expansion impériale de la future Russie
ont eu lieu sous le slogan de “rassembler les terres”, mais ce
n’était en fait qu’un type spécifique de colonisation par les
Slaves de I’Est de différents territoires profitables ou straté-
giquement importants. Les différences ethnico-raciales et
ethnico-culturelles n’étaient alors pas encore d’une impor-
tance cruciale; ainsi un prince slave (jusqu’a la fin de la péri-
ode de la Horde d’Or) pouvait étre le dirigeant de tribus non
slaves assez différentes ethniquement, turques par exemple,
et, de méme, les princes eux-mémes pouvaient souvent étre
d’origine non slave, a condition qu’ils soient de sang suffi-
samment noble, ce qui était plus important que
I’appartenance ethnique ou méme la religion. Ceci coincide
en général avec les tendances mondiales de I’ interprétation
de la culture, la race, l’altérité et la religion, qui €taient
complétement différentes méme a I’intérieur de I’Europe de



560 Madina Tlostanova

I’Ouest a différentes époques historiques, par exemple pen-
dant la Renaissance et les Lumiéres, ou en méme temps que
la circularisation apparait la transformation de la pureté du
sang en couleur de la peau (Mignolo 2002: 934). Cependant,
la circularisation en Russie fut bien plus retardée, et la cou-
leur de la peau s’est graduellement transformée en racisme
spécifique des différences microscopiques, pas méme basé
sur une idée de race, mais essentiellement sur des caractéris-
tiques ethniques et culturelles.

La Russie, avec son Christianisme anormal (du point de
vue occidental) qui, a 1’origine, était objectivement proche
des cultures orientales (ce n’est pas par hasard que, méme
aujourd’hui, lorsque un catholique ou un protestant entre
dans une cathédrale orthodoxe russe, comme la cathédrale
Saint Basile a Moscou, il fait invariablement remarquer
qu’elle ressemble plus a une mosquée musulmane qu’a une
église chrétienne) et n’a jamais été réformée; la Russie, avec
sa tradition alphabétique, linguistique et ethnique anormale,
devenait avec chaque siécle qui passait de moins en moins
“blanche” pour I’Europe. Ceci était certainement li¢ a la
tournure de I’esprit de I’Europe de 1’Ouest, qui rattachait
fermement les empires modernes capitalistes protestants a
I’'idée de “blancheur”. Ce changement prit fin vers la fin
dix-huitiéme — début dix-neuvieme siecle, quand le concept
de progres historique linéaire prit sa forme définitive et la
Russie devint, dans le systéme hégélien, rien de plus que de
la matiere ethnique inutile (Hegel 1956: 350). Une apparte-
nance seulement partielle au modele économique, religieux
et ethnico-culturel de I’Europe de 1’Ouest commenga a étre
associée a 1’altérité, basée sur la race et 1’ethnicité. Selon
cette logique, les Russes ne pouvaient possiblement é&tre



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 561

considérés comme blancs, et cela a causé pour les Russes
eux-mémes des vagues périodiques d’isolationnisme, de
ressentiment, d’insatisfaction envers 1’Ouest, et, invariable-
ment, les efforts pour créer des théories sur la troisiéme voie
spécifiquement russe deviennent aujourd’hui, une fois de
plus, treés populaires.

La plus célébre de ces tentatives est la théorie civilisati-
onnelle de “Moscou en tant que troisieme Rome”, qui a
émergé a I’époque ou la Russie s’est débarrassée des Mon-
gols (1480), I’Empire Byzantin a été vaincu et Constantino-
ple est devenue Istanbul (1453). Si au début cette théorie est
née du messianisme spécial de I’Eglise Orthodoxe russe qui
se percevait comme la seule vraie religion, elle s’est déve-
loppée aprés Ivan le Terrible sous des formes expansionnis-
tes de plus en plus circulaires. La logique de cette théorie
¢tait trés simple: Moscou ne faisait que prendre la place lais-
sée libre par Constantinople et s’efforgait de créer un nouve-
au centre chrétien orthodoxe en Europe du sud-est a la place
de la Byzance vaincue qui n’était jamais venue a bout de sa
mission. Pour cette raison, 1’idée d’annexer les Balkans et
de mettre la croix orthodoxe au sommet d’Aya Sophia, et de
donner a Istanbul le nouveau nom slave de Tzargrad (littéra-
lement, la Cité-roi), s’est formée relativement tot dans la
conscience impériale russe. Dans une forme circulaire plus
tardive, la théorie de “Moscou en tant que troisiéme Rome”
mettait I’emphase sur I’héritage slave de I’Est et a permis de
former une base encore essentiellement ethnique et linguis-
tique pour définir Ialtérité.

Une autre tentative pour comprendre la Russie en tant
que frontiere entre 1’Ouest et I’Est et, en un sens, entre le
Christianisme et 1’Islam, est I’Eurasianisme, qui essaie



562 Madina Tlostanova

d’utiliser le concept d’Eurasie et la Russie en son centre
pour mettre I’emphase sur le modéele alternatif eurasien non
occidental. L’une des idées principales de 1’eurasianisme
¢tait I’idée de la culture russe comme phénoméne non euro-
péen, combinaison unique d’aspects orientaux et occidenta-
ux, mais n’appartenant ni a I’Est, ni a I’Ouest. Les
eurasianistes N. Trubetskoy, P. Savitsky, P. Suvchinsky, G.
Vernadsky et d’autres, qui ont émigré de Russie aprés la ré-
volution de 1917, considéraient les caractéristiques cultu-
relles immanentes de la Russie, liées a sa nature non
occidentale, comme la principale raison pour laquelle elle a
quitté¢ la logique du discours du modernisme européen.
C’est pourquoi le but principal de I’eurasianisme est de lut-
ter contre I’eurocentrisme, alors méme qu’il considere le
destin tragique de la Russie comme I’échec de la civilisation
européenne. En ce sens les eurasianistes continuent dans la
lignée de Spengler, Jung, Nietzsche, Schopenhauer et du
pessimisme culturel européen “fin de si¢cle”. Finalement, et
ce qui est plus important, les eurasianistes nourrissaient
I’idée de la Russie non comme une périphérie et une provin-
ce de la culture mondiale, mais comme la route principale
du développement historique et culturel mondial, le média-
teur des facteurs européens et non européens dans le monde.
Ils pensaient que la Russie était un systeme culturel bien
plus complexe et sémantiquement riche qu’un systéme pu-
rement européen ou purement asiatique. Et cela lui donnait
la supériorité d’une méta-civilisation, une synthese de I’Est
et de I’Ouest (Rossija Mezhdu Yevropoi 1 Aziey, 1993).
Une autre idée importante des eurasianistes était un modele
de la culture mondiale pluraliste, polycentrique et aux nom-



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 563

breux replis, et la réjection de I’idée européenne des Lumie-
res d’une culture universelle et d’un cosmopolisme
considérés par les eurasianistes comme une conséquence de
I’égocentrisme et du chauvinisme de I’Europe de 1’Ouest.
Les eurasianistes ont diagnostiqué avec raison
I’eurocentrisme secondaire des Russes, faisant remarquer
qu’il est en train de devenir un ex-centrisme culturel et le re-
jet de I’identité culturelle, alors que le vrai nationalisme,
dans I’esprit des eurasianistes, était basé sur la nécessité de
“se connaitre soi-méme” et d’ “étre soi-méme”, pas sur la
vanité et sur la tentative de copier les grandes puissances
mondiales et de leur ressembler (Puti Yevrazii, 1992). Les
eurasianistes ont offert I’idée de nationalisme eurasien a la
place du chauvinisme de la grande puissance, du
pan-slavisme condescendant et de la russification pénible de
toutes les ethnies non russes. En 1927, Trubetzkoy a écrit
que “le substrat national de la Russie ne peut étre que la tota-
lit¢ des peuples qui vivent dans cet état, qui est considéré
comme une nation spéciale aux nombreux peuples... Nous
I’appelons eurasien, son territoire est I’ Eurasie et son natio-
nalisme I’eurasianisme” (Trubetskoy, 1927). A la lumicre
des récentes théories culturelles politiques, il est intéressant
de se rappeler 1I’idée de Trubetskoy que si la Russie continu-
ait de copier 1’Ouest, elle serait trés rapidement colonisée
par I’Ouest. Les eurasianistes pensaient que la révolution
russe en faisait un pays colonial, mais en méme temps lui
donnait I’opportunité future de devenir un leader mondial
dans la libération du monde colonial du “joug roma-
no-germanique”, unifiant toutes les culture subalternes
principalement asiatiques, dominées par 1’Occident, dans



564 Madina Tlostanova

une union culturelle et linguistique contre I’imperialisme
culturel occidental. Les eurasianistes et plus tard leur suc-
cesseur L. Gumiljev insistaient sur I’é1ément “turanien” sta-
ble comme base de la culture eurasienne.

Dans I’espace culturel et politique post-soviétique, le
retour de I’eurasianisme est bien naturel. Mais dans ce nou-
vel eurasianisme 1’identification russe se fait toujours selon
le modele négativiste — considérée comme une civilisation
non slave, non orthodoxe, non européenne et non asiatique,
qui ne peut étre expliquée uniquement par une unité ethni-
que ou le despotisme de 1’Est, parce qu’elle a toujours été
une entit¢ méta-ethnique. La logique archaique de
I’eurasianisme n’est cependant pas convaincante parce que,
selon les mots de L. Ionin, “la ou I’eurasianisme est original,
il est en méme temps utopique, par exemple dans sa thése
d’ascétisme rationnel par opposition a 1’idéologie de con-
sommation. Et 1a ou I’eurasianisme est acceptable, il n’est
pas original, mais suit simplement la logique générale du
modernisme, comme dans sa thése du rejet de la xénopho-
bie” (Ionin, 2000: 380).

Il'y a une évolution claire entre la version nomade tura-
nienne de I’eurasianisme, qui d’une certaine fagon fait écho
a la “machine de guerre” de Deleuze et Guattari, et le visage
actuel de plus en plus fondamentaliste de la théorie eurasia-
niste. Les néo-eurasianistes et leur leader A. Dugin essaient
de reconceptualiser les termes mémes des polémiques occi-
dentales et non-occidentales sur I’opposition entre le Nord
riche et le Sud pauvre. Dugin affirme que la Russie repré-
sente aujourd’hui le Nord pauvre, qui est pauvre non parce
qu’il est la victime d’empires plus puissants, mais parce



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 565

qu’il est encore loyal a ses traditions ancestrales et a sa di-
mension spirituelle et ses valeurs transcendantes que la cul-
ture d’immanence occidentale a oubliées. Pour cette raison,
dans son programme pour la future Russie en tant que Nord
pauvre, Dugin recherche une médiation, inexistante dans la
tradition russe, essayant de créer une épistémologie alterna-
tive a partir de rien — pour rejeter le modeéle occidental de
pensée, mais essaie en méme temps de ne pas s’enfermer
dans un fondamentalisme ethnico-religieux archaique. Il dit
pour cela que le Nord pauvre doit étre spirituel, intellectuel,
actif et agressif (Dugin, 1996). Naturellement, pour Dugin,
c’est la pauvreté et non le Nord qui est utilisée comme signi-
fiant principal, qui pourra a ’avenir unifier la Russie avec le
tiers-monde, ¢’est-a-dire avec le Sud du monde. Les procla-
mations de Dugin pour une révolution géopolitique planéta-
ire, en conséquence de laquelle les continents perdus “et les
méta-continents cachés émergeront des profondeurs du pas-
s¢” et se matérialiseront dans la réalité, et la “géopolitique
deviendra une certaine géographie sacrée”, ressemblent be-
aucoup non seulement a la nomadologie de Deleuze et de
Guattari (Deleuze et Guattari, 1992), mais encore au pro-
nostic néo-marxiste de M. Hardt et A. Negri (Hardt et Negri,
2000). De plus, I’eurasianisme est paradoxalement impéria-
liste dans toutes ses variantes; méme quand il rejette
I’eurocentrisme, il représente au méme moment le mythe de
I’Eurasie en tant qu’idéal impérial, méme si I’empire dans
ce cas est considéré en termes de coexistance pacifique et
d’échanges mutuels de nombreuses traditions a 1’intérieur
de la civilisation eurasienne, plus qu’en termes
d’oppression. Ainsi le mythe de tolérance culturelle, ethni-



566 Madina Tlostanova

que et religieuse de ’empire russe est (re)créé. En méme
temps, la suprématie de 1I’ethnos russe et du Christianisme
orthodoxe n’a jamais été remise en question, méme si les ra-
cines mongoles ont été mises en avant.

I1 est important de noter aussi que les eurasianistes étai-
ent a I’origine des représentants du courant de pensée domi-
nant, méme s’il fut rejeté ensuite, et leur position peut &tre
comparée au post-modernisme européen, qui démantele de
I’intérieur la tradition occidentale. Les eurasianistes €taient
insensibles a la position de 1’Autre absolu et non absolu
dans ’empire russe. A la base de I’eurasianisme était 1’idée
que la Russie serait I’empire, gouvernée par la téléologie de
I’union du continent-monde orthodoxe eurasien. Ceci est
clairement une représentation et une politique impériales
expansionnistes, bien qu’aujourd’hui légérement ajustée a
la mondialisation et visant a la renaissance du prestige mé-
ta-national.

L’idée ethnique nationale de type orthodoxe slave qui a
¢été utilisée comme base pour I’identification collective dans
I’empire russe et, d’une maniére plus masquée, dans
I’Union Soviétique (un internationalisme prolétarien pour
tous sauf les Russes), refait surface aujourd’hui. Mais
I’époque impériale agressive, ou la Russie annexait de nou-
veaux territoires sous le couvert de la logique impérialiste
habituelle de chercher a atteindre ses “frontiéres naturelles”,
¢tait lice a la mythologie de 1’expansionnisme panslave et a
I’exclusion et I’éjection physique brutale de tout ce qui était
différent, ce qui est clairement apparent dans la colonisation
du Caucase et de 1'Asie Centrale qui a causé plusieurs va-
gues d’émigration illégale hors de I’empire russe. Au-



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 567

jourd’hui dans une phase de défaite, I’empire russe prend
une position défensive en s’effor¢cant de ne pas perdre ce qui
lui reste, et en manipulant souvent avec le méme mythe
d’authenticité et de caractere indigéne qui aide a I’exclusion
des personnes différentes a I’intérieur de I’empire méme
s’ils sont russes au sens civique. Des exemples de cette pen-
sée sont les slogans: “la Sibérie est terre russe ancestrale” ou
“le Caucase sud est réellement casaque”. L’imaginaire cul-
turel de I’empire russe vaincu se caractérise par la peur, la
colere, ’impuissance et la menace de perdre sa propre sou-
veraineté. Tout cela meéne a une diabolisation de la différen-
ce, comme base trés dangereuse des communications
interculturelles et interpersonnelles menant potentiellement
a I’agression et a la violence. Ceci est lié¢ a la consolidation
négative d’une société basée sur la lutte contre 1’altérité,
avec sa réjection qui permet de ressentir I’unité du destin, de
la mission, du but de survie collective sous le manque
d’identification collective. Mais ce pathétique négativiste
ne durera pas, surtout dans les conditions de spheres socia-
les et personnelles infantiles et pas encore formées présentes
en Russie. En conséquence, une base positive bien nécessai-
re est recherchée aujourd’hui de plus en plus souvent sur le
terrain de I’impérialisme ouvert ou occulte.

Au dix-neuvieme siécle, quand la Russie a acquis sa po-
sition d’empire subalterne presque occidental et a choisi la
voie de la modernisation tardive, son propre role de pas tout
a fait blanc n’a jamais été suffisamment conceptualisé dans
la configuration raciale européenne d’aprés les Lumieres.
Plus tard cela causa des difficultés d’identité pour les Rus-
ses quand I’empire russe a commencé a imiter et a copier ses



568 Madina Tlostanova

rivaux occidentaux — en annexant le Caucase et I’ Asie Cen-
trale. Il répétait le discours ethnico racial de I’altérité et es-
sayait de traduire la différence ethnique des peuples
assujettis (beaucoup d’entre eux étant en réalité plus pro-
ches du mod¢ele aryen que les Russes eux-mémes) en une
différence raciale, les présentant comme les sauvages non
blancs. La différence ethnico culturelle, dans de nombreux
cas, ¢tait floue et exigeait des criteres plus stricts et stables
que le concept de race, encore étranger a la Russie. Pour cet-
te raison, jusqu’au vingtieme siecle les facteurs religieux et
linguistiques étaient des critéres d’altérité¢ plus importants
que le facteur ethnique, qui demeurait la concession arbitra-
ire au discours racial de I’Ouest. Il faut aussi noter que les
rapports du Christianisme orthodoxe comme autre Christia-
nisme et de I’Islam — souvent dans ses formes secondaires,
ne sont pas restés identiques au cours de 1’histoire. Mais si
nous parlons de modernité, dans I’empire russe en tant
qu’empire eurasien, tous les non-orthodoxes €taient appelés
“ceux qui sont né€s autres” et se voyaient automatiquement
privés de droits civiques.

Cet ¢lément religieux, crucial a la construction de
I’altérité dans I’empire russe, ne joue pas encore un role sig-
nificatif dans la Russie post-soviétique, bien que la diaboli-
sation de I’Islam soit récemment apparue en relation avec
un certain nombre d’événements notoires internes (la Tchét-
chénie) et externes (la croisade du Nord contre le terrorisme
mondial). Mais I’¢lément religieux est aujourd’hui subor-
donné a I’¢lément ethnico-racial et n’est considéré qu’a tra-
vers son prisme. Pour cette raison, le Russe xénophobe
contemporain typique a tendance a considérer tous les bruns



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 569

a la peau mate, sans tenir compte de leur appartenance lin-
guistique, culturelle ou religieuse, presque de la méme ma-
ni¢re que cela se faisait en Russie au seizieme siécle — sauf
qu'au lieu de “vile” ou “busurmanin”, 1’autre est au-
jourd’hui appel€ “noir”. La division entre Chrétiens et Mu-
sulmans continue de jouer un role important, méme s’il
n’est pas le plus important, qui apparait clairement dans le
fait que I’identification des Orthodoxes avec la partie chréti-
enne du Caucase ne fonctionne pas pour les Russes contem-
porains, faisant place aux principes phrénologiques racistes
les plus primitifs qui séparent la ressemblance de la diffé-
rence, quand au lieu du facteur religieux en soi,
I’altérisation est basée sur la couleur de la peau, des yeux et
des cheveux, la forme du nez, etc. Aujourd’hui le xénopho-
be post-soviétique confond inconsciemment une autre eth-
nie avec une autre religion, demeurant le plus souvent
totalement ignorant de ces deux signifiants, grace a des dé-
cennies de Soviet athée et a une forme particuliére de racis-
me soviétique.

L’attention des intellectuels post-soviétiques, qui re-
jetérent les théories marxistes de structure sociale et écono-
mique, fut plutdt attirée dans les années quatre-vingt dix par
des théories de civilisation. Beaucoup d’entre eux ont cité
I’article de Huntington sur le clash des civilisations parce
qu’il semblait familier et faisait I’écho de nombreux motifs,
images et spéculations géopolitiques si bien connus des in-
tellectuels russes et si profondément enracinés dans la tradi-
tion nationale culturelle et philosophique. Particuliérement
important était le fait que Huntington accordait a la Russie
le statut de civilisation unique et distincte, et cela seul gagna



570 Madina Tlostanova

le ceeur des intellectuels, qui se souvenaient bien de la tradi-
tion nationale d’arguments prouvant le caractére unique de
la Russie et présentée par I’intellectuel du dix-neuvieme sie-
cle N. Danilevsky, par les eurasianistes et par L. Gumiljev.
Tout cela était censé soulager le gros complexe collectif
d’infériorité que la Russie vivait a I’époque. Mais la renais-
sance des théories civilisationnistes tourna court parce que
c’était une tentative pour ressusciter les principes de penser
et de voir le monde oubliés depuis longtemps qui avaient
prouvé leur inaptitude en période de mondialisation et dans
la nouvelle civilisation de la peur, ou la Russie perdait jour
apres jour sa puissance et ses perspectives d’avenir. Ce n’est
pas par hasard qu’en 2001 un article de deux spécialistes
russes de géopolitique — V. Kosolov et R. Turovsky — n’a
plus cité Huntington, mais a fait remarquer la formation du
nouvel ordre pseudo bipolaire du monde, causant un nouvel
isolement de la Russie. Elle devient a leurs yeux non pas le
ceeur de I’Eurasie — ¢’est-a-dire le centre géographique du
systetme global et centre intégrationnel de 1’Eurasie, ni
méme le pont entre I’Europe et I’ Asie, comme le prévoyait
le philosophe religieux russe N. Berdjaev au début du ving-
tieme siécle, mais un “cceur au bord du monde” paradoxal,
car aux frontiéres sud de I’espace post-soviétique et en Eu-
rope du sud-est peut aisément émerger une “terre du bord”
embrassant en demi-cercle le “coeur” eurasien. La Russie
risque alors de devenir un coin éloigné au nord-est de
I’Eurasie, a la périphérie des routes commerciales mondia-
les” (Kolosov, Turovsky, 2001: 136). Dans ce contexte il est
trés symptomatique qu’aujourd’hui il y ait de plus en plus
d’efforts pour recréer le sens de mission historique ou une



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 571

certaine idée de la Russie, marquée habituellement de ten-
dances néo-impériales. Cela se passe non seulement en poli-
tique et en sociologie, mais aussi dans la sphére des arts et
de la littérature.

Dans la situation de stagnation sociale, politique, cultu-
relle et économique des quinze derniéres années et le vide
laissé par les terrains idéologiques antérieurs abandonnés,
les formes les plus laides de la xénophobie russe sont facile-
ment ressuscitées, mais celle-ci est maintenant basée non
seulement sur le facteur religieux, mais aussi sur un racisme
et un eurocentrisme reconceptualisés, empruntés cette fois
directement a I’Ouest. La Russie, tout comme son embléme
national ridicule qui regarde sur le c6té et ainsi ne voit pas ce
qui se passe juste devant lui, s’est retrouvée dans la situation
idiote d’essayer de s’asseoir sur deux chaises en méme
temps et de se faire rejeter a la fois par I’Ouest et par I’Est, et
cette position a fortement affecté son inconscient collectif.

En rapport avec cela, il est nécessaire de dire quelques
mots sur d’autres pays qui appartiennent d’'une manicre ou
d’une autre a I’Eurasie et présentent un exemple unique
dans la fagon dont ils approchent les questions trans-cul-
turelles et trans-religieuses. L’Europe de I’Est et particuli¢-
rement I’Europe slave, comme on le sait, n’est pas
considérée comme 1I’Europe proprement dite par 1’Europe
de I’Ouest, et 1a la question de I’identité, apres 1’effondre-
ment de 1’Union Soviétique, se régle plus sur des facteurs
linguistiques et religieux. Je veux dire que les pays
d’Europe de I’Est qui ont un certain élément qui les diffé-
rencie du modele orthodoxe slave, comme la religion catho-
lique, une langue romane ou I’alphabet latin, ont plus de
facilité a prendre un raccourci vers la culture occidentale,



572 Madina Tlostanova

justifiant ainsi leur changement radical d’orientation. La
Roumanie orthodoxe, tout comme la Pologne catholique,
est un bon exemple; elle utilise sa langue romane comme
moyen de rejoindre I’Europe romane. De la méme manicre
que la Russie a failli a sa mission d’étre le centre du monde
slave orthodoxe, laissant chaque pays slave entrer seul et
douloureusement dans la modernité, 1’Union Soviétique a
failli a sa mission supréme et I’Europe de I’Est traverse au-
jourd’hui une autre période ou elle se tourne exclusivement
vers ’Ouest. La Yougoslavie est certainement une excepti-
on, surtout la Serbie et le Monténégro. Si nous observons
maintenant le Trans-Caucase, la configuration est différen-
te. Il y a plusieurs siecles, des pays comme la Géorgie et
I’Arménie — ethniquement treés différents de la Russie et
avec une culture et littérature bien plus anciennes — ont choi-
si le christianisme orthodoxe et se sont un peu plus tard as-
sociés avec la Russie, en devenant en fait des colonies dans
la logique du modernisme occidental. L’empire russe était
alors plus occidental que I’empire ottoman, et la Géorgie et
I’ Arménie préféraient étre des colonies d’ une Russie chréti-
enne plutdt que d’un empire ottoman musulman. Mais au-
jourd’hui le dragon vaincu n’est plus intéressant et il est
¢galement devenu possible d’utiliser I’expérience occiden-
tale immédiatement, sans médiateur ni traducteur. C’est ce
qui s’est passé en Géorgie et partiellement en Arménie.
Apres I’effondrement de I’Union Soviétique et le rejet de la
Russie comme traducteur de la modernisation, 1’Azer-
baidjan, en tant que pays musulman, s’est tourné vers
I’expérience turque et est en train de batir un état séculaire
islamique copiant le modele turque jusqu’au plus petit déta-
il, comme le passage de l’alphabet cyrillique, impos¢ a



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 573

I’ Azerbaidjan au temps de I’Union Soviétique, a I’alphabet
latin. La méme chose se passe dans les ex-colonies d’Asie
Centrale qui choisissent le mod¢le circulaire islamique.

I1 faut noter qu’il y a nombre de formes d’Islam dans le
territoire de I’ex-Union Soviétique en tant qu’empire eurasi-
en, et aussi qu’elles sont différentes d’autres variantes de
I’Islam, c’est-a-dire la plupart des traditions arabes. Si
1’Asie Centrale et le Tatarstan sont porteurs d’une tradition
islamique plus ancienne, en particulier des variétés comme
le Soufisme, I’Islam des néophytes du nord Caucase, par
exemple les Tchétchénes, est un phénomene completement
différent qui peut étre comparé d’une certaine maniere a
I’orthodoxie russe des débuts, connecté de pres et entremélé
avec le paganisme. Les mouvement religieux fondamenta-
listes extrémistes sont devenus populaires dans le nord Cau-
case en un sens précisément a cause de la faiblesse des
traditions islamistes plus anciennes dans cette région. Les
efforts actuels des Tchétchénes et d’autres ethnies pour por-
ter les “hedgabs” et s’appeler “hodga”, oubliant souvent en
méme temps de prier ou de suivre le canon religieux concer-
nant la nourriture et 1’alcool, semblent pour beaucoup de
vrais musulmans un spectacle post-moderniste, un simula-
cre basé sur ’'usage de commodité d’identités a la mode. Un
exemple typique: I’attentat horrible commis a Moscou il y a
plus d’un an a la comédie musicale “Nord-Ost”. Les terro-
ristes suicidaires portaient des costumes stylisés, mélange
impossible de plusieurs traditions musulmanes différentes,
mais le public russe ou occidental, regardant leur appel en
direct a la télévision, resta ignorant du fait que les femmes
Tchétchénes ne s’habillent jamais comme ca, que c’était
une image-stéréotype créée spécifiquement pour les médias



574 Madina Tlostanova

et pour menacer le public occidental ou occidentalisé. Cette
contradiction, ironiquement, fut signalée par le correspon-
dantd’ “Al Jesira” a la télévision russe, mais c’était trop tard
—I’image d’une femme Tchétchéne habillée en noir, la téte
et le visage couverts, couverte d’explosifs et fortement dro-
guée, était fixée dans la conscience collective.

La position ambivalente de la Russie mentionnée plus
haut a causé une nouvelle période d’agonie impériale — trés
étrange, parce qu’il n’y a pas d’empire mais sa mentalité est
toujours vivante et devient de plus en plus agressive. Une
fois de plus un paradoxe typique de la double pensée négati-
viste russe est avancé — 1’Ouest n’est pas aimé, mais tout le
reste est également hai et craint. Il vaut la peine de mention-
ner que les sondages les plus récents montrent que les trois
groupes les plus hais par la population russe sont: les
Tchétchenes et tous les autres Caucasiens quelles que soient
leur ethnie, religion et langue; les Américains et les Euro-
péens de 1’Ouest occupent la seconde place, et la troisiéme
est occupée par les Chinois, dont 1’expansion présumable
jusqu’a ’Extréme-Orient russe et aux grandes villes dans
tout le pays inspirent la peur et la haine au Russe dit moyen
(Tsikunov et Danylova, 2003). En bref, nous avons le modele
xénophobe russe typique de réjection et d’isolationnisme qui
menace de devenir si généraliste de nos jours qu’il affecte
pratiquement toutes les classes et tous les groupes sociaux.

A mon avis, les modéeles les plus prometteurs de dyna-
mique culturelle dans le monde sont basés sur 1’idée d’un
mode de pensée différent, alternatif. La plupart d’entre eux
vont plus loin que simplement déclarer leur différence et
leur auto-victimisation, beaucoup ont pour but la destructi-



L’Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 575

on de la structure méme de la dominance épistémique, ainsi
que la constante remise en question de leur propre identifi-
cation en tant qu’autre. On peut appeler ceci une tentative
d’auto-aliénation active, d’observer sa propre subjectivité
du point de vue d’un autre. Malheureusement, ces modeles
trans-culturels médiateurs et hybrides ne sont pas acceptés
par la culture russe, et 1’anti-eurocentrisme eurasien se
transforme souvent en 1’assertion primitive de la “troisiéme
voie” avec le role messianique de la Russie, ce qui perd de
plus en plus contact avec la réalité.

Dans des théories alternatives de modernisme on voit
un effort marqué pour se débarrasser de I’ “autre” en tant
que catégorie, en tant que pole négatif (Mignolo, 2000: 85)
pour s’abstenir de I’idée de ’autre — a la fois en tant que su-
jet et en tant qu’objet (Khatibi, 1983: 57). Ceci est 1ié au re-
jet du relativisme absolu de style post-moderniste
occidental et a ’avancement de la dimension éthique et mo-
rale, ainsi qu’a la décolonisation de la pensée en tant que dé-
mantelement de I’esprit a la fois du colonisateur et du
colonisé, ce qui est plus difficile a réaliser que la simple dé-
mocratisation ou démilitarisation (Kohei, 2000: 71). Les
différences ne devraient pas mener a la destruction violente,
mais devraient au contraire faire partie de I’échange culturel
complexe et dynamique, a la place de modeles ethnocentris-
tes et chauvinistes figés, et tenir compte de la configuration
impériale-coloniale compliquée —si1’on revient a I’Eurasie,
espace-carrefour qui est a la fois le colonisateur et le colonisé.

L’aspect crucial des théories alternatives actuelles du
modernisme est la nécessité de donner a des voix jusqu’a
présent négligées un vrai droit de participation active au



576 Madina Tlostanova

processus culturel et a la création de théories et de pratiques
alternatives a la variante occidentale du modernisme, ce qui
n’enléve certainement pas leur signification aux principes et
idéaux bien connus de ce modernisme, tels que la démocra-
tie, les droits de ’homme, la citoyennet¢ du monde et
I’égalitarisme, mais requiert nécessairement leur démant-
¢lement, leur problématisation, et aussi de tenir compte du
reste de I’humanité, et pas seulement 1’Ouest et, au-
jourd’hui, le Nord. La Russie fait en ce sens face a une dou-
ble tiche — non seulement celle de persuader le reste du
monde celle d’entendre sa voix dans la polyphonie mondia-
le qui menace de devenir cacophonie, mais nécessairement
d’entendre d’autres voix a I’intérieur de sa propre culture et
de rejeter son propre eurocentrisme secondaire, mél¢ de
messianisme chrétien orthodoxe slave. Seulement dans ce
cas la Russie pourra-t-elle jouer le role que le prince Tru-
betskoy révait pour elle il y a prés d’un siecle en ses termes
archaiques — celui de prendre une part active dans le mouve-
ment grandissant de la libération du monde non-occidental
du joug de I’Ouest. Cependant ce mouvement doit étre au-
jourd’hui conceptualisé principalement comme mouvement
épistémique, et générer de nouveaux modeles de pensée et
de communications trans-culturelles. Malheureusement la
réalité actuelle ne donne aucun signe que I’Eurasie soit ja-
mais capable de donner vie a cette option.

Bibliographie

Bacic, J. (1995). Red Sea-Black Russia. N.Y., Columbia University
Press.



L’ Eurasie post-socialiste dans une civilisation de la peur 577

Deleuze, G. et Guattari, F. (1992). Nomadology: The War Machine.
N.Y.

Dostoyevsky, F. (1977). “Geok-Tepe. Chto Takoye Asia Dlja Nas?”
Dnevnik Pisatelja, 1881. Sobranije Sochineniy, 27.

Dugin, A. (1996). Mysterii Yevrazii. loskva.: Arktogeya.

Dussel, E. (2000). “Europe, Modernity and Eurocentrism”. Nepantla:
Views from South, v. 1, 1. 3.

Gumiljev, L. (1993). Rytmy Yevrazii. Moskva, Progress.

Hardt M., Negri A. 2000 Empire. Cambridge: Harvard University Press.

Hegel G.W.F. 1956. The Philosophy of History. New York: Dover.

Huntington S. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of
World Order. N.Y .; Simon and Schuster.

Tonin L. 2000. Sotsiologija Kulturi. foskva: Logos.

Khatibi A. 1983. Maghreb Pluriel. Paris: Denoel.

Kohei H. 2000. “Decolonization and Assumption of War Responsibi-
lity”. Inter-Asia Cultural Studies, V.1, No.1.

Kolosov V., Turovsky R. 2001. “Hartland na kraju mira”. “Druzhba Na-
rodov”, No 2. 124—137.

Mignolo W. 2000. Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subal-
tern Knowledges, and Border Thinking. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

2002. “The Enduring Enchantment: (or the Epistemic Pri-
vilege of Modernity and Where to Go from Here)”. The South Atlan-
tic Quarterly 101: 4, Fall. 927—954.

Puti Yevrazii: Russkaja Intelligentsya i Sud’by Rossii. 1992. Moskva:
Progress.

Quijano A. 2000. “Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin Ame-
rica”. Nepantla. 1.3. 533—580.

Rossija Mezhdu Yevropoi i Aziey: Yevraziisky Soblazn. Antologia.
1993. Moskva.

Trubetskoy N. 1927. Yevraziiskaja Khronika. No VII. Paris.

Tsikunov I., Danilova Y. 2003. “Intent-Analis tolerantnosti v fede-
ralnykh i regionalnykh pechatnykh izdanijakh”. Pravo Znat’: Istori-
ja, Teorija, Praktika. January —February, No 1—2 (73—74),
18—209.



J

Nouvelles interpellations a la
reconstruction de la culture de la
paix vers une nouvelle
organisation mondiale






L’intégration euro-méditérranéenne
pour un nouveau modéele
de développement

Marc Guillaume

La Meéditerranée est aujourd’hui a la croisée des chemins.
La population du Nord est deux fois plus nombreuse que
celle du Sud et 25 fois plus riche. Les projections démo-
graphiques indiquent que les deux populations seront égales
a la fin du siécle et que la population active du Sud dépasse-
ra celle du Nord dés 2040. Méme si le niveau de vie et
I’indicateur de développement humain publi¢ par le PNUD
ont réguli¢rement progressé depuis vingt ans au Sud, I’aug-
mentation des disparités de croissance sur les deux rives de
la Méditerranée atteint des niveaux particulierement inquié-
tants. Les taux de chomage sont restés treés ¢levés dans les
pays du Sud et la répartition des richesses tres inégalitaire.

L’ouverture de 1’Union européenne vers les pays de
I’est, la montée en puissance de certains pays émergents et
en particulier de la Chine détournent notre attention des dif-

581



582 Marc Guillaume

ficultés dans lesquelles se débattent les pays au sud de
I’Europe. Soit ces pays s’intégrent davantage, faisant de ce
bassin économique de 700 millions d’habitants un des poles
de la croissance mondiale tout en infléchissant cette crois-
sance vers un développement qualitatif plus fidele a ses va-
leurs culturelles traditionnelles. Soit cette intégration ne se
réalise pas, privant les pays de la rive sud d’une articulation
a la mondialisation avec tous les risques associés de disloca-
tion politique et sociale, de paupérisation et de flux migra-
toires sauvages, sans méme évoquer les risques terroristes.
Privant aussi la “vieille Europe” d’un relais de croissance
qui lui fait cruellement défaut. L’accélération du processus
d’intégration euro-méditerranéenne, sous la forme d’une
“association renforcée”, n’est donc pas seulement un impé-
ratif historique, politique et culturel, mais aussi le moyen le
plus slr de relancer une dynamique européenne.

1. Les enjeux d’une association renforcée

L’association renforcée, c’est a la fois 1’¢largissement
du champ des coopérations, leur approfondissement grace a
des financements adaptés, leur soutien par des innovations
institutionnelles. Dans cette perspective, des questions im-
portantes liées a 1’agriculture et aux services, aux flux mi-
gratoires, a la coopération monétaire doivent étre intégrées
dans la réflexion. Des incitations nouvelles sont nécessaires
pour accroitre les flux d’investissements directs vers les
pays du Sud de la Méditerranée avec I’objectif de les quintu-
pler et de proposer un véritable Plan Marshall pour le Sud.

Sur le plan institutionnel, on peut envisager la création
d’un Conseil EcoFin euro-méditerranéen et le renforcement



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 583

des procédures existantes de financement, tout en exami-
nant ’opportunité de créer une Banque euro-méditerra-
néenne. Quelle que soit la voie institutionnelle choisie, il est
indispensable d’introduire plus d’ambition et de cohérence
dans les transferts en faveur du Sud.

L’ouverture de I’Europe vers le Sud de la Méditerranée
s’inscrit dans une logique de mondialisation qui favorise la
formation d’espaces régionaux intégrant des économies iné-
galement développées pour le plus grand bien de tous. Les
perspectives d’investissements dans les pays du Sud de la
Méditerranée constituent une “nouvelle frontiere” pour les
entreprises européennes, avec des avantages comme la
croissance de la demande, que ne leur offrent pas les pays de
I’Europe centrale et orientale (PECO). Les PECO sont des
cibles intéressantes pour certains types d’investissements
tandis que les pays du Sud de la Méditerranée peuvent atti-
rer les mémes, et d’autres types d’investissements. Les en-
treprises européennes doivent mettre a profit la volonté
d’intégration exprimée par les pays du Sud. Elles ont la pos-
sibilité de le faire, rapidement, avant que des entreprises non
européennes ne s’en préoccupent.

L’association renforcée dans une zone €économique
porteuse se présente comme une stratégie mutuellement
positive. La théorie économique nous apprend qu’il est pro-
fitable pour deux régions de s’ouvrir aux échanges et d’ex-
ploiter les avantages comparatifs. En partant des exemples
d’intégration Japon/Chine, Etats-Unis/Amérique latine et
Mexique, Allemagne/PECO, un groupe d’économistes' a
mesur¢ les effets d’une association renforcée: en cinq ans, le
supplément de croissance annuelle pourrait atteindre 0,3%



584 Marc Guillaume

pour la partie de I’Europe des cinq et prés de 1,5% pour les
cinq pays du Sud.

2. Les axes d’une association renforcée

Les pays du Sud font des efforts avec 1I’Europe, mais
certains déséquilibres commerciaux subsistent, alors que les
¢écarts de démographie s’amplifient. Sil’on ne fait rien, si on
laisse faire les forces du marché, des déséquilibres majeurs
se creuseront.

Entre ces deux régions, il existe un retard d’investissement
et un retard d’attractivité qu’il est possible de rattraper.

Le “signal” d’une association renforcée est de nature a
encourager les flux d’investissements. Le financement de
programmes permettant de renforcer ’attractivité des pays
d’accueil et d’accompagner les décisions d’investissements
doit étre mis en place dans le cadre de partenariats public-
privé.

Les axes a privilégier se regroupent en cing chapitres:

Le cadpre et les moyens

Le processus de Barcelone, lancé en 1995, a joué un role
non négligeable dans la constitution d’une réalité euro-mé-
ditérranéenne. Mais il n’a pas tenu toutes ses promesses et il
est temps de le refonder pour donner corps aux propositions
de Romano Prodi, Président de la Commission européenne:
“moins que I’adhésion, plus que 1’association” pour les pays
du Sud.

Cette refondation repose sur trois principes:



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 585

« accroitre sensiblement les ressources affectées au par-
tenariat et en faire un levier de I’intégration économique du
Sud.

« institutionnaliser ce partenariat en créant de nouvelles
entités et en y associant les membres de I’Union européenne.

« rééquilibrer les poids respectifs de 1’économique et du
politique.

La dynamique des investissements

Une augmentation des investissements est de nature a
intensifier les flux d’échanges. Ce rééquilibrage ne concer-
ne pas seulement les activités industrielles, financieres et de
services; il porte aussi sur les flux de capital humain en te-
nant compte d’une Europe qui s’appauvrit en vieillissant et
qui a besoin de définir une politique d’immigration raison-
née et raisonnable.

Quatre chantiers sectoriels

o L’agriculture: des antagonismes existent entre les
deux rives de la Méditerranée, mais un débat et une concer-
tation sont indispensables au moment ou la PAC se réforme.
Dans le cadre d’un Forum agricole, 1’agriculture méditerra-
néenne doit étre repensée et graduellement réformée en liai-
son avec une politique de gestion et de développement des
ressources en eau.

o Les complémentarités énergétiques sont évidentes et
il convient d’inscrire le développement des infrastructures
de transport dans les priorités européennes. Le Sud peut en-
core s’ouvrir aux investissements du Nord, non seulement



586 Marc Guillaume

pour les hydrocarbures et 1’¢lectricité mais aussi pour les
¢énergies renouvelables dans le souci de construire ensemble
un développement énergétique durable.

« Les technologies de I’information constituent un gise-
ment d’opportunités pour les capitaux du Nord et du Sud. Il
est possible d’accélérer 1’exploitation de ce gisement en ca-
nalisant I’épargne disponible.

o Le textile habillement va étre confronté¢ a la con-
currence de la Chine, mais des reconfigurations du par-
tenariat Nord-Sud sont possibles: privilégier les objectifs de
qualité, de création de valeur et de créativité, substituer la
co-traitance a la sous-traitance, mettre en place une organisa-
tion euro-méditerranéenne de la profession.

Un plan prioritaire pour le savoir

Le savoir est décisif et I’accent doit étre mis sur le con-
cret, ’adaptation aux réalités et aux besoins locaux, le pé-
renne et le coopératif. Il faut retenir une perspective de
délocalisation-relocalisation partenariale ou le savoir joue
un réle clef. Dans le domaine universitaire, un co-inves-
tissement qui prépare 1’avenir doit étre pensé dans le cadre
d’un espace européen de 1’enseignement supérieur euro-
méditerranéen: mise en réseau des universités — mobilité
des enseignants et des étudiants — enseignements a distan-
ce — bibliotheque virtuelle.

Relancer la dynamique financiere

Les flux d’investissement vers les pays du Sud de la
Méditerranée sont insuffisants mais, en outre, c¢’est le sec-



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 587

teur privé, et notamment les PME, qui sont délaissés. Des
propositions peuvent étre faites pour améliorer la situation:
développer les marchés financiers du Sud de la Méditer-
ranée, outils indispensables de mobilisation des capitaux —
créer et développer une industrie du capital-risque — amé-
liorer les systémes de garanties et de couverture des risques,
mobiliser davantage sur la Méditerranée les capitaux issus
des pays arabes du Moyen-Orient et aussi I’épargne des ré-
sidents maghrébins en Europe.

3. Propositions

Pour donner un contenu concret a 1’idée d’association
renforcée entre pays du Nord et du Sud de la Méditerranée,
il faut en préciser le cadre et les moyens selon les trois prin-
cipes évoqués plus haut: 1’accroissement des ressources,
I’institutionnalisation de I’association, le rééquilibrage poli-
tique.

L’accroissement des ressources

Cet accroissement revient a mettre en place une sorte de
“plan Marshall” en faveur des pays du Sud, pour rassembler
les concours, leur donner plus de cohérence et les accroitre.
Le juste traitement du Sud de la Méditerranée en plein pro-
cessus d’¢largissement vers I’Est de 1I’Europe implique de
multiplier au moins par cinq le total des transferts (publics
ou privés) en faveur du Sud a I’horizon 2010. Cela suppose
plus de transferts publics, mais également des politiques in-
citatives (fiscales, financieres, etc.) pour favoriser 1’inves-
tissement direct des entreprises du Nord de la Méditerranée



588 Marc Guillaume

vers le Sud, de préférence a des investissements excessive-
ment polarisés sur la Chine ou d’autres pays d’Asie.

Comment financer ce nouveau “plan Marshall” au mo-
ment ou nombre de pays européens sont confrontés a de for-
tes contraintes budgétaires?

D’aprés les simulations économétriques, le surcroit de
croissance de part et d’autre de la Méditerranée résultant
d’une intégration économique accrue fournit déja une part
significative du c6té de I’autofinancement de cette poli-
tique. Quant au solde, il devra découler d’arbitrages a étaler
sur plusieurs années. En outre, les pays bénéficiaires de
’association renforcée pourront emprunter dans de meilleu-
res conditions auprés des banques ou sur les marchés in-
ternationaux de capitaux. Dans le bouclage financier du
dispositif, il faut en effet tenir compte des économies engen-
drées par la réduction des primes de risque.

I1 ne suffit certes pas d’augmenter les ressources affec-
tées au partenariat euro-méditerranéen: quel que soit 1’effort
financier consenti par les autorités publiques européennes, il
ne peut créer a lui seul une croissance durable. Mais un
engagement public fort (la perspective d’adhésion a 1’Union
européenne a ainsi provoqué une forte augmentation des in-
vestissements vers les PECO) peut suffire a modifier les anti-
cipations des investisseurs en réduisant les risques.

Au-dela des ressources financieres qu’ils apportent, ces
investissements directs donnent acces aux technologies et
au savoir-faire manageérial. IIs peuvent jouer un role impor-
tant en maticre de services de toute nature (services financi-
ers, tourisme, distribution, etc.) — alors que les services
sont I’un des points faibles des accords d’association prévus



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 589

dans le processus de Barcelone. C’est donc un objectif im-
portant du partenariat euro-méditerranéen que de chercher a
encourager les investissements et de faire en sorte que les
entreprises européennes considerent la “rive Sud” de la M¢é-
diterranée comme une extension de I’espace de production
de I’Union.

Ce facteur est déterminant dans le cas des économies en
voie d’émergence dont ’attractivité reste faible. En effet,
les contraintes de la concurrence oligopolistique sur le mar-
ché mondial font prendre aux multinationales des décisions
qui ne reposent pas seulement sur les conditions locales
d’attractivité. La logique d’investissement de ces firmes est
de chercher a protéger ou a conquérir une part d’un marché
national jugé potentiellement intéressant dans un horizon
temporel plus ou moins long. Il s’agit d’une opportunité re-
marquable pour les pays qui cherchent a attirer les investis-
sements étrangers et dont les avantages de localisation ne
sont pas — aujourd’hui — trés compétitifs. Certains pays
ont déja profité de cet effet de la concurrence entre les fir-
mes: la Chine est I’exemple par excellence, le Brésil aussi
dans une plus faible mesure et les PECO. Demain, certains
pays du Sud de la Méditerranée pourraient entrer dans ce
jeu. Surtout dans I’hypothése ou ils auraient la bonne idée de
renoncer a se faire concurrence les uns les autres pour cons-
tituer entre eux une zone de libre-échange. Elle permettrait
de faire sauter le verrou de la petite taille des marchés et
augmenterait considérablement 1’attractivité de la région.
Ces dernieres remarques montrent qu’il faut aller au dela de
I’analyse de la stratégie des firmes pour encourager les in-
vestissements directs vers le Sud de la Méditerranée.



590 Marc Guillaume
Les bases institutionnelles

Elargir et approfondir 1’association afin de donner un
vrai contenu au statut d’association renforcée nécessite des
institutions adaptées. Certes, il faut éviter I’inflation “insti-
tutionnelle”, ici comme ailleurs, surtout si elle masque une
fuite en avant sans progres réel. Pour se limiter a I’essentiel
on peut proposer deux innovations institutionnelles:

« Mettre en place un Conseil EcoFin euro-méditerranéen
associant également les gouverneurs des banques centrales,
compétent pour renforcer le partenariat dans les domaines
économiques, sociaux, financiers...

o Concrétiser le changement d’échelle dans les trans-
ferts vers le Sud. Cela passe soit par la création d’une
Banque euro-méditerranéenne, travaillant en liaison étroite
avec la Banque mondiale, la BEI, etc. et les Agences natio-
nales d’aide au développement, soit par le renforcement des
procédures existantes avec 1’idée de promouvoir de nou-
veaux projets a financer. A ce stade de la réflexion et du dé-
bat, on peut laisser I’option ouverte, tout en sachant que
I’objectif de développement suppose de promouvoir en
méme temps les financements et les projets. Quelle que soit
la voie institutionnelle choisie, il est indispensable d’in-
troduire plus d’ambition et de cohérence dans les transferts
en faveur du Sud.

La mondialisation s’accompagne, depuis le milieu des
années 80, d’une vague d’intégration régionale. Celle-ci a
poussé¢ a D’approfondissement et a 1’élargissement de
I’Union européenne, a la création de I’ALENA, du Merco-
sur, de la Scdac, de la Cepac, de la CDEA, de la mul-



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 591

tiplication des accords bilatéraux de libre-échange, entre
autres entre I’Union européenne et un certain nombre de
pays au Sud de la Méditerranée ou, plus nombreux, entre les
Etats-Unis et des pays en développement, dont le Maroc, ré-
cemment.

La plupart des pays en développement aujourd’hui, ne
visent pas la “déconnection” vis-a-vis des économies “im-
périalistes” comme c¢’était le cas durant les années soixante
et soixante-dix. La legon de Cancun, ¢’est la volonté d’éco-
nomies moins développées et émergentes de jouer le jeu de
la mondialisation et de ne pas se trouver marginalisées. Pour
I’Union européenne, refuser de s’ouvrir au Sud de la Médi-
terranée c’est risquer de rejeter cette partie du monde dans
I’exclusion, une opportunité que ne laisseront pas passer les
Etats-Unis, dans le prolongement de leur politique d’ex-
tension d’une zone de libre-échange avec les pays moins dé-
veloppés et de lutte contre le terrorisme.

Le rééquilibrage politique

On sait que ’un des trois objectifs de la conférence de
Barcelone qui a lancé le projet EuroMed était d’établir la
paix et la sécurité dans le respect des droits de I’homme. La
nouvelle initiative régionale américaine “démocratiser le
Grand Moyen-Orient, du Maroc au Pakistan”, si elle ne sert
pas seulement a donner le change dans une période ¢électora-
le délicate’®, renforce I’intérét d’une initiative européenne
qui serait précisément un approfondissement du processus
de Barcelone lancé en 1995 entre I’Union et les pays du Sud
et de I’Est méditerranéens.



592 Marc Guillaume

L’idée d’un Grand Moyen-Orient débarrassé de la cor-
ruption, ou se développeraient la liberté, la connaissance et
I’émancipation des femmes, n’est pas discutable dans son
principe. Elle est, au-dela de la politique sécuritaire dont on
percoit aujourd’hui les limites, la dimension essentielle de
la lutte contre le terrorisme.

Dans I’esprit de Barcelone, c’est la paix et la sécurité
qui doivent créer les conditions de la croissance et du déve-
loppement. I est clair que la sécurité est I’un des premiers
facteurs de I’attractivité économique d’une région. Et beau-
coup de travaux ont mis en évidence le role des libertés dé-
mocratiques dans la croissance économique. Il faut ajouter
que cette derniere, en retour, est un moyen de favoriser la sé-
curité et I’intégration.

Mais I’intégration au marché mondial, la recherche
d’une “démocratie de marché” ne peut pas étre I’unique clé
de volite du co-développement autour de la Méditerranée.
La mondialisation ne peut étre favorable aux entreprises qui
la vivent passivement. L’absence de vision et de volonté
conduit a une résistance stérile, voire a la régression écono-
mique et sociale. La mondialisation force ainsi chaque nati-
on ou chaque région a affirmer plus encore son identité au
travers d’un projet sociétal partagé et mobilisateur. L’Eu-
rope et la Méditerranée auront-elles la volonté de défendre
un projet spécifique? Sont-elles capables de montrer que la
cohésion sociale et politique peut étre facteur de dynamisme
économique? Ces questions débouchent sur la spécificité
culturelle de I’Euro-Méditerranée.



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 593

4. La culture, une composante essentielle
d’une association renforcée

Car le social ne se réduit pas aux fonctions traditionnel-
les de redistribution et la vie en société ne se limite pas au
monde de la production et aux transferts sociaux. La con-
flictualité, en particulier, s’est étendue au dela des espaces
du travail. “Faire société”, pour reprendre le titre d’un livre
récent de Jacques Donzelot, c’est aussi assurer de bons rap-
ports sociaux a I’école, dans les quartiers, dans les espaces
collectifs. La croissance de I’insécurité ne reléve pas seule-
ment d’un traitement policier et judiciaire, ¢’est un immense
chantier sociétal auquel travaillent entreprises de service
public et opérateurs de transports, mais aussi toutes les en-
treprises qui gerent des espaces d’échanges et de loisirs. A
cet égard, il faut se garder de la tentation de copier les
Etats-Unis, méme si certaines de leurs politiques urbaines
ont montré une réelle efficacité car, dans ce domaine, rien
n’est transposable. L’Europe est riche de sa diversité et
chaque pays doit développer des réponses adaptées a sa cul-
ture, ce qui n’interdit pas les transpositions intelligentes.
Elle est riche aussi de son histoire, y compris de ses mo-
ments les plus douloureux (la colonisation et la décolonisa-
tion par exemple), qui lui donne une longue expérience des
rapports a I’altérité. C’est pourquoi elle peut devenir, lente-
ment, conflictuellement, un vrai melting pot ouvert au reste
du monde. C’est la vieillesse de la vieille Europe qui fait sa
force pour traiter les redoutables problémes que posent des
sociétés devenues hyper-individualistes qui ont changé
beaucoup plus vite que les institutions. Mais ces insti-
tutions, justement parce qu’elles ont survécu a bien des



594 Marc Guillaume

conflits historiques et ont su s’y adapter et s’en fortifier,
peuvent affronter la modernité, la diversité inter-européen-
ne et résister aux aspects les plus négatifs de la mondialisa-
tion. L’enjeu est d’inventer de nouvelles formes de lien
social et de consolider encore la solidarité, une solidarité
profonde et paradoxale car tissée de conflits surmontés. Et
I’impératif de solidarité¢, comme ’ont bien montré Anton
Brender et Jean-Paul Fitoussi est le meilleur facteur d’at-
tractivité des territoires et d’efficacité: les sociétés les plus
solidaires ne sont pas les moins performantes.

Si le social est en retard dans la construction de
I’Europe, la situation est plus complexe encore pour la cul-
ture, alors méme que c’est la composante la plus essentielle
pour “faire société”. Alors méme que la culture, avec le sa-
voir scientifique et technique, est au cceur de 1’économie de
la connaissance que nous devons construire. Pourtant, le
role de la culture dans la construction de I’Europe est une
vieille question dont on dit, mais la citation est sans doute
apocryphe, que Jean Monnet voulait en faire le premier
catalyseur de I’Europe. L’impératif culturel qui tentait de
donner une base théorique 4 la formule de Jack Lang, “Eco-
nomie et culture, méme combat”.

C’est aujourd’hui encore plus vrai qu’hier. Mais si on
dresse un bilan au niveau mondial des industries culturelles,
la situation parait autrement inquiétante. Dans ce secteur
stratégique pour ’avenir, les Etats-Unis sont une étrange
économie-monde. Les chiffres qui mesurent I’impérialisme
américain dans ce domaine sont trop connus pour étre dé-
taillés ici, que ce soit en matiére de flux d’informations



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 595

(65% des informations mondiales partent des Etats-Unis) ou
en ce qui concerne le cinéma, les DVD ou ’audiovisuel.

Il'y a cependant quelques chiffres qui méritent d’étre ci-
tés: 2% de la consommation audiovisuelle américaine seule-
ment est importée’. Alors que les Américains savent trés
bien importer des cerveaux (et I’Europe devrait s’efforcer
de faire aussi bien qu’eux dans ce domaine essentiel), ils se
replient sur leur culture et méme sur leur sous-culture com-
merciale (et leurs meilleurs écrivains ou cinéastes sont par-
fois plus connus en Europe que chez eux). Ils sont donc
ouverts au savoir scientifique et technique produit dans le
monde mais réfractaires aux autres cultures et donc de
moins en moins capables de les comprendre, de les accepter
ou de les accueillir. L’ignorance dans laquelle se maintient
la société américaine, y compris certains de ses dirigeants, a
I’égard de ce qui se pense et se fait dans le reste du monde
pourrait avoir des effets négatifs a long terme. Je ne pense
pas que ce modele de domination autarcique et introvertie
puisse s’inscrire durablement, de fagon viable, dans le mou-
vement actuel de la mondialisation.

L’Europe culturelle doit consolider un mod¢le entiére-
ment différent et se construire au contraire par la défense de
nos diversités culturelles (y compris linguistiques) et 1’ou-
verture aux autres cultures et en particulier aux immenses
richesses civilisationnelles des pays moins développés éco-
nomiquement. Défendre nos diversités européennes peut
passer par un protectionnisme sélectif (sans complaisance
pour certains corporatismes) et aussi par des investisse-
ments européens qui ne devraient pas étre réservés aux in-



596 Marc Guillaume

frastructures lourdes selon un réflexe quelque peu répétitif
et méme un peu dépassé. Nous devons accorder aux indus-
tries culturelles la méme priorité qu’aux efforts de recherche
et de développement.

Le réle des entreprises dans I’avenir
social de I’Europe

Je voudrais souligner enfin le role premier que les entre-
prises peuvent et doivent jouer dans 1’avenir social et socié-
tal de ’Europe. On a trop tendance a imaginer que ces
questions relévent exclusivement des politiques et des ad-
ministrations publiques. Or, les entreprises vont étre ame-
nées de plus en plus a “produire du social”, a produire des
effets sociétaux comme produits liés a leurs productions
matérielles ou immatérielles. Les signes avant-coureur de
cette évolution sont divers (et certains mériteraient d’étre
discutés): commerce équitable, fonds éthiques, obligation
de publier un rapport social, agences de notation sociale
européennes. Plus clairement encore, les entreprises sont
confrontées a des contraintes d’environnement et a des de-
mandes nouvelles de sécurité, de formation, de qualité de la
vie. Elles y répondent — parfois avec retard, car il faut des
temps d’adaptation — d’autant plus que ces contraintes et
ces demandes nouvelles sont des opportunités de marché et
de rentabilité. Que produisent les constructeurs européens
d’automobiles par exemple (mieux que leurs concurrents
américains)? Des voitures bien stir. Mais aussi du style, des
économies d’énergie, de matériaux avec des composants re-
cyclables, plus de sécurité, plus de silence, moins de pollu-



L’intégration euro-méditérranéenne pour un nouveau modeéle... 597

tion. Que produisent les commerces dans les villes sinon
aussi de I’architecture (trop laide encore), de la convivialité,
de la sécurité.

Ce que préparent les entreprises ce ne sont pas de nou-
velles “trente glorieuses”. L’histoire ne se répete pas. Elles
préparent un virage qui nous fait passer progressivement de
la croissance quantitative (plus de consommations maté-
rielles, plus grand et plus vite) vers le développement quali-
tatif: plus de savoir, plus de loisirs, plus de santé, plus de
respect de notre environnement, plus de solidarité, plus de
sécurité, plus de beauté... Les entreprises ont beaucoup de
“marchés”, directs ou associés a leurs activités principales, a
investir. Et ’Union européenne, la “vieille Europe”, forte de
toute sa diversité et de ses héritages, peut et doit les aider a
prendre ce virage historique — qui par ailleurs s’impose a
I’évidence a la planéte — pour prendre la téte de ce nouveau
développement.

Notes

1. Le Cercle des économistes, présidés par Jean-Hervé Lorenzi, au-
quel s’ étaient joints Jean-Paul Fitoussi, président de ’OFCE et Erik
Orsenna, de I’ Académie frangaise. Leurs travaux ont été présentés
lors du Sommet “5+5” de Tunis en décembre 2003 qui a concrétisé
une idée initiée par Francois Mitterrand et Hubert Védrine. Les pays
concernés (pour lesquels ont été établies les évolutions économétri-
ques citées) sont la France, I’Italie, I’Espagne, le Portugal et Malte
pour I’Europe, 1’Algérie, le Maroc, la Tunisie, la Mauritanie et la
Libye pour le sud méditerranéen.

2. Cette initiative américaine va nourrir une série de rencontres diplo-
matiques, en particulier I’accueil du président égyptien Moubarak
par George W. Bush au mois d’avril 2004.



598

Marc Guillaume

Il en est de méme dans le domaine de 1’édition: alors que la moitié
des traductions mondiales se fait a partir de I’anglais, les américains
ne consacrent que 3% de leur production aux livres étrangers (qui
sont le plus souvent publiés par des presses universitaires). Le fran-
cais est cependant la premiére langue traduite devant 1’allemand et
I’espagnol.



Digressao sobre a Latinidade

Eduardo Lourenco

Sob um modo ficcional, ndo isento de arrogancia eurocén-
trica, podemos levar o paradoxo até ao ponto de imaginar
que a latinidade, contrariamente as aparéncias, tem ainda,
neste fim de século de universalismo angléfono, uma pre-
senca planetaria. Com um ter¢o de palavras de origem neo-
latina (francesa, sobretudo), o inglés veicularia — e de
algum modo veicula — essa latinidade, digamos, clandesti-
na. Melhor seria dizer onirica, porque o sujeito da cultura de
lingua inglesa— qualquer que seja o seu estatuto historico e
politico — ndo integra esse estrato latino na sua mitologia
cultural. Pelo contrario, como mesmo uma formula tao tri-
vial como a de latin-lover o mostra, o carater ou a inscri¢ao
do latino e da latinidade numa esfera propria, visada através
de clichés de toda a ordem, que vao desde o comportamento
culindrio ao erdtico, do religioso ao politico, do ético ao es-
tético, tem a sua origem e a sua vigéncia numa anunciacao
assumidamente anglo-saxonica ou até, de mais largo raio,

599



600 Eduardo Lourengo

nordica. E desse espaco do norte, dominado politica, econo-
mica e em parte culturalmente, nos tempos modernos, pela
Inglaterra, mas podiamos estender a observacdo a outros
nortes que fazem parte de culturas e paises tdo romanizados
como o foram, em tempos, a Franca, os Paises Baixos ou a
Alemanha, que os homens do sul da Europa— em particular
os herdeiros da civilizagdo romana — sao perspectivados, e
bem, como /atinos. O mesmo “nordismo” funciona fora da
Europa, espaco matricial da /atinidade. Sabemos como a de-
signagdo de América Latina ¢ fonte de controvérsia e
mal-estar identitarios, mas esse “latinismo” discutivel ou in-
discutivel do continente sul-americano €, ele também, uma
leitura anglo-saxonica. Isso quer dizer que, na hora atual e
na seqiliéncia de um antigo discurso, primeiro quase apenas
geografico, depois cultural, a /atinidade — na medida em
que tal expressdo conserva ainda nao s sentido, mas uma
dindmica, uma especificidade, digamos mesmo, uma certa
forma de identidade susceptivel de ser visada ou utilizada
como referéncia til para um projeto ou um sonho cultural
digno de consideracdo ndo s¢ historico, mas futurante — de-
signa mais uma particularidade — e quase uma sobrevivén-
cia subalterna — no campo mais vasto de uma Europa mais
“universalizante”, ou mais comumente entrevista como mo-
delo — desde a economia a politica — do que o classico
mundo latino.

Num mundo como o nosso, dominado pelo paradigma
americano, a tematica da latinidade, o interesse por qual-
quer coisa tao “cultural” e tdo vinculado a um ex-discurso
dominante, que tinha na Europa o seu centro e nos paises la-
tinos o seu brasdo politico e estético (império de Carlos V,



Digressdo sobre a Latinidade 601

cultura do Renascimento), parece totalmente irrelevante.
Outros dirdo bizantina. Tanto mais bizantina que, subsumi-
da na tematica mais vasta, complexa e urgente da tematica
européia — em sentido largo —, nem se vé qual ¢ o sujeito
— sobretudo atual — de qualquer interesse profundo ou de
qualquer preocupag¢ao com um minimo de urgéncia pelo que
¢ ou sera o destino — ou até o futuro da latinidade. Existe, a
qualquer nivel que seja, salvo como natural cultura da nossa
heranga latina, ha dois mil anos retrabalhada pela Historia,
uma preocupacao por salvaguardar, cultivar, exaltar um pa-
trimonio vivido e concebido como patrimonio especifico co-
mum por aqueles paises que, por defini¢ao, sdo latinos, quer
dizer, a Franga, a Espanha, a Italia, Portugal? A hora de
Schengen, os problemas graves que dizem respeito a esses
paises — mas que a eles se ndo limitam —, como os do de-
semprego, da emigragdo, da droga, da subalterniza¢do no
campo mediatico, expressao ou condicionante de todo o te-
cido cultural, sdo resolvidos, bem ou mal, a nivel empirico e
com alguma concertacdo entre os responsaveis dos varios
paises latinos — mas nao se discerne, nessa gestdo do pre-
sente, qualquer reflexo de solidariedade que, de longe ou de
perto, possamos religar ao fato de pertencermos, quer histo-
ricamente, a0 mundo latino, quer mitica ou culturalmente, a
esfera simbolica da latinidade.

Teremos de concluir que a nossa problematica da /atini-
dade ¢ um mero hobby humanista de eruditos, uma rema-
nescéncia de nostalgias diversamente imperiais, € mesmo
imperialistas, de grandes povos atores da Historia, a hora
em que o crepusculo europeu se nos tornou sensivel e mais
sensivel ainda aqueles filhos da latinidade que ja ndo deter-



602 Eduardo Lourengo

minam os destinos de uma Europa que ¢ filha legitima de
Roma? Nao seria irrelevante que a nossa tematica da /atini-
dade ecoasse essa nostalgia. O futuro também advém atra-
vés dessas nostalgias, dessa mistura de melancolia e de
exaltacdo que nos invade, como a Maquiavel, quando consi-
dera o antigo esplendor da Roma dos Césares, numa Italia
do presente, reduzido a miseras querelas de campanério.
Como as nossas de europeus de finais do milénio. Ao menos
sonhemos — e nao s6 por divertimento erudito — com um
campandrio mais vasto e sobretudo mais nosso que aquele
onde s06 ressoa o rap do Harlem e o hamburguer do McDo-
nald’s. Precisamente esse de uma latinidade que foi nao
apenas o Império Romano como criador da primeira Europa
— e fundamento de todas as outras —, mas a civiliza¢do me-
diadora por exceléncia que ndo foi paradigma de universa-
lismo por qualquer imposi¢do ou triunfo de um etos
particular — o do Lacio —, mas pela sua capacidade de inte-
grar ou de se dissolver nos espagos, nas culturas, nas manei-
ras de ser dos povos conquistados que a conquistavam ou se
remodelavam no seu seio.

Isso, sim, me parece mais digno de interesse do que,
com a melhor boa vontade do mundo, mas numa perspectiva
de defesa — mesmo inconsciente —, tentar inventar uma
espécie de nacionalismo cultural latino para equilibrar o
tentacular e, na aparéncia, irresistivel rolo compressor da
cultura anglo-saxdnica na sua versio americana. E verdade
que nos assistimos, neste paradoxal e enigmatico fim de mi-
1€nio, a ressurgéncias nacionalistas de carater cultural — e
por vezes etnocultural — surpreendentes e que um hipotéti-
co revivalismo latino podia inserir-se nesse movimento,



Digressdo sobre a Latinidade 603

cuja esséncia ¢ raramente positiva afirmacdo de uma identi-
dade sufocada, como foi o caso dos nacionalismos do século
XIX. O atual revivalismo nacionalista é, sobretudo, medo
diante de um futuro em que o povo, a etnia, a cultura, a bra-
cos com tal vertigem, ndo se podem imaginar com aquela
naturalidade e plenitude proprias de comunidades historica,
politica e culturalmente viaveis ou coerentes. Fundados ou
infundados, todavia, esses revivalismos nacionalistas — so-
bretudo os que presenciamos na Europa, casos basco, corso,
croata, bosniano, servo, moldavo, por exemplo — apresen-
tam caracteres que lhes conferem ou podem conferir um es-
tatuto de sujeito histérico, de potencial e autbnomo ator
politico, em geral pelo entrecruzamento numa singularidade
lingtiistica indiscutivel. Tal ¢, pelo menos voluntaristica-
mente, o0 caso basco. Mas nada de semelhante podemos ima-
ginar, para um qualquer papel na ordem do politico, nem
sequer do cultural, para uma entidade minimamente estrutu-
rada e por isso capaz de ser uma referéncia mobilizadora,
como a latinidade. Serd um tal expressao apenas uma refe-
réncia nebulosa, mitica, fantasmatica que, em tltima anali-
se, ndo vive de mais nada que da recordacdo milenaria de
um Império Romano, primeira matriz da futura Europa, eco-
ando de século em século através de todos os sonhos impe-
riais, desde o de Carlos Magno a Napoledo — tao latino —
passando por Carlos V, que veio do norte para reinar sobre o
sul e emprestar ao mito imperial de cor romana o seu maxi-
mo esplendor? E na sua versdo cultural, qual seria o contet-
do dessa recordagdo, sem cessar revisitada, se nao a
persisténcia, mesmo nos seus periodos de ocultagdo ou su-
balternizacdo, do paradigma romano, aquele que os textos



604 Eduardo Lourengo

de Cicero, de Quintiliano, de Tito Livio, de Tacito, de Hora-
cio, de Séneca, de Ovidio e Virgilio integraram ao imagina-
rio europeu, quase sem descontinuidade — ou mesmo sem
descontinuidade — desde Agostinho, Boécio, Isidoro de Se-
vilha a Dante, a Petrarca at¢é Hermann Broch? Necrofilia ¢
inane mitologia parecerd a de uma ideal ou idealizada /atini-
dade, ancorada para sempre, mesmo com o perfil de um so-
nho extinto, ao paradigma romano, que durante dois mil
anos, na sua versao paga ou na sua versao cristd — e, a partir
de uma época, nas duas, historica, socioldgica e mesmo es-
piritualmente, entrelacadas —, nunca deixou de existir. Mas
s6 hoje, que o modelo ocidental — falo da Europa, mas a sua
amplitude € bem mais vasta — deixou de ser culturalmente
uma referéncia expressa € mesmo hegemonica, ¢ que a vi-
géncia desse paradigma como esséncia da latinidade pode
surpreender a nossa memoria de europeus sem ela. Seria fa-
cil e comodo apresentar uma fenomenologia da latinidade,
reduzindo a sua presenca e persisténcia ao dado bruto, mas
capital, de uma Europa que, em sentido proprio, esta, ainda,
e sem duvida, por séculos escrita em latim, nessa lingua que,
mesmo para os mais altos representantes da cultura euro-
péia, se tornou na famosa /ingua morta. Mais morta que o
grego, sem duvida, mesmo ja no latim de igreja em certas
épocas, mas viva nas entranhas dos falares que dao um cor-
po fisico, neste momento, a latinidade. E esta vai da antiga
patria de Romulo a beira do Tejo, ao estuario do Sena e do
Guadalquivir, ao Rio Amazonas e ao Rio da Prata, as fron-
teiras do Rio Grande e mesmo um pouco mais além. Assim,
metamorfoseada mas imdvel na sua raiz, a latinidade é, mui-
to prosaicamente, o continente, a0 mesmo tempo visivel



Digressdo sobre a Latinidade 605

mas sobretudo audivel, que continua, na sua morfologia e na
sua sintaxe, a articular o seu discurso sobre o mundo segun-
do o modelo romano. Significa isso mais do que significa,
uma heranca entre outras do falar de um povo que, a partir
de uma pequena cidade italica, destinada a ser antonomasia-
mente a Cidade, a Urbe, modela o0 mundo antigo na sua
expressdo administrativa, juridica, doméstica, artistica, reli-
giosa e, antes de mais, lingiiistico-retorica, cujos ecos e
gestos se percebem ainda hoje em todas as pretorias e parla-
mentos do mundo, mesmo ndo necessariamente europeus?
Relativizada enquanto expressao de poder, mas também
do exemplo ou pratica cultural, a ponto de imaginarmos que
nao tenha um contetido proprio e sobretudo atuante, a latini-
dade, fora do seu momento especifico, propriamente roma-
no, ¢ hoje uma tdo complexa teia de elementos ndo-latinos,
em tempos tidos como barbaros, ou barbaros que por sua
vez se afirmaram contra a romanidade e nesse confronto se
elevaram ao estatuto de culturas de referéncia do nosso
mundo moderno, que parece desencorajar qualquer tentati-
va de a identificar para alguma finalidade superior a de uma
evocacao nostalgica de um continente perdido. De resto, a
mais flaubertiana das ressurrei¢des, nao so6 da romanidade,
como da latinidade que sobre ela se constituiu, de pouco im-
portaria se, além de realissima e mitica mancha lingiiistica
sobre a face da terra, ndo inculcasse, por mais inefavel ou
pouco acessivel que nos apareca, uma forma historico-
espiritual ainda reconhecivel, ndo s6 diversa, mas intrinse-
camente estruturada, do que podemos e, sem duvida, de-
vemos chamar espirito latino. Em suma, ndo tanto, nem
fundamentalmente, o conjunto de atitudes nas diversas or-



606 Eduardo Lourengo

dens que, mesmo simplistamente, podemos considerar co-
mo tipicas, significativas ou originais dos diversos povos e
culturas que hoje se consideram de tradigdo latina— france-
ses, italianos, espanhois, portugueses, romenos, por exem-
plo —, mas o registo arcaico dessas atitudes, quer dizer, o
modo romano, a cultura romana, que delas nascem e se im-
pOs, quer o saibamos ou ndo, como expressao civilizacional
de ambig¢des, sendo de raio potencialmente universal. Nao
que os romanos, ao longo dos seus mil anos de historia, se ti-
vessem proposto qualquer missao universal, como mais tar-
de outros povos ou culturas as conceberam, mas pelo
simples fato de terem inventado, em sentido radical, nunca
mais ultrapassado, o Estado. O Estado como poder coletiva-
mente assumido, aceito e administrado.

Hé mais de um século era moda, sem duvida pelo inten-
so fascinio germanista — inconscientemente guiado pelo
reflexo protestante anti-romano —, suspender a genealogia
da Europa a heranga, sublime entre todas, da Grécia. A dife-
renga especifica dessa cultura era devida ao famoso milagre
grego, a emergéncia de uma visdo de mundo, na ordem do
conhecimento como da agdo, subdeterminada por imperati-
vos de ordem nacional. Com a Grécia, a humanidade, e de
uma vez para sempre, assume-se como sujeito das suas afir-
macoes teoricas e dos seus juizos de valor. Aquilo que Hei-
degger resumiria numa frase: “pensar € pensar grego”. Se os
romanos tivessem tido um gosto pela especulagao tao intenso
como os gregos, digamos, se uma tal questao lhes interessas-
se, ndo deixariam de ratificar esta mitologia do pensamento
moderno europeu. Quando, em 200 antes de Cristo, con-
quistam a Grécia, os ainda bem rudes e rasticos vencedores



Digressdo sobre a Latinidade 607

dos cartagineses admitem, sem grandes reticéncias, o que
hoje chamariamos a “superioridade cultural da Grécia”. A
sua dialética, a sua arte subjugam-nos. Como Horacio num
verso célebre o dira, os vencido vencerdo os vencedores.
Desde entdo, ja se poderia dizer que a latinidade — aquela
que impregna a obra de Catdo De Originibus — comega a
sua nunca acabada metamorfose e que € como que heleniza-
da ou em processo de ulterior helenizacdo. Dessa inegavel
nao s6 contamina¢ao mas funda influéncia — alias, anterior
a conquista grega, pois o sul da Italia ha muito que era grego
— nascera a idéia de uma civilizagdo romana nao apenas
brutal, conquistadora, violenta no plano politico, mas pouco
ou nada original, culturalmente falando. Apesar de dois mil
anos de culto da heranga romana, de influéncia cultural ma-
cica, antes e apds o Renascimento, do papel determinante
para o imaginario europeu exercido pelas obras de Horacio,
de Tacito, de Ovidio, mas sobretudo de Séneca e de Virgilio,
a leitura romantica do passado europeu, mas nao menos o
fato de que a Europa latina — ou melhor, a Europa catdlica
— se tornara politica e cientificamente subalternizada pela
Europa nordica, consagrou essa imagem de Roma como
uma incontestavel evidéncia. A seu favor unicamente o fato
de que, gracas a sua expansdo guerreira, da Gra-Bretanha a
peninsula arabica, da Hispania a Bizancio que falava grego,
a cultura que mais tarde evocaremos como greco-latina se
expandira no mundo entdo conhecido como civilizado.
Claro estd que essa mitologia cultural européia, com a
sublimacao da Grécia ¢ a subalterniza¢ao de Roma, resulta-
do da complexa relagdo de nossos sucessivos presentes — o
nosso também —, com um passado sempre outro na luz des-



608 Eduardo Lourengo

ses presentes, tem a sua logica. Acrescente-se que essa su-
blimagao do helénico em detrimento do /atino — ja presente
na propria cultura romana — faz parte de um combate de
outra ordem que a meramente cultural, que tem como obje-
to, explicito ou implicito, a imagem e o papel do cristianis-
mo na histoéria da civilizagdo européia. A latinidade ficara
associada a catolicidade, na sua versao historicamente justa
da romana. E ha muito que nao sao “os historiadores catoli-
co-romanos” que escrevem as historias universais — ou da
Europa —, praticamente desde Bossuet e o seu Discurso so-
bre a Historia Universal. Nessa €época e em toda a Europa
— mesmo protestante ou ja iluminista —, a historia de
Roma, a leitura de Roma, eram ainda paradigmaticas e a
Grécia— entdo sob dominio otomano e perdida para o Oci-
dente —, um continente cultural quase submerso, sé de ra-
ros conhecido. A Europa lia e escrevia latim e nesse sentido
era, fora do espaco mais latinizado, toda ela latinidade.

Mas essa latinidade, esse papel paradigmatico de Roma
e de seu império, essa fonte inesgotavel de um classicismo
que parecia eferno também — embora as avessas — apaga-
va, a seu modo, a originalidade de Roma e de sua cultura e,
por conseguinte, tornava impossivel a emergéncia de uma
especificidade historica e cultural da latinidade, abusiva-
mente confundida com universalidade.

Quando, no século XIX, o germanismo se comega a im-
por, como discurso filosoéfico, filologico e cultural, surge
entdo, como reflexo de area cultural em perigo — como hoje
com a América —, a idéia de defesa da latinidade e mesmo
de uma romantica Unido Latina, sonho de poetas (Mistral)
mais que de historiadores e politicos. Essa idéia nebulosa



Digressdo sobre a Latinidade 609

ndo vai além da sua expressao folclorica, exalta a latinidade
dos povos latinos, na Europa ou fora dela, como herdeiros e
exemplo de um modo de ser, de certo modo de uma visao de
mundo, de um gai savoir que, embora sem relacdo profunda
com a visao de Nietzsche, reenvia para um certo paganismo
provengal um culto das realidade solares e naturais que vale
bem e mais que o culto nordico do progresso cientifico, em
suma, do que se chamava entdo e ainda hoje “o materialis-
mo” ou, na sua forma sof?, o pragmatismo.

A ideologia desse revivalismo da latinidade nao levava,
nao levou muito longe. Em todo caso, nao levou a revisita-
¢do e releitura do paradigma romano, como Nietzsche o es-
tava fazendo em relagdo ao paradigma grego. Talvez seja a
hora de refazer, em relacdo a Roma, o que Winckelmann,
Holderlin e Heidegger fizeram em relagio a mée grega. E o
que, nos ultimos anos, um certo nimero de pensadores, filo-
logos e filosofos tém tentado levar a cabo. Lembramos,
entre outras, a releitura romana de Rémi Brague. Bem preci-
samos, neste momento de “mundializacdo” cadtica, de nos
lembrarmos que devemos a Roma a iniciagdo sem preceden-
tes do Estado, que ndo é um conceito do passado, mas do
futuro. Enquanto ndo nos dissolvemos no “ndo-Estado” uto-
pico — e ndo parece que os tempos estejam maduros —, a
meditagdo de Roma ¢ do seu destino sdo a nossa meditagao.
E a latinidade ¢ o melhor dessa heranga que leva a comuni-
dade humana a consciéncia ética e politica de si mesma.
Programa sem fim.

Cordoba, dezembro de 1999



	



